



كلية الآداب بسوهاج قسم الصحافة

# سفات اعم الوضعية لهاصرة دراسة قهية افنة في ضو المنظور الإسلامي

رسالة لنيل درجة الماجستير في الآداب (صحافة) مقدمة من

محمود يوسف محمد مصطفى السماسيري معيد بقسم الصحافة

إشر اف

أ.د/ محمد منير ال.د/ عبد الوهاب کحیل

حجاب

بجامعة المنبا

رئيس قسم الصحافة بآداب سوهاج رئيس قسم الإعلام وعميد كلية الآداب بقنا (سابقا)

د/ صابر حارص

مدرس الصحافة بآداب سوهاج

1419هـ / 1999م



﴿ وَهَا رَهَيْتُ إِذْ رَهَيْتُ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَهَى ﴾ من آية 17 .. الأنفال

# إهداء

إلى ... أبى ... روحاً فى رحاب ربه .. إلى ... أستاذى الأستاذ الدكتور... عبد الوهاب كحيل

أسكن الله روحه الطاهرة فسيح جناته إلى ... تلك القمة الشامخة التى علمتنى أن الحياة كفاح ..

أمى الحبيبة

# كش وتقديـر

الشكروالحمد لله وحده . . شكراً وحمداً يليقان بجلال وجهه وعظيم سلطانه .

وفى هذه المقام يطيب للباحث التقدم بأسمى آيات الشكر والتقدير والعرفان إلى أستاذه الأستاذ الدكتور / محمد منير حجاب الذى شاءت الأقدار أن يتعهد هذا العمل خلفاً للاستاذ الدكتور / عبد الوهاب كحيل بالرعاية ، والذى عانى كثيراً فى تهذيبه حتى خرج على يديه إلى النور على هذه الصورة . . فجزاه الله عنى خير الجزاء .

كما يتقدم الباحث بخالص الشكر والتقدير إلى أستاذه الدكتور /صابر حارص الذي كان له نعم العون والسند ، طوال فترة إنجاز هذا العمل . . فجزاه الله عنى خير الجزاء .

كما يتقدم الباحث بأسمى آيات العرفان والامتنان للمفكر الإسلامي والعالم الجليل الأستاذ الدكتور/ محمد عما رق الذي شرفه بتحكيم هذا البحث . . فجزاه الله عنى وعن الإسلام خير الجزاء .

كما يتقدم الباحث بخالص الشكر والتقدير للأستاذ الكبير الأستاذ الدكتور/ محى الدين عبد الحليم على تكرمه بتحكيم هذا البحث . . فجزاه الله عنى خير الجزاء .

كما يتقدم الباحث بالشكر والعرفان إلى كل من مد إليه يد العون . . ويخص بالشكر أسا تذته بقسم الصحافة وهم أ . د/فوزى عبد الغنى ، د/سحر محمد وهبى ، د/محمود عبد الغنى ، د/أحمد حسين ، د/عزة عبد العزيز ، د/ رجاء نور .

كما يتقدم الباحث بالشكر إلى أخوته وزملائه معاوني هيئة التدريس بالكلية الذين مدوا إليه يد العون والمساعدة .

كما يشكر الباحث أمناء مكتبات: كلية الآداب بسوهاج، المجلس الأعلى للصحافة، كلية الإعلام، كلية الاقتصاد والعلوم السياسية على ما قدموه للباحث من عون . . فجزاهم الله عن الباحث خير الجزاء .

# لفه\_\_\_رس

| 1  | مقدمة الدراسة                                                                                          |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | فصل تمهيدى                                                                                             |
| 22 | منهجية تناول فلسفات الإعلام الوضعية المعاصرة في ضوء<br>المنظور الإسلامي                                |
| 24 | المبحث الأول: تصنيفات فلسفات الإعلام الوضعية                                                           |
| 39 | المبحث الثابى : الفلسفات الإعلامية الوضعية التي تتناولها الدراسة                                       |
| 40 | – المطلب الأول : فلسفتا الإعلام الحو                                                                   |
| 46 | – المطلب الثانى : فلسفتا الإعلام الموجه                                                                |
| 61 | المبحث الثالث : منهجية التناول النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية من المنظور الإسلامي              |
| 62 | <ul> <li>المطلب الأول: معالجة الكتابات العربية لفلسفات الإعلام الوضعية<br/>(رؤية نقدية)</li> </ul>     |
| 77 | – المطلب الثابى : منهجية تناول فلسفات الإعلام الوضعية من المنظور<br>الإسلامي                           |
|    | الباب الأول                                                                                            |
| 92 | المقدمات الأساسية لفلسفات الإعلام الوضعية والمقدمات<br>الإسلامية المناظرة لما                          |
| 95 | الفصل الأول : التطورات الفكرية والمجتمعية التي أدت إلى بناء الكوزمولوجيا<br>العلمانية وهيمنتها عالمياً |

| 97  | <ul> <li>المبحث الأول : الملامح العامة للكوزمولوجيا المسيحية</li> </ul>                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104 | – المبحث الثابى : التطورات الفكرية والمجتمعية التى أدت إلى القضاء على<br>هيمنة الكوزمولوجيا المسيحية وبناء الكوزمولوجيا العلمانية      |
| 126 | – المبحث الثالث : التطورات الفكرية والمجتمعية التي ساهمت في تشكيل<br>الفكر الاجتماعي العلماني وهيمنته عالمياً                          |
| 146 | الفصل الثانى : مقولات الكوزمولوجيا العلمانية التى تمثل المقدمات الأساسية<br>لفلسفات الإعلام الوضعية والمقولات الإسلامية المناظرة لها . |
| 148 | – المبحث الأول : المسلمات الكوزمولوجيا التي تنطلق فلسفات الإعلام<br>منها                                                               |
| 183 | <ul> <li>المبحث الثانى : الغايات الكوزمولوجية التى تسعى فلسفات الإعلام</li> <li>للمساهمة فى تحقيقها</li> </ul>                         |
|     | الباب الثاني                                                                                                                           |
| 217 | المقدمات المباشرة لفلسفات الإعلام الوضعية والمقدمات<br>الإسلامية المناظرة لما                                                          |
| 221 | الفصل الأول: مقولات الفكر الاجتماعي حول طبيعة الإنسان                                                                                  |
| 224 | - المبحث الأول : طبيعة الإنسان في الفكر الاجتماعي الليبرالي                                                                            |
| 237 | – المبحث الثانى : طبيعة الإنسان فى الفكريين الاجتماعيين الاشتراكى<br>والتنموى                                                          |
| 255 | <ul> <li>المبحث الثالث : طبيعة الإنسان في الفكر الاجتماعي الإسلامي</li> </ul>                                                          |
| 264 | الفصل الثابي : مقولات الفكر الاجتماعي حول طبيعة الحقيقة                                                                                |
| 266 | - المبحث الأول: طبيعة الحقيقة في الفكر الاجتماعي الليبرالي                                                                             |
| 276 | <ul> <li>المبحث الثانى: طبيعة الحقيقة في الفكرين الاجتماعيين الاشتراكي</li> </ul>                                                      |

# والتنموي

| 287 | <ul> <li>المبحث الثالث: طبيعة الحقيقة في الفكر الاجتماعي الإسلامي</li> </ul>                      |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 293 | الفصل الثالث : مقولات الفكر الاجتماعي حول طبيعة الدولة                                            |
| 295 | – المبحث الأول : طبيعة الدولة في الفكر الاجتماعي الليبرالي                                        |
| 300 | – المبحث الثانى : طبيعة الدولة فى الفكريين الاجتماعيين الاشتراكى<br>والتنموى                      |
| 307 | – المبحث الثالث : طبيعة الدولة في الفكر الاجتماعي الإسلامي                                        |
| 311 | الفصل الرابع : مقولات الفكر الاجتماعي حول طبيعة العلاقة بين الإنسان<br>والدولة                    |
| 313 | – المبحث الأول : طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة في الفكر الاجتماعي<br>الليبرالي                |
| 328 | – المبحث الثانى : طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة فى الفكريين<br>الاجتماعيين الاشتراكي والتنموي |
| 341 | – المبحث الثالث : طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة فى الفكر الاجتماعى<br>الإسلامي                |
|     | الباب الثالث                                                                                      |
| 352 | مقولات فلسفات الإعلام الوضعية و مقولات فلسفة الإعلام الإسلامي<br>المناظرة لما.                    |
| 355 | الفصل الأول: حرية الممارسة الإعلامية                                                              |
| 357 | <ul> <li>المبحث الأول : حرية الممارسة الإعلامية في فلسفتي الإعلام الليبرالي</li> </ul>            |
| 381 | - المبحث الثابي : حرية الممارسة الإعلامية في فلسفتي الإعلام الموجة                                |

| <ul> <li>المبحث الثالث: حرية الممارسة الإعلامية في فلسفة الإعلام الإسلامي</li> </ul>  | 395 |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الفصل الثابي : حرية تملك وسائل الإعلام                                                | 407 |
| <ul> <li>المبحث الأول : حرية تملك وسائل الإعلام في فلسفتي الإعلام الحر</li> </ul>     | 409 |
| <ul> <li>المبحث الثانى : حرية تملك وسائل الإعلام فى فلسفتى الإعلام الموجة</li> </ul>  | 428 |
| <ul> <li>المبحث الثالث : حرية تملك وسائل الإعلام فى فلسفة الإعلام الإسلامى</li> </ul> | 438 |
| الفصل الثالث : وظائف وسائل الإعلام                                                    | 447 |
| <ul> <li>المبحث الأول : وظائف وسائل الإعلام فى فلسفتى الإعلام الحر</li> </ul>         | 449 |
| <ul> <li>المبحث الثانى : وظائف وسائل الإعلام فى فلسفتى الإعلام الموجة</li> </ul>      | 470 |
| <ul> <li>المبحث الثالث : وظائف وسائل الإعلام في فلسفة الإعلام الإسلامي</li> </ul>     | 487 |
| الخاتمة :                                                                             | 498 |
| قائمة المصادر والمراجع :                                                              | 506 |

مق م قال در اس

## مقدم\_\_\_\_ة:

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خير خلقه أجمعين ، الرحمة المهداة والنعمة المسداة وعلى آله وصحبه ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين . أما بعد

من الطبيعى أن تنشأ نظرية الإعلام من فكر عصرها ، وينشأ فكر هذا العصر أو ذاك من التصور الكوبى الذى يسيطر على القطاعات المثقفة من أى مجتمع إلى الكون (1).

ولكل حضارة من الحضارات تصور كونى للعالم ، أى نظرة يفهم وفقا لها كل شىء ويقيم . وهذا التصور الكونى السائد فى حضارة ما هو الذى يحدد معالمها ، ويشكل اللحمة بين عناصرها . وهذا التصور يشكل إطار الاستزادة من المعرفة ، والمقياس الذى تقاس به (٢٠) .

وإذا نظرنا إلى التصور الكوبي ، أو " الكوزمولوجيا" (") السائدة في عالم اليوم ، وهو التصور الكوبي "الكوزمولوجيا " الذي تتبناه الحضارة السائدة في عالم اليوم ، وهي الحضارة

\_\_\_\_

- F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm. *Four Theories of the* (1) *Press* (Urbana: University of Illinois Press, 1956) P. 81

<sup>(</sup>٢) روبرت م . أغروس ، جورج ن . ستانسيو ، العلم في منظوره الجديد ترجمة : كمال خلايلي ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد 134 ، جمادي الأخر 1409 ، فبراير 1989 ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، جمادي الآخر 1409 ، فبراير 1989) ص 15.

<sup>-</sup> أنظر كذلك : محمد المبارك ، نظام الإسلام العقائدى فى العصر الحديث ، سلسلة رسائل إسلامية المعرفة (2) (فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1989 ) ص 14

<sup>(</sup>٣) الكوزمولوجيا " Cosmology" تعنى فى الأصل " علم الكونيات " وهذا العلم يبحث فى أصل الكون ، وبنيته ، وعناصره ، ونواميسه ، وهو مبحث فلسفى ، وفرع من فروع علم الفلك ، ظهر قديما نتيجة مجهود الإنسان لاستكشاف مكانه فى الكون ، وكان هذا المبحث يعتمد قديما على التأمل النظرى المجرد والكتابات الغيبية ، ولكن أصبحت النظرة الكلية الفلسفية للكون فى العصر الحديث تعتمد على معطيات يهيئها البحث العلمى للإنسان ، للاستزادة أنظر :

<sup>-</sup> عبد المنعم الحفني ، المعجم الفلسفي ، ( القاهرة : الدار الشرقية ، 1990 ) ص 281

<sup>-</sup> مراد وهبه ، المعجم الفلسفى ، الطبعة الثالثة ( القاهرة : دار الثقافة الجديدة ، 1979 ) ص 347. وإذا كان هذا هو المعنى العام لمصطلح "كوزمولوجيا" إلا أنه استخدم بشكل أقل عمومية ليعبر عن النظرة التي تتبناها حضارة ما لحياة الإنسان في هذا الكون :علة وجودة ، غايته التي يمكن أن يسعى إليها في هذا الوجود ، المصير الذي سوف ينتهي إليه ،وذلك في ضوء فهم هذه الحضارة لحقيقة الكون: أصلة ،وبنيته العامة ، و عناصره ، و نواميسه .

= وقد استخدم مؤرخ الفكر الأمريكي "كرين برنتون " هذا المصطلح بهذا المعنى على امتداد صفحات كتابه الشهير " أفكار ورجال " والتي نشرت سلسلة " عالم المعرفة " جزء منه تحت عنوان " تشكيل العقل الحديث " العدد (82) أكتوبر 1984 م .

وهناك مصطلح أخر يعبر عن هذا المعنى ( التصور الشامل للوحود ) وهو مصطلح " أيديولوجيا " وهذه الكلمة تتألف فى أصلها الألماني " WELTANSCHAUUNG " من مقطعين WELT بمعنى عالم (WorLD) و(Wow and out look) وعلى هذا تصبح الأيدولوجيا فى أصلها الألماني مرادفا للنظرة العالمية ( world view ) أى الإدراك العام والشامل الذي يملكه الفرد بشأن ماهية العالم ولا سيما العالم الاجتماعي ومكوناته ، وطريقة أدائه .

أنظر: حمدى عبد الرحمن حسن ، الأيديولوجيا والتنمية في أفريقيا: دراسة مقارنة لتحربتي كينيا وتترانيا ، رسالة دكتوراه (غير منشورة) ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1990 م ) ص 21

- ويرى في هذا الصدد احمد ذكى بدوى في معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية أن الأيديولوجيا ناتج عملية تكوين نسق فكرى عام يفسر الطبيعة والمجتمع والفرد ويطبق عليها بصفة دائمة .
- أحمد زكى بدوى ، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية (بيروت : مكتبة لبنان 1982 ) ص 206
- كذلك يقول صبحى عبده سعيد أن بعض العلماء يروا أن المعنى المعاصر للأيديولوجيا يتحصل فى كونها فكرة تقوم على تصوير شامل للوجود ،ما هو كائن ، وما سيكون ، وهى التي تمد الجماعة بالحركة والديناميكية تحقيقا لما سيكون كما أنها في الوقت ذاته تمثل سندا لتبرير ما هو كائن
  - صبحى عبده سعيد، السلطة في المجتمع الاشتراكي ،بدون ناشر وبدون تاريخ، ص 37
- كذلك يرى إسماعيل صبرى عبد الله أن كلمة أيدلوجيا تشير إلى : فكرة الإنسان عن الكون ومكانته فيه إسماعيل صبرى عبد الله ، ندوة العربي " العالم وخيارات المستقبل " ، مجلة العربي عدد 405 : أغسطس 1992 ، ص 39
  - وقد استخدم عادل حسين مصطلح " الأيديولوجيا العامة " ليعبر به عن نفس المعنى الذى دلل عليه " كرين برنتون " بمصطلح ( الكوزمولوجيا )

انظر: عادل حسين ، النظريات الاجتماعية قاصرة ومعادية ، فى ندوة إشكالية العلوم الاجتماعية فى الوطن العربي ، المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية ، 1984 ص 250 .

وعلى ضوء هذا العرض السريع لمدلول مصطلحي "كوزمولوجيا " و " أيديولوجيا " فإن الباحث سوف يستخدم مصطلح "كوزمولوجيا " بصورة أساسية ، وسوف يستخدم مصطلح " الأيديولوجيا العامة " الغربية المهيمنة – بحكم الغلبة والشيوع – على الفكر العالمي (١) نجد أنه تصور يرفض كل ما هو غيبى ، ولا يتقبل ألا ما يصمد أمام الملاحظة العلمية الدقيقة ، ومن أفضل التلخيصات التى قدمت للنسق الفكرى الذى يقوم عليه هذا التصور هو الذى قدمه مؤرخ الفكر الأمريكى المعروف "كارل بيكر "والذى يقول فيه (٢): "مهما راجعنا أو أولنا بكل ما أوتينا من رفق – النتائج التي وصل إليها العلم الحديث ، فلا سبيل إلى اعتبار الإنسان أبن الله ، خلقت الأرض لتكون مستقراً له إلى حين ، بل يقدر العلم أن الاعتبار الأصدق هو أن نرى في الإنسان كائناً لا يختلف كثيرا عن شيء استقر على سطح الأرض اتفاقا ، شيء أحدثته فيما بين عصرين من عصور الجليد نفس القوى التي تبلغ القمح تمام غوه وتسبب الصدأ في الحديد ، أحدثته دون أن تلقى بالا إلى ما تفعل ، بيد أن ذلك الشيء كان كائننا حساسا ، وهبته صدفة سعيدة ، أو غير سعيدة ، قوة الذكاء ، ولكن ذلك الذكاء تشكله وتكيفه نفس القوى الكونية التي حدث منها يدرك كنهها و أن يسيطر عليها ، وأما العلة الأولى لهذه العملية الكونية التي حدث منها الإنسان فلا ندرى أهى الله أم الكهرباء أم قوة دفع الأثير . ومهما يكن من حقيقة هذه العلة – إن صح ألها علة ، وليس مجرد فوض من الفروض ذهب إليه الفكر اضطرارا – فظاهر في ان صح ألها علة ، وليس مجرد فوض من الفروض ذهب إليه الفكر اضطرارا – فظاهر في

= ليدلل به على نفس المعنى في بعض المواضع وإضافة كلمة " عامة " لتجنب الوقوع في اللبس الذي قد يجلبه استخدام مصطلح " أيديولوجيا " بشكل مفرد ، لأن هذا المصطلح يستخدم في الغالب ليشير إلى الماركسية أو اللبرالية أو غيرها ، والتي تنتمى في النهاية إلى جذر واحد وهو ما نسميه " كوزمولوجيا واحدة " أو " أيديولوجيا عامة واحدة " وهى " الأيديولوجيا العلمانية "

(١) حول انتماء هذه النظريات لأصل واحد أنظر:-

محمد عمارة ، <mark>أزمة الفكر الإسلامي</mark> ، سلسلة الإسلام دين الحياة ، الكتاب الخامس ( القاهرة : دار الشرق الأوسط للنشر ، 1990 ) ص 38

- منى أبو الفضل ، مقدمة مطولة لكتاب نصر محمد عارف ، نظريات التنمية السياسية : دراسة نقدية مقارنة فى ضوء المنظور الحضارى الإسلامى ، سلسلة الرسائل الجامعية ( 6) ، ( فيرجنينا ، المعهد العالمى للفكر الإسلامى ، 1993 ) ص 30

أنظر أيضا : حسن حنفي ، " المنهج الفلسفي " في يوسف زيدان ( محرر ) قضايا العلوم الإنسانية : إشكالية المنهج ، سلسلة الفلسفة والعلم(1) ( القاهرة ، الهيئة العامة لقصور الثقافة ، 1996 م ) ص 41.

- أسامة أمين الخولى ، " نحو نظام عالمي جديد " مجلة العربي ، عدد (307 ) يونيو 1984 ص 22 . (٢) كارل بيكر ، المدنية الفاضلة عند فلاسفة القرن الثامن عشر ، ترجمة : محمد شفيق غربال الطبعة الثانية ، القاهرة مكتبة الأنجلو المصرية ، 1958 ) ص 67 ، 68

معلولاتها ألها ليست خيرة ، أو شريرة ، وليست رحيمة أو قاسية ، بل هي لا تبالى بنا في كثير أو قليل ، وما الإنسان إلا لقيط ، نبذته القوى التي صنعته يتيم لا شيء يعينه أو يرشده إلى سواء السبيل والى عالم خير . فلا بد له إذن من أن يدبر أمر نفسه كأحسن ما يقدر ، وأن يلتمس السبل حوله في عالم لا يكترث به ، مستمداً العون من ذكائه المحدود " .

ثم يعلق كارل بيكر على ذلك بقوله "فهذا هو النسق العالمى الذى يشكل صفة الفكر الحديث واتجاهه ، وهذا النسق أستغرق نسيجه زمنا طويلا ، فقد أحتاج الأمر إلى ثمانية قرون من الزمان لتحل نظرية الحياة معتبرة تغيرا أعمى يحدث لطاقة فى انحلال متواصل ( يقصد النظرة المادية ) محل نظرية الحياة معتبرة " دراما إلهية " "يقصد النظرة الدينية " وهنداك من الدلائدل ما يدلل على أن إحلال النظرية الصحديثة محل القديمة قد تم" (١)

وهكذا فالتصور الغربي الحديث للكون أو ( الكوزمولوجيا الغربية ) يقوم على مسلمة ضخمة ، وهي: عدم وجود أى تدخل من قبل القوه التي خلقت الكون – إن وجدت أصلا – في حياة الإنسان .

وعلى هذه المقدمة تقوم نتيجتان هما:

(۱) عدم وجود أى منهج علوى يهتدى به الإنسان فى مسيرته فى هذه الحياة يرشده للكيفية التى يحقق بها حياه طيبة 0

(ب) عدم وجود حياة أخروية يجازى فيها الإنسان المحسن بالنعيم والمسيء بالجحيم .

ومن ثم فإن هذا التصور يحصر الوجود الإنسانى فى حيز هذه الدنيا ويفرض عليه أن يعتمد على ذكائه المحدود فى تلمس أفضل السبل التى تمكنه من إقامة حياة طيبة خلال العمر القصير الذى سيقضيه على هذا الكوكب.

هذه هي الملامح العامة للكوزمولوجيا العلمانية (الدنيوية) (٢) السائدة في عالم اليوم، ولم كانت هذه الكوزمولوجيا تستبعد وجود حياة أخرى للإنسان يحقق فيها ما يرنو إليه من

(٢) يستخدم مصطلح الدنيوية كبديل أوضح لمصطلح العلمانية ، حيث يجلى هذا المصطلح نوعين من الخلط يشوبان استخدام البعض لمصطلح "علمانية " :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص 68

<sup>(</sup>أ) فهناك من يستخدم مصطلح " العلمانية " ليدلل به على فصل الدين عن الدولة . أنظر على سبيل المثال:

<sup>-</sup> احمد زكي بدوي ، مرجع سابق ، ص 239.

والواقع أن هذا الاستخدام هو استخدام للمعنى الجزئي لمصطلح "علمانية "

= عبد الوهاب المسيرى : " العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة " ، **جريدة الشعب** ، عدد = 26 = 96 ، = 96 ، = 96 .

بينما معناها الشامل والأكثر دلالة هو " فصل الدين عن الدنيا " .

أنظر : محمد سيد محمد ، الغزو الثقافي والمجتمع العربي المعاصر ، (القاهرة : دار الفكر العربي ، 1994 ) ص ص 136 ، 137 .

- فإذا كانت العلمانية في بداية ظهورها كانت تعنى فصل الدين عن الدولة فإنما اتسعت بعد ذلك وانتقلت من علم السياسة إلى علم الأخلاق والفلسفة والآداب ثم إلى عالم الخيال والأحلام والسلوك الشخصي

- عبد الوهاب المسيري ، مرجع سابق ، ص 9 .

ويعرفها في معناها الشامل الدكتور محمد إبراهيم الفيومي بأنها " السيادة المادية بمختلف مناهجها على المجتمع البشري وإقصاء كل ما هو إلهي لتحل محله الفلسفة المادية بكل مذاهبها بدلا من سيطرة الدين "

- محمد إبراهيم الفيومي ، " رفض العلمانية ليس معناه رفض العلم " ، جريدة الأخبار ، عدد 1995/3/17 ، ص 6 .

(ب) - أما الخلط الثاني الذي يثيره استعمال "علمانية " فهو ما يظنه البعض من أن مصطلح علمانية مشتق من " العِلْم " في حين أنما مشتقة من " العَالم " بفتح العين كما جاء في المعجم الوجيز " عَلماني بمعنى من يعنى بشؤون الدنيا نسبة إلى "العَلم" بمعنى "العَالم" وهو خلاف الكهنوتي ".

- مجمع اللغة العربية ، المعجم الوجيز ، ( القاهرة : طبعة خاصة بوزارة التربية والتعليم ، 1413 ، 1992 ) ص 432 )

أنظر كذلك : - ذكى نجيب محمود ، " عين فتحة ... عا " جريدة الأهرام ، عدد 17 / 12 / 1984 ، ص 13 و لهذين العاملين السابقين فضّل بعض الكتاب والباحثين العرب استخدام مصطلح الدنيوية عن استخدام المصطلح المناظر له مصطلح " العلمانية " انظر على سبيل المثال :

- عباس العقاد ، الإسلام في القرن العشرين ، كتاب الهلال ، عدد 108 ، ص 158
- 7 فهمي هويدي ، " العنف ليس إسلاميا " + ويدة الأهرام ، عدد 26 / 5 / 1987 ، ص
  - 137 ، 136 ، مرجع سابق ، ص
- سيف الدين عبد الفتاح ، "التجديد السياسي و الخبرة الإسلامية : نظرة في الواقع العربي المعاصر" ، رسالة دكتوراه غير منشورة ، ( جامعة القاهرة كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1987 ) ص 31 ، 32 ، 33
  - عادل حسين ، مرجع سابق ، ص 246

سعادة أبدية ، فقد أصبح لزاما عليه أن يجتهد في تحقيق أقصى ما يستطيع من سعادة في هذه الحياة الدنيا ، ولما كانت هذه الكوزمولوجيا تستبعد وجود أي تدخل من قبل أي قوة خارجية تمنح الإنسان منهجاً يهتدى به في تحقيق ما يأمل من سعادة ، فلم يعد أمامه بد من تلمس سبل السعادة من خلال ما وهب من ذكاء ، ولما كان الإنسان كائناً اجتماعياً بطبعه ، لا تتحقق له حياة سعيدة إلا بوجوده في مجتمع إنساني ، فقد اجتهدت صفوة العقول الإنسانية في القيام بهذه المهمة ، وبدأت بمحاولة فهم الطبيعة الإنسانية كمقدمة ضرورية لوضع تصور شامل لشكل المجتمع الإنساني الأمثل الذي يناسب صفات هذه الطبيعة ، والذي يحقق الحياة السعيدة لجميع أفراده أو جُلَّهم على الأقل .

وقد أختلف مفكرو الكوزمولوجية العلمانية فى مفهومهم لسمات الطبيعة الإنسانية ، وإزاء ذلك انقسموا حيال شكل المجتمع الإنساني الأمثل الذي يحقق الحياة الدنيوية السعيدة الأفراده إلى فريقين :

= والواقع أن المتأمل فى الأصل الأجنبى لكلمة " Secularism " يجد أنه أقرب لمصطلح الدنيوية ، فالعلمانية ترجمة ركيكة لهذه الكلمة أبتدعها بعض مفكرى الشام بلا تدقيق أو روية ، وربما عن قصد وتعمد جعلوها من زحرف القول شأنها فى ذلك شأن كلمة الاستعمار

- سيف الدين عبد الفتاح ، مرجع سابق ص 31 .

وقد جاء أحدث استعمال لـ " علماني وعلمانية " في معجم " ويبستر " على الوجه التالي :

" علماني secular دنيوى worldly أو لا ديني .ومن معانيها الشيء الذي يحدث مرة في عصره ، وأشهر معانيها الأمور الدنيوية المتميزة عن الأشياء الروحية "

- Webester's Third New International Dictionary (U. S. A.: 1981) P. 2053 كما جاء في " قاموس المورد " Secular - دنيوى ، غير ديني ، مدني

Secularize يعلمن - يجعله دنيويا ، Secularism الدنيوية أو عدم المبالاة بالدين أو بالاعتبارات الدينية.

- منير البعلبكى ، المورد ، الطبعة الثالثة والعشرون ، ( بيروت : دار العلم للملايين ، 1989 ) ص 827 وبالإضافة إلى الدلالات التى يشير إليها المعنى اللغوى لمصطلح " علمانية " فإن أى تحليل متعمق لبنية الكوزمولوجيا العلمانية سوف يكشف بوضوح عن كونها كوزمولوجيا دنيوية محضة ، مما يجعل استبدال كلمة " الدنيوية " بــ " العلمانية " استبدالا سليما ولا غبار عليه .

وهكذا وتأسيسا على ما سبق تتضح الدلالات الحقيقية التي يقصدها الباحث في هذه الدراسة من مصطلح " علمانية " أو " دنيوية " .

الفريق الأول: يرى – بناءً على فهمه لسمات الطبيعة الإنسانية – أن الشكل الأمثل للمجتمع الإنساني الذى يلائم هذه الطبيعة، هو المجتمع الذى يعطى للفرد الحريات الكافية فى شقى مناحى الحياة، بالشكل الذى يراه محققا لسعادته، شريطة ألا يعتدى على سعادة الآخرين، وقد أطلق على فكر هذا الفريق" الفكر الليبرالى " أو الفكر الفردى.

أما الفريق الثانى: فيرى مفكروه – نتيجة لاختلاف فهمهم للطبيعة البشرية – ولظهور مساوئ كثيرة لرؤية الفريق الأول عندما طبقت فى أرض الواقع – أن المجتمع ممثلا فى الدولة هو الوسيلة الأكثر أمنا فى تحقيق رفاهية الفرد وسعادته ، وقد سمى هذا الفكر " الفكر الاشتراكى " أو الفكر الجمعى (١).

وقد كانت البدايات الأولى لتطبيق بعض جوانب الفكر الليبرالى فى إنجلترا على يد الثورة الإنجليزية 1688 م ثم تبنته الولايات المتحدة عقب حرب الاستقلال فى 1776 م ثم فرنسا عقب ثورة 1789 م . ويسود الفكر الليبرالى حاليا كثيراً من دول العالم لا سيما دول أوربا الغربية واليابان ، وكما أنعكس الفكر الليبرالى على شتى مناحى الحياة (سياسية ، اقتصادية ، اجتماعية ، ثقافية ... الخ ) فقد أنعكس أيضا على النظم الإعلامية السائدة فى هذه الدول فى صورة فكر إعلامي أو فلسفة إعلامية حرة تحكم هذه النظم .

أما الفكر الاشتراكي فقد طبق في أرض الواقع بقدوم البلاشفة إلى قمة السلطة في روسيا عقب نجاح ثورهم في 1917 م، ثم طبق بعدها في الصين ودول أوربا الشرقية ، ودول أخرى مثل كوبا وكوريا الشمالية ، ولما كانت النظرية الاشتراكية تعطى الدولة أو للحزب الممثل لطبقة البروليتاريا دفة قيادة المجتمع الاشتراكي في شتى المناحي السياسية ، والاقتصادية ، والاجتماعية ، والثقافية و .... الخ ، فقد كان من الطبيعي أن تصبح وسائل الإعلام أداة هامة في يد الطبقة الحاكمة لتثبيت دعائم المجتمع الاشتراكي ، وقد أطلق على الفلسفة التي طرحها الفكر الاشتراكي في المجال الإعلامي ( النظرية الاشتراكية أو النظرية السوفيتية ) نسبة إلى الاتحاد السوفيتي الغابر . وقد بدأت خريطة الدول الاشتراكية في الانحسار منذ نهايات العقد الغابر وبدايات العقد الحالى ، ولم يبق على هذه الخريطة من هذه الدول سوى الصين ، وكوبا ، الغابر وبدايات العقد الجمهوريات الإسلامية السوفيتية سابقا ، وبعض الأحزاب المتناثرة وكوريا الشمالية ، وبعض الجمهوريات الإسلامية السوفيتية سابقا ، وبعض الأحزاب المتناثرة

أنظر : عبد الفتاح العدوى ، الديمقراطية وفكرة الدولة ، الألف كتاب عدد 532 ( القاهرة : مؤسسة سحل العرب ، 1964 ) ص ص 135 : 135

أنظر كذلك : إبراهيم درويش ، الدولة نظريتها وتنظيمها : دراسة فلسفية تحليلية ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1969 ص ص 211 : 229

8

<sup>(</sup>١) الفكر الاشتراكي هو التعبير المتكامل والراسخ للفكر الجمعي في مقابل الفكر الفردي

هنا وهناك فى دول العالم . وأقوى هذه الأحزاب ، الحزب الشيوعى الروسى . أما بالنسبة للدول التي تحولت عن الاشتراكية فقد بدأت تتجه لنمط الحياة الليبرالي .

أما باقى دول العالم ، والتى يطلق عليها دول العالم الثالث ، أو العالم النامى والتى تمثل الدول الإسلامية نسبة كبيرة منها ، فقد تبنت النخب الحاكمة ، والنخب الاجتماعية ، وأكثرية النخب المثقفة فيها نظريات التنمية والحداثة " التى صيغت فى الغرب والتى تنبثق من البيئة الفكرية الغربية " (۱) والتى قمدف إلى جعل مظاهر الحياة الاجتماعية ووظائفها فى هذه البلدان مماثلة لمعايير الحياة الاجتماعية العالمية ، وبالتالى للأنماط السائدة فى الغرب باعتباره وحتى إشعار آخر ، مصدر التجديدات العلمية والتقنية والفكرية ومقياسها أيضا (۲) .

وفيما يتعلق بالفكر الإعلامي ، فقد تبنت هذه الدول ما نُظر في الغرب – مع وجود استثناءات نادرة – للدور الذي ينبغي على وسائل الإعلام القيام به في عملية التنمية ، والذي يتمثل في المساهمة في " نقل الشعوب النامية إلى نمط الحياة الحديثة ، وفقا للنمط الغربي ، وذلك من خلال حثها على نبذ الأساليب التقليدية وترغيبها في الأنماط الاستهلاكية التي تسود المجتمعات المتقدمة " (٣) .

غير أن هذا الفكر التنموى – سواء أكان على النمط الليبرالى أم الاشتراكى ، أم بخليط منهما (٤) – والذى قُدم من قبل مفكرى الغرب ، والدائرين فى فلكه من أبناء الدول النامية ، وتبنته النخب الحاكمة فى هذه الدول ، وروجت له أكثرية النخب المثقفة فيها ، عندما التقى فى

<sup>(</sup>١) مني أبو الفضل ، مرجع سابق ، ص 25

<sup>(</sup>٢) برهان غليون ، اغتيال العقل : محنة الثقافة العربية بين السلطة والتبعية ، طـ 2 ( بيروت: دار التنوير للطباعة والنشر ، 1987 ) ص 206

<sup>(</sup>٣) عواطف عبد الرحمن ، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية في العالم الثالث ، سلسلة عالم المعرفة عدد 78 ، ( الكويت ، المجلس القومي للثقافة والفنون والآداب ، رمضان 1404 ، يونيو 1984) ، ص 50

<sup>-</sup> وتساهم فى القيام بهذا الدور أيضا الشركات متعددة الجنسيات ، حيث تعمل على نشر النموذج الغربى فى العالم والترويج لأفكار تحث على تدعيم قيم الاستهلاك وحب الاقتناء على حساب القيم الأخرى . = أنظر فى ذلك :

<sup>-</sup> H . Shiler , *Communication and cultural Domination* , (New York : M . E Sharpe , 1979) P P 3,7.

<sup>(</sup>٤) أنظر: نصر مهنا، النظرية السياسية والعالم الثالث (الإسكندرية: المكتب الجامعي الحديث، 1987) ص 183

هذه البلدان بروافدها الحضارية المغايرة ، أثبتت التجربة فشله فى أن يؤتى ثماره على نحو ما جاء به من محضنه التاريخي (١) ولم تستطع هذه الدول تجاوز واقعها المتخلف واللحاق بركب الدول المتقدمة التي اتخذتما قدوة لها ، بل عمقت هذه النظريات من تبعيتها للعالم الغربي ، ودورانما فى فلكه فى شتى المناحى السياسية والثقافية والاقتصادية والإعلامية .... الخ.

وإزاء هذه النتائج ظهر اتجاه فكرى يسعى لتلافى قصور هذه النظريات السائدة فى التنمية ، سواء التنمية بصفة عامة ، أم نظريات التنمية الإعلامية ، وحاول منظرو هذا الاتجاه طرح بديل لها أكثر تناسبا مع واقع هذه المجتمعات النامية ، وأطلق على هذا الاتجاه " مدرسة التبعية " (٢٠ . وكما نظر للتبعية بوجه عام فقد نظر أيضا للتبعية الإعلامية بصفة خاصة ، وتمثل هذه المدرسة مجهودا تنظيريا لمفكرى العالم الثالث . " غير أن هذا التنظير لم يحاول طرح النظريات الأوربية جانبا ثم يقدم بدائلا لها (٣) تتجاوز أوجه قصورها المتأصلة فيها ، وإنما انطلق من نفس المسلمات التي يقوم عليها الفكر الغربي وسعى لتحقيق نفس غاياها ، وحاول المخالفة فى الوسائل والمسالك (٤) .

# إشكالية الدراسة :

من خلال المقدمة الموجزة السابقة يتضح لنا أن النظريات الاجتماعية الوضعية التى تطبق فى الدول الإسلامية – مثلها فى ذلك مثل باقى دول العالم الثالث – سواء النظرية الليبرالية أم الاشتراكية أم خليط منهما ، هى نظريات تدور فى فلك الكوزمولوجيا الغربية الوضعية ،

انظ كذلك:

- أسامة امين الخولي ، مرجع سابق ، ص 25

<sup>(</sup>١) أنظر : مني أبو الفضل ، مرجع سابق ، ص 32

<sup>(</sup>٢) نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص 40

<sup>(</sup>٣) حيث أن كلتا المدرستين ، التنمية والتبعية منحدرة عن الأيدلوجيا الرأسمالية أو الأيدلوجيا الاشتراكية ، وأن التعصب الأيدلوجي لنظريات التنمية والتبعية ارتبط بظروف الحرب الباردة ، ويقع ضمن الإطار الأوسع للانقسام القائم بين علم الاجتماع الرأسمالي وعلم الاجتماع الماركسي .

<sup>-</sup> عثمان ياسين الرواف ، " مدرستا التنمية والتبعية : اوجه التباين بين الطرح النظرى والواقع التطبيقي " مجلة العلوم الاجتماعية ، المجلد السابع عشر ، العدد الثاني ، ( الكويت : جامعة الكويت صيف 1989 ) ص 58

<sup>40.41</sup>نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص (3)

منطلقه من مسلماتها ، وساعية إلى بلوغ غاياتها ، حتى وان اختلفت فى نواحى كثيرة عن الصورة التى تطبق بها فى منبعها (١) .

ولما كانت نظرية الإعلام فى أى مجتمع هى جزء لا يتجزأ من النظرية الاجتماعية العامة التى يتبناها هذا المجتمع ، فقد كان من الطبيعى أن تتبنى الدول الإسلامية من نظريات الإعلام ما يتفق مع النظريات الاجتماعية التى تتبناها ، رغم أن هذه الدول تدين رسميا بدين يمتلك تصورا كونيا تقوم فى كنفه نظرية اجتماعية متكاملة الجوانب (سياسية ، اقتصادية ، اجتماعية ، إعلامية ... الخ ) وهذا التصور الكوبى – وما تقوم فى كنفه من نظريات فى شتى مناحى الحياة الاجتماعية تنطلق من مسلماته وتسعى لتحقيق غاياته – هو تصور مغاير تماما للتصور الكوبى الوضعى بمسلماته وغاياته ونظرياته التى تعد وسائلاً فكرية تنظر لكيفية تحقيق هذه الغايات .

لذا كان من الطبيعى أن يؤدى انتزاع النظريات الاجتماعية الوضعية بكل فروعها من تربتها وغرسها فى التربة الإسلامية – المغايرة إلى حد كبير – إلى ثمار مرة فى شتى المجالات السياسية والاقتصادية والاجتماعية والإعلامية .

وبنظرة سريعة لثمار تطبيق الجانب الإعلامي من النظريات الاجتماعية الوضعية في المجمعات الإسلامية – لاسيما العربية – نجد أن وسائل الإعلام التي تعمل في ضوء هذه النظريات – مع وجود استثناءات نادرة – ليس لها الحرية في انتقاد النظم الحاكمة في ظل الأوضاع المجتمعية الراهنة ، وما وراء ذلك فلها حريات واسعة في نشر ما تشاء من مواد ترسخ أغلبها قيماً وعادات وتقاليدا ومعاييرا أخلاقية وسلوكية قد تتنافي تماما مع ما يدعو أليه الدين الرسمي لهذه المجتمعات ، وهذه المواد الإعلامية إما رسائل منتجة أساسا في الغرب ، وهي بالتالي مستبطنة لقيمه وأخلاقياته ونظرته للكون والحياة ، وإما منتجة في هذه البلدان ، وهذه أيضا تنتج غالباً على غرار الرسائل الإعلامية الغربية شكلا ومضمونا ، مما عمق تبعية الأمة الإسلامية للحضارة الغربية وأسهم في هيمنة الثقافة المادية على شتى مناحى الحياة الاجتماعية فيها هيمنة شهه تامة .

أمام هذا الواقع الإعلامي المتردى ظهر نوعان من المعالجات النقدية للفكر الإعلامي ( فلسفات الإعلام) الذي ساهم تبنيه – بشكل أو بآخر – في إفراز هذا الواقع: (٢)

<sup>(</sup>١) سوف يعرض الباحث للكيفية التي تم خلالها للنظريات الاجتماعية الوضعية الهيمنة على العالم الثالث عموما والعالم الإسلامي خصوصا ، بشيء من التفصيل في الباب الأول من هذه الدراسة .

- النوع الأول من هذه المعالجات - والذى يتبنى دعاته بشكل صريح أو ضمنى طروحات فلسفات الإعلام الوضعية - لم يتجاوز فى تناوله النقدى لهذه الفلسفات حد تقويم بعض جوانب القصور التى تتعاورها ، وفى أحسن الحالات كان يدعو لاستبدال فلسفة وضعية بأخرى .

وقد كان من الطبيعي أن تظل هذه الكتابات مرتبطة في محاولتها التقويمية لهذا الواقع الإعلامي بالأرضية الفكرية التي أفرزت هذه الفلسفات الإعلامية ، كنتيجة طبيعية لتبني هذه الكتابات لطروحات الفكر الإعلامي الوضعي ، وإن كانت هذه الكتابات سواء في قرار تبنيها للفكر الإعلامي الوضعي ، أو في معالجتها للواقع الإعلامي في بلدائها ، بطرح رؤى جديدة ، تدور في فلك الفكر الإعلامي الوضعي ، قد أغفلت – عن وعي أو عن غير وعي – حقيقتين هامتين :

أولهما: تتمثل في كون مقولات فلسفات الإعلام الوضعية لا تعدو أن تكون مقولات تشكلت بالصورة التي تتواءم مع طبيعة الأرضية الفكرية والمجتمعية التي أفرزها، ومن ثم فإن صلاحيتها في بيئتها لا تعني مطلقا لزوم صلاحيتها لبيئات مغايرة.

- ثابى هاتين الحقيقتين تتمثل فى كون المجتمعات الإسلامية التى تتبنى هذه الكتابات نقل فلسفات الإعلام الوضعية لأرضها ، تدين بعقيدة تختلف الأسس الفكرية التى تقوم عليها اختلافا بيناً عن الأسس الفكرية التى تشكل ملامح الأرضية الفكرية الوضعية ، ومن ثم فإن قرار تبنى أى من فلسفات الإعلام التى أفرزها الأرضية الفكرية الوضعية وغرسها فى الأرضية الإسلامية دون تبين ما إذا كان هناك قدر من التشابه بين الأرضيتين يسمح بهذا النقل أم لا ، يعد قراراً يفتقر إلى مبررات منطقية سليمة .

- أما النوع الثانى من المعالجات ، فقد عمل دعاته على تقديم رؤية نقدية للفكر الإعلامي المتردى - انطلاقا من أرضية فكرية مغايرة للأرضية التي أنتجت هذا الفكر الإعلامي وهي الأرضية الإسلامية ، وعملوا في الوقت نفسه على طرح البديل الذي يتماشى مع الأرضية الإسلامية .

والواقع أن هذه الكتابات لم تنجح نجاحا حقيقيا فى تقديم نقد جذرى لفلسفات الإعلام الوضعية كنتيجة لعدم تناولها لهذه الفلسفات تناولا نقديا فى ضوء المقدمات الأصلية التى أفرزها والمتمثلة فى المقولات التى تشكل ملامح النسق الفكرى العلمانى "الكوزمولوجيا العلمانية "بأسره ، واقتصارها – فى أحسن الأحوال – على تناولها تناولا نقديا فى ضوء مقولات الفكر الاجتماعى الخاص بكل فلسفة من هذه الفلسفات . ومن ثم كان من الطبيعى أن يفتقر أى قرار بعدم صلاحية نقل أى من هذه الفلسفات الإعلامية الوضعية أو أجزاء منها من الأرضية التى أساس منطقى راسخ .

أما البديل الذى حاولت بعض الكتابات طرحه فإنه لم يرتق إلى مستوى تقديم فلسفة إعلامية متكاملة تبز الفلسفات الوضعية فى تكامل بنيتها ، ذلك لأن هذه الكتابات لم تلتفت إلى أهمية تلمس المقدمات المباشرة والتى تتمثل فى المقولات الأساسية للفكر الاجتماعى الإسلامى ، أو المقدمات الأصلية التى تشكل هيكل الكوزمولوجيا الإسلامية بأسرها – كمتطلب ضرورى لبناء فلسفة إعلامية إسلامية على أسس منطقية رصينة .

من خلال هذا العرض السريع للمعالجات النقدية التي تحت للفكر الإعلامي الوضعي والذي أسهم في إفراز الواقع الإعلامي الذي أشرنا إليه سلفاً ، تتبدى لنا هنا إشكالية واضحة تتمثل في عدم وجود حكم قائم على أساس منطقي راسخ يحدد مدى صلاحية نقل أي من فلسفات الإعلام الوضعية – أو أجزاء منها – من الأرضية المعرفية الإسلامية ، وهذه الإشكالية هي ما تحاول هذه الدراسة التصدي لها .

ولا شك أن التصدى للمساهمة فى تقديم حل لهذه الإشكالية لا يتطلب فقط الوقوف عند فحص وتحليل ونقد فلسفات الإعلام الوضعية فى ضوء المقدمات الفكرية التى أفرزها ، بل يتطلب تجاوز ذلك إلى عقد مقارنة متعمقة بين المقدمات الفكرية التى أفرزت هذه الفلسفات فى الأرضية المعرفية الوسلامية لتبين نقاط الاختلاف ونقاط الاتفاق بين هذه المقدمات وما يمكن أن ينبنى عليها من اختلاف أو اتفاق بين إفرازاهما فى الفكر الإعلامى ، كضرورة لبناء قرار صلاحية أو عدم صلاحية نقل أى من هذه الفلسفات الوضعية أو أجزاء منها من الأرضية المعرفية التى أفرزها إلى الأرضية المعرفية الإسلامية ، على أسس منطقية سليمة .

## أهداف الدراسة :

من خلال عرضنا السابق لملامح الإشكالية التي تحاول هذه الدراسة التصدى لها ، يتضح لنا أن الهدف المحورى لهذه الدراسة يتمثل في محاولة الوصول إلى حكم يقوم على أسس منطقية راسخة ، حول مدى صلاحية نقل أى من فلسفات الإعلام الوضعية أو بعض طروحاتها ، من الأرضية المعرفية التي أفرزتها إلى أرضية معرفية مغايرة هي الأرضية الإسلامية ، ويتطلب تحقيق هذا الهدف المحورى تحقيق أكثر من هدف فرعي :

1 - التناول النقدى لفلسفات الإعلام الوضعية على مستويات ثلاث

أ – مستوى المقدمات الأساسية التي أفرزت هذه الفلسفات والتي تتمثل في المقولات التي تشكل هيكل الكوزمولوجيا العلمانية.

ب - مستوى المقدمات المباشرة التي قامت عليها بنية الفلسفات الإعلامية والتي تتمثل في مقولات الفكر الاجتماعي الخاص بكل فلسفة من هذه الفلسفات.

ج - مستوى مقولات الفلسفات الإعلامية نفسها .

وفى ضوء التناول النقدى للمستويات الثلاثة يمكن تبين مدى سلامة مقولات أي من هذه الفلسفات من عدمها .

2 – التناول المقارن للمقدمات التي أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية والمقدمات المناظرة لها في الأرضية المعرفية المراد نقل هذه الفلسفات إليها وهي الأرضية المعرفية الإسلامية . لأنه لا يمكننا الحكم على مدى صلاحية نقل أي من هذه الفلسفات أو أجزاء منها حكما لهائيا – حتى لو تبين لنا صلاحية هذه الفلسفات في الأرضية المعرفية التي أفرزها من خلال دراستنا النقدية لها – إلا في ضوء ما تسفر عنه المقارنة بين أوجه التشابه وأوجه التباين بين الأرضيتين .

3 - المساهمة في تلمس المقدمات الأساسية التي ينبغي أن تتشكل على هداها فلسفة الإعلام في الإسلام كمقدمة ضرورية لبناء فلسفة إعلامية إسلامية على أسس منطقية راسخة .

#### أسئلة الدراسة :

فى ضوء عرضنا السابق لإشكالية الدراسة ، وللأهداف التى تسعى لتحقيقها من التصدى لهذه الإشكالية ، يمكن طرح عدد من التساؤلات التى يمكن أن تمثل الإجابة عليها مساهمة فى حل إشكالية هذه الدراسة .

# وأهم هذه التساؤلات هي :

- ما المقولات العامة التي شكلت ملامح الأرضية الفكرية الوضعية ؟ وما انعكاساها على مقولات الفكر الاجتماعي والإعلامي الوضعي ؟
  - ما المقولات التي طرحها الفكر الاجتماعي الوضعي والتي ساهمت بشكل مباشر في تشكيل الملامح الدقيقة لفلسفات الإعلام الوضعية ؟
    - ما أوجه الخلل والقصور التي تتعاور كل مجموعة من المقولات السابقة ؟ وما انعكاسات ذلك على مقولات فلسفات الإعلام ؟
  - ما أهم أوجه الاتفاق وأوجه الاختلاف بين كل مجموعة من المقولات السابقة وبين المقولات التفاق بينهما ما يسمح المقولات التى تناظرها فى الأرضية المعرفية الإسلامية ؟ وهل هناك من الاتفاق بينهما ما يسمح بنقل أى فلسفة من الفلسفات الإعلامية التى أفرزها الأرضية الوضعية ، أو فلسفة بعينها ، أو على الأقل بعض طروحات هذه الفلسفات إلى الأرضية المعرفية الإسلامية ؟ أم لا ؟

- إذا لم يكن هناك اتفاق بين المقولات التى تشكل فلسفات الإعلام فى الأرضية المعرفية الوضعية والمقولات المناظرة لها فى الأرضية المعرفية الإسلامية يسمح بنقل أى فلسفة من هذه الفلسفات إلى الأرضية الفكرية الإسلامية ، فما ملامح الفلسفة الإعلامية البديلة التى تتماشى مع مقولات الأرضية الفكرية الإسلامية ؟ وهل تختلف اختلافا تاما عن جميع الفلسفات الوضعية ؟ أم تتشابه معها فى بعض مقولاتما الفرعية ؟

## أهمية الدراسة :

تكتسب هذه الدراسة أهميتها من أهمية الدور الذى أضحى يلعبه الإعلام في عصرنا الحالى ، سلبا وإيجابا ، على مستوى الأفراد والمجتمعات .

ولا شك أن الدور الذى يقوم به الإعلام فى أى مجتمع هو انعكاس للفكر الإعلامى المهيمن فى هذا المجتمع ، وكلما كان هذا الفكر الإعلامى متمشيا مع العقيدة الأساسية التى يدين بما أفراد هذا المجتمع كلما كان أكثر قدرة على المساهمة فى تحقيق أهداف هذا المجتمع ، وكلما كان منفصلا عن هذه العقيدة كلما كان تأثيره سلبيا ، وأقرب للهدم منه للبناء . ولما كان الواقع الإعلامى فى المجتمعات الإسلامية - كما ذكرنا سلفاً - لا يعكس بشكل فعلى روح العقيدة التى تدين بما هذه المجتمعات الإسلامية فى الغالب الأعم ، ولما كان الفكر الإعلامى الكامن وراء هذا الواقع هو فى أغلبه فكر أفرزته أرضية معرفية مغايرة للأرضية الإسلامية ، فإن تبين حقيقة الفكر الإعلامى الوضعى من خلال معرفة الأسس الفكرية التى قام عليها ، وتبين مدى توافق هذه الأسس الفكرية أو اختلافها مع الأسس الفكرية التى تناظرها فى العقيدة الإسلامية يعد ضرورة للوصول إلى حكم سليم حول ما يمكن قبوله أو رفضه من طروحات فلسفات الإعلام الوضعية ، كما يعد ثانية ضرورة لتبين ملامح الفلسفة الإعلامية التى تتماشى مع أسس العقيدة الإسلامية .

ولا شك أن ذلك يمكن أن يساهم في :

- ترشيد حركة الواقع الإعلامي في البلدان الإسلامية من خلال توضيح أوجه الخلل والقصور التي تشوب الفكر الكامن خلف هذا الواقع الإعلامي
- طرح البديل الذى يتلافى جوانب الخلل والقصور هذه ، والذى ينبع من العقيدة الأساسية التى تدين بها هذه المجتمعات وذلك من خلال المساهمة فى تحديد الملامح العامة التى تشكل هيكل فلسفة الإعلام فى الإسلام . ولا شك أن هذا يعد مقدمة ضرورية لبناء فلسفة إعلامية إسلامية على أسس فكرية راسخة .
- كما تساهم هذه الدراسة فى إثراء المكتبة الإعلامية بدراسة متكاملة تتناول فلسفات الإعلام الوضعية تناولا نقديا مقارنا من المنظور الإسلامي .

#### منمجية الدراسة:

هناك صنفان من المناهج ، مناهج تتداخل تداخلا تاما مع المذهب الفكرى الذى أفرزها بحيث يستحيل فصلها عنه واستخدامها من قبل منهج فكرى آخر (۱) وهذا ما يمثله خير تمثيل المنهج الوضعى المتبع من قبل دعاة الكوزمولوجيا العلمانية ، والمنهج الإسلامي المتبع من قبل دعاة الكوزمولوجيا الإسلامية . وسوف نؤجل الحديث عن استخدامنا لهذا الصنف من المناهج لحين الحديث عن منهجية تناول فلسفات الإعلام الوضعية من المنظور الإسلامي في لهاية الفصل التمهيدي .

الصنف الآخر من المناهج يتمثل فى تلك المناهج التى لا توجد علاقة ارتباطية بينها وبين أى مذهب من المذاهب الفكرية ، ويمكن استخدامها من قبل دعاة أى مذهب لكونها أدوات محايدة لا تحمل فى طياقها أى مضامين مذهبية ، ومن هذه المناهج : المنهج الفرضى ، المنهج المقارن التمثيلي ، منهج الشك واليقين ، المنهج الظاهراتي ، منهجا التحليل والتركيب ، المنهج المقارن ، المنهج التاريخي ، منهج العزو .

وسوف يستعين الباحث من مناهج هذا الصنف بمنهجى التحليل والتركيب والمنهج المقارن بشكل أساسى ، ومنهج العزو بشكل ثانوى فى بعض المواضع التى تقتضى الاستعانة به .

وفيما يلي نلقى نظرة خاطفة على الكيفية التي ستستفيد خلاها من هذه المناهج .

#### □ – هنهجا التحليل والتركيب :

# أ – منهج التحليل :

يستعين الباحث بمنهج التحليل فى فحص وتحليل الملامح العامة للأرضية الفكرية التى أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية بحثا عن الأسس الفكرية ، أو بلغة المنطق " المقدمات الفكرية " التى أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية ، وتحليل ونقد هذه المقدمات لتبين مدى سلامة الأسس التى تقوم عليها أو عدم سلامتها ، ولا شك أن إثبات عدم سلامة هذه الأسس يهدم هذه المقدمات وكافة النتائج التى ترتبت عليها .

#### ب- هنمج التركيب :

ما يكاد المرء يعبر خطوة التحليل ، أو قبل أن يعبرها حتى يواجه بضرورة اتخاذ موقفا معينا لإقامة مذهبه ، ووسيلته فى ذلك منهج التركيب ، والتحليل والتركيب هما شقان لمنهج واحد أو الهما منهجان متضايفان ، لأن من يقوم بتحليل موقف مركب إلى عناصره بغية تفنيده

7 ، ب ن ، ب ن ، ب ن ، مناهج البحث الفلسفى ، ب ت ، ب ن ، س (١) مود زيدان ، مناهج

، لا يقف عند مرحلة التحليل هذه بل يسعى إلى ترتيب ما وصل إليه من عناصر ترتيبا جديدا أو يصنفها تصنيفا جديدا ، أو هذه كلها جميعا .

وذلك هو التركيب ، إنه الوصول بالموقف القديم إلى مركب جديد ، وحتى يمكن الوصول لهذا الموقف الجديد لابد من مبدأ موجه يتخذ فى ضوئه الباحث مواقفه حيال المشاكل أو المعطيات التى أمامه (١) والمبدأ الموجه الذى ينطلق منه الباحث فى هذه الدراسة فى عملية التركيب هو المنظور الإسلامى الذى يحاول من خلاله تلمس ملامح الفلسفة الإعلامية البديلة التى تناسب الأرضية المعرفية الإسلامية .

#### □ – الهنمج المقارن :

تفرض طبيعة هذه الدراسة الاستعانة بالمنهج المقارن كأداة ضرورية تساهم في استجلاء أوجه التشابه والاختلاف بين الملامح العامة للنسق الفكرى العلماني – والتي تعد بمثابة المقدمات الأساسية لفلسفات الإعلام الوضعية – والملامح المناظرة لها في النسق الإسلامي . كذلك تبين أوجه الاتفاق أو الاختلاف بين مقولات الفكر الاجتماعي الوضعي – والتي تعد بمثابة المقدمات المباشرة التي تقوم عليها فلسفات الإعلام الوضعية – والمقولات المناظرة التي يطرحها الفكر الاجتماعي الإسلامي . وأخيرا يفيد هذا المنهج في استجلاء أوجه التشابه والتباين بين مقولات فلسفات الإعلام الوضعية ومقولات فلسفة الإعلام المناظرة لها والتي تتماشي مع طبيعة الأرضية الفكرية الإعلامية .

#### □ – منـمج العزو :

يقصد بهذا المنهج رد الشيء إلى أصوله ، ويتضمن هذا المنهج تصورا واضحا للمنظور الخاص لكل نتاج فكرى ويعنى أننا ينبغى أن نقتفى أثر التغيرات الفكرية فى علاقتها بالقوى الاجتماعية التى تعمل على تشكيل هذه التيارات الفكرية وبلورها (٢٠) ويفيد هذا المنهج الباحث فى تتبع المعطيات الاجتماعية والتاريخية التى ساهمت فى تشكيل الملامح العامة للنسق الفكرى العلمانى ، وما أفرزه من فكر اجتماعى وإعلامي. كضرورة لفهم حقيقة هذه الأفكار ، وتناولها تناولا نقديا على أسس معرفية سليمة .

<sup>(</sup>١) محمود زيدان ، مرجع سابق ، ص ص 122 ، 124.

<sup>(</sup>٢) عاطف أحمد ، "سوسيولوجيا المعرفة : الماهية والمنهج " ، مجلة العلوم الاجتماعية ، العدد ( 4) ، السنة الرابعة ( الكويت : جامعة الكويت ، يناير 1977 ) ص ص 12 ، 15

#### مصطلحات الدراسة :

#### □ - فلسفة الإعلام:

تعرف فلسفة الإعلام بألها " بحث العلاقة الجدلية .. أى تحليل التفاعل بين أسس الإعلام كعلم وبين تطبيقاته في الواقع الاجتماعي ، بكل عناصر هذا الواقع ومكوناته وحركته " (1).

ولما كان هذا التعريف يعالج كيفية بناء الفلسفة الإعلامية أكثر من كونه تعريفا لفلسفة الإعلام ، فإنه يمكن اقتراح التعريف التالى : فلسفة الإعلام هي " الإطار الفكرى الذى تتحدد على هداه منطلقات العملية الإعلامية وغايتها ، ومنهجها في تحقيق هذه الغايات ، والذى يعد بمثابة المعيار الذى يحكم في ضوئه على مدى نجاح العملية الإعلامية في مجتمع ما أو فشلها ".

#### □ – الوضعية :

الوضعية كلمة تعبر عن نظرة فلسفية متكاملة إلى الكون والإنسان والحياة ، وهي تدرس الطبيعة والإنسان والمجتمع دراسة "علمية " مستقلة عن التصورات والمفاهيم الدينية . استوحت منهجها في العلوم الإنسانية من النموذج الطبيعي التجريبي باعتباره الوسيلة الوحيدة للكشف عن الحقيقة العلمية سواء في جوانبها الطبيعية أو الإنسانية والتخلص من سلبيات الفكر الديني الميتافيزيقي ، وأصبحت الوضعية تشكل إطارا معرفيا يستوعب كل المجالات الإنسانية والثقافية (٢) .

والمعنى الذى سوف يوظف فيه الباحث مصطلح الوضعية لن يختلف عن المعنى الأصلى ، وإن كان يتجاوزه ليشمل كل جهد فكرى يستبعد وجهة النظر الدينية عموما والإسلامية خصوصا فى التنظير للكيفية التى ينبغى أن يسير الإعلام على هداها فى سعيه للمساهمة فى تحقيق أهداف المجتمع .

#### □ - نظرية الإعلام:

, , , ...

<sup>(</sup>١) محمد سيد محمد ، المسئولية الإعلامية في الإسلام ، (القاهرة: مكتبة الخانجي ، 1983) ، ص ص 235 ، 236 .

<sup>-</sup> وقد تبني هذا التعريف:

<sup>-</sup> على جريشة ، نحو إعلام إسلامي : إعلامنا إلى أين ، ( القاهرة : مكتبة وهبة ، 1989 ) ، ص 29

<sup>-</sup> حسن على محمد ، الإعلام الإسلامي ، هدية مجلة الأزهر ، عدد شعبان 1418هـ ، ص 17

<sup>(</sup>٢) محمد محمد أمزيان ، مناهج البحث بين الوضعية والمعيارية ، سلسلة الرسائل الجامعية () ، (فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1992) ، ص 18 .

يقصد بنظرية الإعلام " الفروض التى توضح طبيعة التفاعل بين أطراف عملية الاتصال الجماهيرى والقوى المجتمعية التى تتحكم فيها والدور المتوقع من الوسيلة الإعلامية في هذه العملية "(١).

#### □ – السياسة الإعلامية أو السياسة الاتصالية :

يدلل هذا المصطلح على السبل التى يتم عبرها تنفيذ " فلسفة الإعلام " التى يتبناها مجتمع ما فى أرض الواقع لذا تعرف سياسة الإعلام أو الاتصال بألها " مجموع الممارسات الواعية والمدروسة والسلوكيات الاتصالية فى مجتمع ما كهدف تلبية الاحتياجات الاتصالية الفعلية من خلال الاستخدام الأمثل للإمكانات أو المصادر البشرية والطبيعية المتاحة فى المجتمع "(٢).

### □ – النظام الإعلامي أو النظام الاتصالي :

يعرف " النظام الإعلامي " أو الاتصالى بأنه " النظم والأساليب التي يتم بموجبها توصيل المعلومات إلى الجمهور والوسائل المستخدمة في ذلك ، والقواعد والقوانين التي تحكم هذه العملية والضوابط أو القيود المفروضة على هذه الوسائل "(") .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) محمود كرم سليمان ، التخطيط الإعلامي في ضوء الإسلام ، (القاهرة : دار الوفاء ، 1988) ، ص 87 .

<sup>(</sup>۲) ليلى عبد المحيد ، سياسات الاتصال في العالم الثالث ، سلسلة سياسات الاتصال وتشريعاته (1) ، ( القاهرة : الطباعي العربي للطبع والنشر والتوزيع ، 1986 ) ، ص 3 .

<sup>-</sup> وللمزيد من تعريفات سياسات الإعلام انظر:

<sup>-</sup> محمد مصالحة ، السياسة الإعلامية والاتصالية في الوطن العربي ، (بيروت ، القاهرة : دار الشروق ، 1986 ) ص 35 .

<sup>-</sup> اللجنة العربية لدراسة قضايا الإعلام والاتصال في الوطن العربي ، نحو نظام عربي جديد للإعلام والاتصال : مشروع التقرير النهائي ، ( تونس : المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ، 1985 ) ، ص78 .

<sup>(</sup>٣) كرم شلبى ، معجم المصطلحات الإعلامية ، ( القاهرة ، بيروت : دار الشروق ، 1985 ) ، ص 122 .

#### خطة الدراسة

تنقسم هذه الدراسة بالإضافة للمقدمة التي عرضنا لها إلى فصل تمهيدى وثلاثة أبواب وخاتمة .

\_ يعالج *الفصل التمهيدى* منهجية التناول النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية في ضوء المنظور الإسلامي

ويستعرض الباحث خلاله - وفي ثلاثة مباحث - التصنيفات التى طرحت من قبل علماء الإعلام لفلسفات الإعلام ، والفلسفات الجديرة بالدراسة النقدية المقارنة من المنظور الإسلامى من بين هذه الفلسفات ، واهم ملامح هذه الفلسفات ثم يعرض للكتابات العربية التى تناولت هذه الفلسفات وجوانب القصور التى تشوب طروحات هذه الكتابات حولها ، والتى تحاول هذه الدراسة تلافيها . ثم ينتهى الفصل باستعراض المنهجية التى سيتناول الباحث خلالها هذه الفلسفات بالنقد والمقارنة من المنظور الإسلامى .

ويتناول الباب الأول المقدمات الأساسية التي انبنت عليها فلسفات الإعلام الوضعية ، والمقدمات الإسلامية المناظرة لها وهي الماثلة في المقولات الكوزمولوجية ، وينقسم هذا الباب الى فصلين .

يتناول الفصل الأول التطورات الفكرية والمجتمعية التي أدت إلى بناء الكوزمولوجيا العلمانية وهيمنتها عالمياً على أنقاض الكوزمولوجيا المسيحية ، وملامح الفكر الاجتماعى الذي تشكل بجميع فروعة (سياسية ، اقتصادية ، إعلامية ، .... الخ ) في ظلالها .

ويستعرض الفصل الثانى مقولات هذه الكوزمولوجيا المتمثلة فى المسلمات التى تنطلق منها ،والتى تعد المقدمات الأساسية التى تقوم عليها شتى فلسفات الإعلام الوضعية وباقى مناحى الفكر الاجتماعى الوضعى ، هذا من ناحية ، والغايات التى تسعى هذه الفلسفات – مثلها فى ذلك مثل باقى مناحى الفكر الاجتماعى الوضعى – للمساهمة فى تحقيقها من ناحية أخوى .

أما *الباب الثابي* فيتناول المقدمات المباشرة لفلسفات الإعلام الوضعية والمقدمات الإسلامية المناظرة لها ، وهي الماثلة في مقولات النظريات الاجتماعية الوضعية والتي شكلت الملامح الدقيقة لهذه الفلسفات ، ويشمل هذا الباب فصولاً أربعة تستعرض هذه المقدمات استعراضاً نقدياً ومقارناً مع المقدمات الإسلامية المناظرة لها .

يستعرض *الفصل الأول*: مقولات النظريات الاجتماعية الوضعية حول طبيعة الإنسان والتي تعد الأساس التي بنيت عليه طروحاتها حول باقى المقولات ، ويعرض خلاله المقولات الإسلامية المناظرة لها ، مثله في ذلك مثل باقى الفصول .

ويعرض الفصل الثانى لمقولات هذه النظريات حول طبيعة الحقيقة وكيفية الوصول إليها ومن الذي يمكنه اكتشافها.

ويعرض الفصل الثالث لمقولات هذه الفلسفات حول طبيعة الكيان السياسي الذى يناسب الطبيعة البشرية " وهو الدولة " .

ويعوض الفصل الرابع للتصور الأمثل الذى تطرحه كل نظرية من النظريات الاجتماعية حول ما ينبغى أن تكون علية العلاقة بين الإنسان والدولة فى شتى المناحى (سياسية ، اقتصادية ،إعلامية 00 الخ ) بالصورة التى ترى ألها محققة للغايات التى بشرت بها الكوزمولوجيا العلمانية ، وانعكاسات ذلك على بنية الفلسفات الإعلامية التى تتبناها .

أما الباب الثالث فيعرض الباحث خلاله المقولات الإعلامية الوضعية عرضاً نقدياً ومقارناً مع مقولات فلسفلة الإعلام الإسلامي في ضوء النتائج التي تم التوصل إليها عبر التناول النقدى المقارن لمقدمات التي بنيت عليها هذه المقولات. وينقسم هذا الفصل إلى ثلاثة فصول.

الفصل الأول : ويستعرض مقولات الفلسفات الإعلامية الوضعية حول حرية الممارسة الإعلامية .

الفصل الثانى: ويستعرض مقولات هذه الفلسفات حول الشكل الأمثل من أشكال تملك الوسائل الإعلامية.

الفصل الثالث : ويستعرض الوظائف التي تطلب هذه الفلسفات من وسائل الإعلام الاضطلاع بها للمساهمة في تحقيق الغايات التي تسعى مجتمعاتها لنيلها .

أما خاتمة الدراسة فيعرض الباحث خلالها لأهم النتائج التى تم التوصل إليها عبر التناول النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية من المنظور الإسلامي ، والأمور التي ينبغى مراعاتها عند بناء فلسفة إعلامية إسلامية متكاملة من قبل منظرى الإعلام الإسلامي .

فصلةمهيدي من في في فقال سف التا عم عني الم عاصرة فقس على المنظى الإسلام الإسلام

#### تههید:

يتطلب التناول النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية المعاصرة من منظور مغاير تماما للمنظور الذى أفرزها ، وهو المنظور الإسلامى استجلاء عدد من النقاط الضرورية ، قبل الشروع فى التناول النقدى المقارن لهذه الفلسفات .

هذه النقاط هي :

- تصنيفات فلسفات الإعلام الوضعية .
- الفلسفات الإعلامية الوضعية التي تتناولها الدراسة .
- منهجية التناول النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية من المنظور الإسلامى وسوف يتناول الباحث كل نقطة من هذه النقاط في مبحث مستقل.

# للمبحث اول المبحث المبحث المبحث المبحث المبحث عية المباحث الم

في ظل الكوزمولوجيا الوضعية التي ترفض الاستعانة بأى منهج غير بشرى (١) في رسم ملامح المجتمع الإنساني الأمثل الذي يحقق السعادة لجميع أفراده ، وتفرض على الفكر الإنساني القيام هذه المهمة ، في ظل ذلك أنقسم المفكرون – الذين اضطلعوا هذه المهمة تبعا لفهم كل منهم لسمات الطبيعة البشرية – إلى فريقين :

فريق يرى أن المجتمع الأمثل هو المجتمع الذى يقوم على " الفردية " Individualism (۲) والفريق الآخر يرى العكس ، وهو أن المجتمع الإنساني الأمثل هو الذى يقوم على " الجماعية " Collectivism ، وفي ظل انقسام الفكر الاجتماعي إلى نظريتين كبيرتين ( نظرية تنبني على الفردية ، وأخرى تنبني على الجماعية ) ، كان لا بد أن ينقسم الفكر الإعلامي – باعتباره جزء لا يتجزأ من الفكر الاجتماعي العام – إلى نظريتين إعلاميتين كبيرتين أيضا . ففي كنف النظرية الاجتماعية الفردية ، قامت نظرية إعلامية تدعو مثل صويحباها من النظريات السياسية والاقتصادية و ... الح ، أي إعطاء الفرد الحريات الإعلامية الكاملة ، وترفض الوصاية من قبل الدولة أو أي فئة من فئات المجتمع على هذه الحريات . ومن ثم يمكن أن نسمى هذه النظرية أو الفلسفة ( فلسفة الإعلام الحر )

وفى ظل النظرية الاجتماعية التى تتبنى الفكر الجمعى وتعطى للدولة حق قيادة المجتمع فى شتى مناحى الحياة (السياسية - الاقتصادية - الاجتماعية .... الخ)، كان من الطبيعى أن تقوم نظرية إعلامية تعطى للدولة - باعتبارها ممثلة للمجتمع - حق التحكم فى الآلة الإعلامية وتوجيهها الوجهة التى تخدم المجتمع، وتساهم فى تحقيق غاياته. ويمكن أن نسمى هذه النظرية أو الفلسفة بـ ( فلسفة الإعلام الموجه ) .

وبالطبع لم تخرج التصنيفات التى قدمها الباحثون لفلسفات الإعلام عن هذين الصنفين الكبيرين ( فلسفة الإعلام الحر وفلسفة الإعلام الموجه ) (7) .

<sup>(</sup>١) فهي ترفض الكتاب المقدس ، أو غيره من الكتب السماوية ، كمصدر لمعرفة قبلية تعتمد عليها . انظر في ذلك حسن حنفي ، مرجع سابق ، ص 49

 <sup>(</sup>۲) هناك فهم معكوس للفردية وهو الذى تجلى فى فلسفة "كارليل" و "نيتشه" ، والتى تقول بالإيمان
 بالأفراد الممتازين ، والذى يؤدى فى نماية الأمر إلى شر أنواع الديكتاتورية

<sup>-</sup> انظر : عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص ص 109 : 124.

<sup>(</sup>٣) قدم كثير من الباحثين تصنيفا عاما قريبا من هذا التصنيف فمثلا:

ولكن أختلف الباحثون في مسميات الفلسفات التي تتفرع من هاتين الفلسفتين الكبيرتين ، وذلك تبعا لأشكال السيطرة ودرجاها ومبرراها في فلسفة الإعلام الموجه ، وتبعا لتدخل الدولة أو المجتمع في الحد من الحريات الواسعة في فلسفة الإعلام الحر ، لذا ظهر أكثر من مسمى لهذه الفلسفات ولكن هذه المسميات رغم تعددها فهي في النهاية لم تخرج عن كولها إما " فلسفات إعلام موجه " و إما " فلسفات إعلام حر "

# مدارس التنظير الإعلامي:

توجد فى ساحة التنظير الإعلامى التى تتصل باهتمامات هذه الدراسة مدرستان مختلفتان ، همتم إحداهما بدراسة فلسفات الإعلام ، وهمتم الأخرى بدراسة فلسفات الإعلام ، وهى لب دراستنا ، وفيما يلى نعرض للمدرسة الأولى عرضا موجزا ثم نتحدث عن مدرسة الفلسفات بشيء من التفصيل .

= يرى سيبرت وزميلاه أن الأصل فى النظريات الإعلامية هما نظريتي السلطة والحرية ، وأن النظرية السوفيتية تطوير للأولى والمسئولية الاجتماعية تطوير للثانية .

انظر:

- F. S. Siebert, T. Peterson and W Schramm op. cit., p. 2

- كذلك يقسم كل من حون ميرل ، ورالف لوينشتاين ، النظم الإعلامية في العالم إلى نظامين "نظام مرتبط بالدولة ، نظام حر" أو نظم ذات ميول سلطوية ، ونظم ذات ميول ليبرالية.

- انظر:

- J. Merril and R. L. Lowenstein, *Media, Message and Men*, (New York: Longman, 1979), p 154.
  - كذلك يرى سامى زبيان أن هناك صنفين من الإعلام فى العالم (1) إعلام مرتبط بالدولة (2) إعلان مستقل عن الدولة
- أنظر : سامى زبيان ، الصحافة اليومية والإعلام ، الطبعة الثانية ( بيروت : دار المسيرة ، 1987 ) ص ص 93 ، 94
- كذلك يرى محمود سفر أن النظريات الإعلامية تبلورت من خلال فكرتين أساسيتين تبعا للأيدلوجيات الحاكمة والنظم السائدة وهما: فكرة السيطرة والتسلط. وفكرة الحرية
  - محمود سفر ، الإعلام موقف ، الكتاب العربي السعودي (63) ، (جدة: 1982) ، ص 26
- أنظر كذلك سامى عزيز ، الصحافة مسئولية وسلطة ، سلسلة المكتبة الصحفية (1) ( القاهرة : دار التعاون ، ب ت ) ص ص 106 ، 107

#### أولا – المدرسة التي تمتم بدراسة نظم الإعلام:

ظهرت هذه المدرسة متأخرة عن مدرسة الفلسفات ، وتهتم بوضع معايير لمقارنة الأداء الإعلامي سواء على المستوى الدولى أو على المستوى الوطنى ، ومن ثم فإن لهذه المدرسة توجهين نوجز أهم ملامحهما فيما يلى :

#### التوجه الأول :

يهدف هذا التوجه إلى المقارنة الوصفية لنظم الإعلام فى المجتمعات المختلفة ، سواء من خلال مقارنة مختلف جوانب الممارسة الإعلامية فى هذه النظم ، أو بالاقتصار على وضع معايير يقارن من خلالها درجة الحرية الممنوحة فى أكثر من نظام إعلامي (1) وتنطلق المقارنات سواء تلك التى تتناول شتى جوانب الممارسة الإعلامية ، أم تلك التى تقتصر على مقارنة جوانب الحرية ، من " نقطة تفوق النظام الليبرالى الديمقراطى كما هو مطبق فى الولايات المتحدة الأمريكية " (1) ومن الكتابات الهامة فى هذا التوجه كتابات لاونشتين (1) وحامد مولانا (1) وجون مارتن وانجو جروفر شودرى (1) وقد تبلورت اهتمامات هذا التوجه فى

<sup>؟! ،</sup> حوليات كلية الآداب ، الحولية السادسة عشر ، الرسالة الثانية عشرة بعد المائة ، (الكويت: مجلس النشر العلمي بالكويت ، 1416-1417، 1995-1996) ، ص 89

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص 56

R. L. Lowenstein "Press Freedom as a Barometer of (\*\*)
Political Democracy " in H . D . Fisher and J. C. Merrill (eds.),

\*International and Intercultural Communication\* (New York. Hasting House, 1976) P. P. 136, 147

H . Mowlana , " A Paradigm For Comparative Mass Media (5) Analysis " . In ibid, pp 474, 484.

<sup>-</sup>R. D. Gastil, *Freedom in The World: Political and Civil Liberties* (°), 1988 - 1989 (New York: Freedom House, 1989)

<sup>(</sup>٦) ل جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، (محرران) ، نظم الإعلام المقارنة ( ترجمة ) على درويش ، الطبعة الأولى ( القاهرة : الدار الدولية للنشر والتوزيع ، 1991 )

شكل مجال إعلامي متخصص ، يهتم بدراسات مقارنات النظم الإعلامية في العالم ، وذلك ضمن إطار دراسات تشكل في مجموعها جزءا هاما من دراسات الإعلام الدولي (١) .

#### التوجه الثاني :

لا يهدف هذا التوجه إلى وضع معايير للمقارنة بين أداء وسائل الإعلام فى أكثر من نظام إعلامى ، إنما يستهدف وضع معايير يقيس من خلالها أداء وسائل الإعلام فى إطار مجتمعى وثقافى واحد وذلك من خلال فهم الدور الذى ينبغى أن تقوم به وسائل الإعلام فى هذا الإطار ، ويضع وفقا لذلك معاييرا ويقيس فى ضوئها الواقع الإعلامى القائم وبذلك يحدد مواطن الخلل والقصور فى ما هو كائن قياسا على ما ينبغى أن يكون طبقا لهذه المعايير ، ثم يقترح سبل تلافى هذا القصور. ومن النماذج الهامة للمعايير التى تعبر عن هذا التوجه ، المعايير التى وضعها دينيس ماكويل (7) وكذلك التى وضعها كل من جاك مكلاود وجيرالد كوزيكى ، ووجلاس مكلاود (7).

#### ثانيا – المدرسة التي تمتم بدراسة فلسفات الإعلام :

قتم هذه المدرسة باستخلاص فلسفات الإعلام التي تحكم النظم الإعلامية في المجتمعات المختلفة أو تصنيف النظم الإعلامية المتشابه تحت نظرية إعلامية واحدة

وقد مرت عملية التنظير في هذه المدرسة حتى الآن بمرحلتين هما : مرحلة ميلاد نظريات الإعلام الأربع ، ومرحلة إدخال التعديلات على هذه النظريات .

#### المرحلة الأولى – ميلاد النظريات الأربع :

برز أول تصنيف للفلسفات التي تحكم أداء وسائل الإعلام في النظم الإعلامية المختلفة إلى الوجود ، على أيدى ثلاثة من أساتذة الإعلام الأمريكيين هم سيبرت ، شرام ، بترسون ، في عام 1956 (٤) وقد اعتمدوا في تقسيمهم لفلسفات الإعلام على التصنيفات القائمة في

D. McQuail, *Mass Communication Theory*, (London: Sage Publications . 1983) pp. 216,221

(٤) وذلك من خلال مؤلفهم الشهير ( نظريات الصحافة الأربع )

F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm. *Four Theories of the Press* (Urbana: University of Ilinios Press, 1956)

<sup>(</sup>١) عثمان بن محمد الأخضر ، مرجع سابق ص 49

<sup>71,73</sup> ص ص 71,73 انظر عثمان بن محمد الأخضر . مرجع سابق ، ص ص 71,73

عالم النظم السياسية آنذاك ، وذلك على اعتبار " أن النظام السياسي هو إطار للنظام الاجتماعية الأخرى . الاجتماعي " (١) وإنه أكثر تأثيرا على النظام الإعلامي من غيره من النظم الاجتماعية الأخرى .

وفى ضوء هذه الرؤية قسم هؤلاء العلماء فلسفات الإعلام أو " نظرياته " إلى فلسفتين أساسيتين هما فلسفة السلطة ، وفلسفة الحرية . أما فلسفة المسئولية الاجتماعية فإلهم يرولها تطويرا لفلسفة الحرية ، وأما فلسفة الإعلام الاشتراكي فإلها – من وجهة نظرهم – ليست إلا شكلا جديدا من أشكال فلسفة الإعلام السلطوى (٢) .

وقد أُخذ على هذا التصنيف عدة مآخذ كانت دافعا لتطويره وإدخال تعديلات عليه واهم مأخذين من هذه المآخذ هما ، الأول : أن هذا التصنيف الرباعي لا يغطى كافة الأنواع الموجودة في ارض الواقع . والثانى : أن هذا التصنيف قائم على التركيز بشكل كبير على الجانب السياسي على حساب الجوانب الاقتصادية والثقافية وغيرها (٣) .

#### المرحلة الثانية – إدخال التعديلات على التصنيف الرباعى :

فى ظل هذه المأخذ التى سجلت على التصنيف الرباعى الشهير قام عدد من باحثى الإعلام بإجراء تعديلات وإدخال تحسينات على هذا التصنيف ، وذلك بمدف إضافة فلسفة جديدة أو حذف فلسفة قائمة أو إحداث تعديل فى مسميات بعض الفلسفات القائمة . ومن أهم المنظرين الذين قدموا تعديلات للتصنيف الرباعى هم حسب الترتيب الزمنى ، رالف لوينشتاين فى ( 1971 وعدله فى 1979 ) ( $^{4}$ ) ، هاكتن ( 1981 ) ( $^{6}$ ) ماكويل ( 1983 ) ( $^{1}$ ) التشول (1984 ) ( $^{1}$ ) بيكارد (1985 ) ( $^{7}$ ) ونعرض فيما يلى للتصنيفات التى قدمها هؤلاء

<sup>(</sup>۱) محمد عصفور ، الحرية في الفكرين الديموقراطي والاشتراكي ، بدون ناشر ، 1961 ، ص 169 ... الله عند عصفور ، الحرية في الفكرين البناء الضبطى للمجتمع ، وعن القيادة أو السلطة الممتلكة للقوة التي تسيطر على التفاعل الداخلي بالمجتمع

<sup>-</sup> زينب رضوان ، النظرية الاجتماعية في الفكر الإسلامي ، (القاهرة : دار المعارف ، 1980) ، ص 17 (٢) انظر:

F. S. Sibert , T. Peterson and W. Schramm , op. cit. , P. 2

(٣) انظر : عثمان بن محمد الأخضر ، مرجع سابق ، ص 23

J.Merril and R. L. Lowenstein. *Media*, *messages and men*, (New York: Longman, 1971, 1979)

W . Hachten , *The World News Prism* (Ames: Iowa State University (°) Press ,1981)

D. McQuail, *Mass Communication Theory* (London: Sage Publications, 1983).

هؤلاء العلماء بشكل مجمل ثم نقوم بعملية استقراء لهذه التصنيفات لاختيار التصنيف التي تتبناه الدراسة .

- (1) تصنف رالف لوينشتين ( السلطوية ، السلطوية الاجتماعية ، الليبرالية ، الليبرالية الاجتماعية ، المركزية الاجتماعية ) .
  - (2) وليم هاكتن ( السلطوية ، الغربية وتشمل " الليبرالية المسئولية الاجتماعية " الشيوعية ، الثورية ، التنموية ) .
- (3) دنيس ماكويل ( السلطوية ، الحرية ، المسئولية الاجتماعية ، الاشتراكية ، المشاركة الديمقراطية ، التنموية ) .
  - (4) هربرت ألتشول ( السوق ، الاشتراكية ، التقدمية ) .
- (5) جيمس بيكارد ( الغربية وتشمل " الليبرالية المسئولية الاجتماعية الاشتراكية الديمقراطية " الثورية ، الشيوعية ، السلطوية ) .

هذه هي أهم التصنيفات التي قدمتها مدرسة الفلسفات بمرحلتيها والمتأمل فيها يجد ألها لا تخرج في مجملها عن كولها إما فلسفات إعلام حر وتتمثل في الفلسفات التالية (الليبرالية ، الليبرالية الاجتماعية ، المشاركة الديمقراطية ، السوق ) وإما فلسفات إعلام موجه وتتمثل في (السلطوية ، التنموية ، الاشتراكية ، السلطوية الاجتماعية ، التقدمية ، الثورية ) وتعد هذه الفلسفات في مجملها انعكاسا للنظم الاجتماعية القائمة في ظل الكوزمولوجيا العلمانية ، والتي لا تخرج عن شكلين رئيسين هما : النظم الاجتماعية القائمة على الفكر الفردى ، وهذه تتبنى فلسفات الإعلام الحر ، أما فلسفات الإعلام الموجه فتوجد أغلب تطبيقاتها في كنف النظم الاجتماعية القائمة على الفكر الجمعي (٣) .

J. H. Altschull . Agents of Power: the Role of the News Media in (1)

Human Affaris (London: Longman. 1984)

R.G. Picard, *The Press and the Decline of Democracy* (Westport: (Y) Greenwood Press, 1985).

<sup>(</sup>٣) يستثنى من فلسفات الإعلام الموجه القائمة فى كنف الفكر الجمعى ، بعض تطبيقات الفلسفة التنموية حيث لا نستطيع أن ندعى أن الدول النامية التي تنجو منحى ليبراليا فى التنمية تقع فى إطار الدول التي تتبنى الفكر الجمعى ، بينما يأتى تحكمها فى العملية الإعلامية باعتبار ذلك ظرفا مؤقتا ، تفرضه الضرورة التنموية . أما بالنسبة للفلسفة السلطوية فإن الذى يقع من تطبيقاتها تحت مظلة الفكر الجمعى ،هو ما تم فى النظامين النازى والفاشى ، اللذان يقومان على فكر يعلى مصلحة الدولة على كل مصلحة فردية ويعطيها مطلق الصلاحيات التي تمكنها من تحقيق الأهداف القومية العليا .

وفيما يلى نعرض لأهم أوجه الاتفاق والاختلاف بين هذه الفلسفات فى ضوء تقسيمها إلى قسمين كبيرين هما ( فلسفات الإعلام الحر وفلسفات الإعلام الموجه لاختيار الفلسفات التي سوف تتعرض لها الدراسة بالنقد والمقارنة من المنظور الإسلامي .

#### أولا – فلسفات الإعلام الحر :

تسود هذه الفلسفات في العالم الذي يتبنى الفكر الفردى الحر ، وبعض هذه الفلسفات طبق بالفعل أو ما يزال يطبق في بعض مناحيه ، والبعض الآخر ما زال في طور التنظير في اغلب جوانبه .

وباستقراء التصنيف الرباعي والتعديلات التي أدخلت عليه ، نجد أن هناك فلسفه واحدة تعد قاسما مشتركا في كل التصنيفات عدا تصنيف "ألتشول" (١) وهي "الفلسفة الليبرالية" وهي تعبر عن الفلسفة الإعلامية التي كانت سائدة في عهد سيادة الفكر الليبرالي الكلاسيكي ، والذي كان يسود العالم الغربي نظريا وتطبيقيا – لاسيما إنجلترا وأمريكا – حتى الربع الأخير من القرن الماضي .

أما باقى فلسفات الإعلام الحر وهى ( المسئولية الاجتماعية – الليبرالية الاجتماعية – المركزية الاجتماعية – المشاركة الديمقراطية ) فما هى إلا مسميات مختلفة للتعديلات التى أدخلت على الفلسفة الإعلامية الليبرالية لتلافى العيوب التى نتجت عن تطبيقها ، وأيضا كنتيجة لظهور الليبرالية الاجتماعية ، وفيما يلى نعرض لدلالات هذه المسميات لتحديد أكثرها دقة وشمولا للتعديلات التي أدخلت على الفلسفة الليبرالية :

كذلك تطبيقات الفلسفة السلطوية في النظم الدكتاتورية التي تستخدم الآلة الإعلامية استخداما قاصرا على تحقيق مصالح الفئة الحاكمة بحجة أنها هي التي تمتلك الحقيقة ولا بد أن تسيطر على وسائل الإعلام لتوصيلها للجماهير ، وغير ذلك من الحجج التي لا تستند لأى نسق فكرى جمعى . كذلك لا نستطيع في أن نقول أيضا أن النظرية الثورية انعكاس للفكر الجمعي ، لأنها كما يمكن أن تطبق في النظم القائمة على الفكر الجمعي ، يمكن أن تطبق في النظم القائمة على الفكر الفردى .

(۱) يجمع "ألتشول" الفلسفة الإعلامية الليبرالية ، والتعديلات التي أدخلت عليها تحت مسمى واحد هو (نظرية السوق ) على اعتبار أن وسائل الإعلام في المجتمعات الغربية تمكن من قيام سوق حرة للأفكار والآراء لتتنافس فيه كما تتنافس في السوق البضائع ، ولكن مع وجود نوع من المسئولية من قبل هذه السوق تجاه المجتمع .

وبذلك يستعيض ألتشول عن مصطلحي ( الليبرالية ، والمسئولية الإجماعية ) بمصطلح ( السوق ) انظر :

J. H. Altschull. op.cit.pp. 219,298.

- (1) مصطلم (المسئولية الاجتماعية): لاقى هذا المصطلح شبه إجماع بين منظرى مدرسة الفلسفات ، فقد أتفق عليه كل من ( سيبرت وزميليه – مكويل – بيكارد – هاكتن ) ويشير إلى أهم التعديلات التي أدخلت على الليبرالية التقليدية التي كانت تعطى لوسائل الإعلام حريات واسعة دون أن تفرض عليها أي مسئوليات مقابل هذه الحريات الواسعة. وتتمثل أهم هذه التعديلات في تلافي هذا القصور بفرض مسئوليات على هذه الوسائل مقابل هذه الحريات ، وإعطاء المجتمع حق محاسبة من يخل بهذه المسئوليات ، كما سمحت بنوع من التدخل الحكومي في تنظيم قنوات الاتصال الإلكتروين، وإعطاء الحكومة حق تملك بعض الوسائل الإعلامية إذا ما دعت الظروف لذلك ، وتعديلات أخرى مهمة هدف كلها في النهاية إلى قيام وسائل الإعلام بمسئولياتها على أكمل وجه ، وإن كانت هذه التعديلات لم تطبق في الواقع العملي إلا في أضيق الحدود.
- (2) مصطلحاً (الليبرالية الاجتماعية والمركزية الاجتماعية): طرح لاونيشتين هذين المصطلحين كبديل لمصطلح المسئولية الاجتماعية ، ويشير مصطلح الليبرالية الاجتماعية ، إلى التعديلات التي أدخلت على الفلسفة الليبرالية والتي تسمح بنوع من التدخل التنظيمي من قبل الحكومة في عملية تملك وسائل الإعلام . أما مصطلح ( المركزية الاجتماعية ) فهو يدلل على درجة أكبر من التدخل الحكومي ، مثل السماح بالملكية الحكومية ، أو الملكية العامة لوسائل الإعلام ، لاسيما الوسائل الإلكترونية ، التي تعد وسائلا ذات قنوات محدودة . ومن ثم فإن الملكية الحكومية أو الإشراف الحكومي أو الملكية العامة تبعا لهذه الفلسفة تهدف إلى إتاحة الفرصة أمام وصول أكبر عدد ممكن من الأصوات للجماهير من خلال هذه القنوات المحدودة يطبيعتها (١)
- (3) مصطلم (المشاركة الديمقراطية): أتفق على هذا المسمى كل من (ماكويل وبيكارد) وهو يشير إلى مجموعة من الأفكار تفتقر إلى وجود تطبيقي حقيقي حتى الآن، وتهدف إلى تلافي بعض جوانب القصور في أداء الإعلام الغربي من خلال اقتراح أشكال تنظيمية جديدة لوسائل الإعلام ، تتلافى الطابع الاحتكارى لوسائل الإعلام المملوكة ملكية خاصة من  $(^{(7)}$ ناحية ، والطابع البيروقراطي للوسائل المملوكة ملكية عامة من ناحية أخرى

بعد هذه القراءة السريعة للمسميات المختلفة التي أُطلقت لتعبر عن التعديلات التي شهدها الفلسفة الاعلامية الليم الية ، نجد أن أكثر هذه المصطلحات دلالة وشمو لا لهذه

J. Merril and R.1. Lowenstien op.cit p: (١) انظر: 146.

D. McQuail, op.cit p.p: (٢) انظر: 96,98.

التعديلات هو مصطلح (المسئولية الاجتماعية) كما أنه المصطلح الأكثر شيوعا واستخداما بين باحثى الإعلام، ذلك لأنه يعبر عن أهم ما يتطلبه المجتمع من وسائل الإعلام، وهو أن تكون مسئولة ذاتيا عن القيام بالمهام التى تسهم فى تحقيق المزيد من الرفاهية لجميع أفراده، كما يتضمن الآليات التى وضعت لإلزام هذه الوسائل بهذه المسئولية، ومحاسبتها فى حالة إخلالها هسا.

ومن المصطلحات القريبة من مصطلح " المسئولية الاجتماعية " مصطلح " الليبرالية الاجتماعية " على اعتبار أنه يعبر في معناه الواسع – وليس بالمعنى الضيق الذى استخدمه به لاونيشتين – عن انعكاس التغير الذى شهدته الفلسفة الاجتماعية الليبرالية ، وتحولها من فلسفة تدعو إلى الفردية المحضة ، إلى فلسفة تدعو لنوع من الجماعية والتوفيق بين مصالح الفرد والجماعة ، على الفلسفة الإعلامية الليبرالية وتحولها أيضا من فلسفة ليبرالية قائمة على تقديس الحريات الإعلامية الفردية ، إلى ليبرالية اجتماعية تدعو إلى ما ذكرناه من قبل تحت مسمى المسئولية الاجتماعية .

وفي النهاية .. سوف يتناول الباحث في هذه الدراسة من فلسفات الإعلام الحر :

(1) الفلسفة الليبرالية ، باعتبارها الفلسفة الفعلية التي ما زالت مطبقة في أغلب جوانبها في النظم الإعلامية الغربية .

(2) فلسفة المسئولية الاجتماعية ، باعتبارها أكثر المصطلحات دلالة على التعديلات النظرية والتطبيقية التي أدخلت على الفلسفة الإعلامية الليبرالية .

#### ثانيا – فلسفات الإعلام الموجه :

تقوم أغلب تطبيقات فلسفات الإعلام الموجه فى كنف النظم الاجتماعية التى تتبنى الفكر الجمعى ، وهذه الفلسفات هى (السلطوية ، الاشتراكية ، التنموية ، السلطوية الاجتماعية ، التقدمية ، الثورية )

وفيما يلى نعرض للدلالات التى تشير إليها هذه المصطلحات المختلفة لنتخير على ضوئها أكثر هذه المصطلحات دلالة على فلسفات الإعلام الموجه ، ذات التطبيق الفعلى ( المعاصرة ) والتى تمتلك مبررات قوية – جديرة بالنقد والتفنيد من وجهة نظر هذه الدراسة – لإعطاء الدولة حق التحكم فى الآلة الإعلامية وتوجيهها :

#### السفة الإعلام السلطوى:

تستند هذه الفلسفة إلى الفكرة القائلة بأن الحقيقة لا تنبع من جمهور العامة ، ولكن تنبع من أذهان الخاصة ، من الحكماء والقادة ومن إليهم ، وعلى هؤلاء فى كل جيل تقع مهمة التوجيه والإرشاد وقيادة الجماعات والأفراد ، ومعنى ذلك أن الفكر الإنساني – طبقا لهذه

النظرية – حكر على هذه الطبقة ، وأن المعرفة وقف عليها وملك لها دون سائر الطبقات الأخرى (١) وهذا يبرر لها قهر أى رأى مخالف ، كما يبرر حقها فى السيطرة على وسائل الإعلام للقيام بعبء توجيه المجتمع إلى الطريق القويم .

ويمكن الزعم أن هذه المبررات التى تقدمها فلسفة الإعلام السلطوى ، قد استخدمت من قبل كل الحكومات التسلطية التى قهرت شعوبها عبر التاريخ الإنسانى ، وإن اختلفت الدعامة التى يستند إليها الحاكم فى التسلط باختلاف الزمان والمكان . ويمكن حصر أهم الأشكال التى اتخذها فلسفة الإعلام السلطوى عبر التاريخ فيما يلى :

(أ) ساد قديما الاعتقاد بأن الحاكم أو الملك له الكلمة الأولى والأخيرة فى كل الأمور ولا معقب على ما يقول ، وذلك استناداً إلى أسس (ثيوقراطية) مثل كونه ينحدر من أصل مقدس (مثلما كان فى بعض الأسر الفرعونية) وتارة لأنه الإله ذاته مثلما أدعى (فرعون) أو لأنه نائبا عن الإله كما فى حضارة ما بين النهرين (٢) أو لأنه مفوض بالحق الإلهى المباشر أو غير المباشر كما ساد فى أوروبا فى عصر النهضة (٣).

(١) انظر في هذا المعنى:

<sup>-</sup> W. L. Rivers and W. Schramm, *Responsibility in Mass Communication* (London: Harper & Row. Publishers, 1967) pp. 30,31.
- F. S. Siebert, T. Petreson and W. Schramm, op. cit p 27

<sup>-</sup>W. K. Agee, P. H. Ault, and E. Emery, *Introduction to Mass Communication*, (New Delhi: Xford & IBH Publishing Co., 1979), p 30.

<sup>-</sup> جيهان المكاوى ، **حرية الفرد وحرية الصحافة** ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1981 ) ص 13

<sup>–</sup> نبيل عارف الجردى ، المدخل لعلم الاتصال ، ط3 ، ( العين : مكتبة الإمارات ، 4984 ) ، ص80

<sup>-</sup> جون . ر . بيترز ، **الاتصال الجماهيرى** : مدحل ، ترجمة : عمر الخطيب ، ( بيروت : المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، 1987 ) ص 445

<sup>(</sup>٣) انظر:

<sup>-</sup> عصمت سيف الدولة ، الاستبداد الديمقراطي ، (بيروت : دار المستقبل العربي ، 1983 ) ص 41.

<sup>-</sup> كذلك : محمد كمال الدين الإمام ، **الإنسان والدولة** ، بدون ناشر ، 1987 ، ص ص 39 ، 42 .

(ب) فى مرحلة تالية من مراحل الفكر السلطوى ، قامت مبررات التسلط على أسس "عقلية " وليست " ثيولوجية " فقد كان مبرر الحكم المطلق عند كل من ميكافللى (1) ، وتوماس هوبر (1) ، نتائج من فهمهم الذاتى للطبيعة البشرية على ألها شريرة وفاسدة ، وما إلى ذلك من الصفات التى لن يصلح معها قيام مجتمع يسوده النظام والأمن إلا في ظل حكم مطلق ، وأن أى شكل من أشكال إعطاء الحرية لأفراد بهذه الصفات ، سوف يمثل تمديدا لنظام المجتمع . ولما كان استقرار الدولة وتقدمها ، أعظم بكثير من الاعتبارات الفردية للمواطنين ، فهنا يصبح الحكم المطلق ضرورة لا محيص عنها .

(ج) شكل ثالث من أشكال الفكر السلطوى : وتمثل في الفكر القومي المتطرف ، وأشهر فلاسفته (هيجل) (٣) و ( تريتشكي ) (١) والذي طبق بالفعل في " ألمانيا النازية " ، و "

(۱) لمزيد من فهم رؤية ميكافللي للطبيعة البشرية ومبررات حكم الأمير المطلق انظر: كتاب الأمير، ربيروت: منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر، 1970)

- ولمزيد من الفهم لآراء ميكافللي انظر أيضا

- أرنست كاسيرر ، الدولة والأسطورة ، ترجمة : أحمد حمدى محمد ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1975 ) ص ص 160 ، 219 .

(٢) للتعرف على تفاصيل آراء هوبر حول الطبيعة البشرية ، والمبررات التي قدمها لتسلط الحاكم من خلال نظريته في التعاقد انظر كتاب " اللفيثيان "

- T. Hobbes, *Leviathan* (New York: E. P. Dutton and Co., 1950).
- M. J. Harmon, *Political Thought: From Plato to the Present* (New York: McGeaw & Hill Book Company, 1964) pp. 216, 237.

- حورية مجاهد ، محاضرات في تطور الفكر السياسي الإسلامي والغربي ، الجزء الثاني ، من ميكافللي إلى محمد عبده ، مذكرات لطلبة الفرقة الثانية قسم العلوم السياسية بكلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، جامعة القاهرة ، 1982 ، ص 44

- عبد الرحمن بدوى ، إيمانويل كنت : فلسفة القانون والسياسة ، (الكويت : وكالة المطبوعات ، 1979 ) ص ص 99 ، 102.

(٣) خول هيجل الدولة حق القضاء بالقوة على التروات الفردية ، وكان يرجح كفة الواجبات على كفة الحقوق . للمزيد من آراء هيجل وأفكاره أنظر :

- عبد الله العروى ، مفهوم الدولة ، الطبعة الخامسة (بيروت: المركز الثقافي العربي ، 1993 ) ص27 - جورج . هـ . سباين ، تطور الفكر السياسي ، ترجمة: على إبراهيم السيد ، الكتاب الرابع ، (القاهرة: دار المعارف ، 1971) ، ص ص 358 ، 848.

إيطاليا الفاشستية " $^{(7)}$  وقد كان المبرر الأساسى لكبت الحريات هو مصلحة الدولة القومية ، والتى تستدعى تسخير كافة الإمكانيات والوسائل لدعم نظام الحكم لكى يتمكن من تحقيق أهداف الدولة القومية على أكمل وجه ، ومثل هذا المطلب الذى يتوقف عليه مصير وقوة الأمة لا يترك مجالا ووقتا بالمرة لمناقشة ودعم حقوق وحريات الأفراد ، فمصلحة الأمة فوق كل اعتبار ، حتى ولو جاءت على حساب حقوق الفرد وحرياته  $^{(7)}$ 

(د) شكل رابع من أشكال الفكر التسلطى ، وهو الذى تتبناه فى عصرنا الحالى نظم الحكم الديكتاتورى التى لا تعتمد على أيديولوجية معينة فى تبرير تسلطها على الحريات الإعلامية ، وتلجأ هذه النظم لتبرير هذا التسلط على أنه ضرورة تفرضها سلامة الوطن ،

– أميرة حلمى مطر ، الفلسفة السياسية من أفلاطون إلى ماركس ، ط3 ( القاهرة : دار المعارف 1986 ) ص ص 3 .

(١) أما " تريتشكى " فقد صور فى كتابه ( Politics ) الدولة على أنما غاية نمائية لذاتما وهى أعلى شئ فى المجتمع الإنساني الخالد . انظر :

- F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit. p 15.

- كذلك من الذين تأثر هم أصحاب الترعة النازية " أزفلد شبنجلر " و " آرثر مولير بروك " ، ويمكن ملاحظة تأثر هتلر بأفكارهما في تأكيده على ضرورة قيام الأمة القومية على أسس عرقية عنصرية تعكس تقاليد الاشتراكية الروسية .

للمزيد انظر : مالك أبو شهيوة ، وآخرون ، **الأيدولوجيا والسياسة : دراسات في الأيديولوجيات المعاصرة** ، ( مصراته : الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع ، 1993 ) ص 366 ، 367

(٢) جدير بالذكر أن موسوليني مطبق الفاشية في إيطاليا كان يؤمن بـــآراء ميكافللي في الطبيعة البشرية ، وكان معجبا بشخصه وفكره ، حتى أن كتاب " الأمير " كان موضوع رسالته لنيل درجة الدكتوراه ، وكان يطلق علية ( الأمين العظيم )

انظر:مقدمة كتاب الأمير التي كتبها موسوليني عام1924 في ميكافللي : الأمير ، مرجع سابق. ص 5 : 9 (٣) لمعرفة المزيد من روافد الترعة الشمولية في النازية والفاشية والمبادئ التي تقوم عليها انظر :

– كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص ص 191 ، 193

- M. J. Harmon, op. cit, pp. 437,456.

- مالك أبو شهيوة ، مرجع سابق ، ص ص 365 ، 369.

- وللمزيد من فهم رؤية فلاسفة الفكر القومي للحرية الحقيقية لوسائل الإعلام . . انظر :

-F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm op. cit, pp. 15,16.

و همايته من التمزق والدعوات الهدامة ، و هماية أمنه القومى ، وغيرها من العبارات الفضفاضة التي تمثل ستارا – وإن كان لا يستر شيئاً تحته – لمحاولة إخفاء الأسباب الحقيقية للتسلط (١) .

من هذا العرض السريع لأهم أشكال التطبيقات التى تمت للفلسفة التسلطية فى الإعلام ، يتضح أن أغلب هذه التطبيقات لم يعد لها وجود ، وأن المبررات التى اعتمدت عليها سواء المبررات الثيولوجية أم العقلية أم القومية هى أفكار تجاوزها الفكر السياسى منذ أمد بعيد ، أما المبررات التى تقدمها الفلسفة السلطوية فى شكلها الديكتاتورى المعاصر ، فهى لا تقوم على أرضية فكرية صلبة وليست إلا حججا لا تصمد أمام أى نقد متعمق .

وعموما ليس هناك من منظرى فلسفات الإعلام من يرى أن هذه الفلسفة تمتلك مبررات مقنعة تستدعى أن يتبناها أحد في أي شكل من الأشكال التي عرضنا لها .

ولهذا فإن الباحث لا يجد أى جدوى من التعرض النقدى لهذه النظرية في هذه الأشكال التقليدية ، وسوف يتناول البدائل الحديثة منها والتي تسمى بالسلطويات الاجتماعية (٢) .

#### (□) الفلسفة الاشتراكية :

تقوم هذه الفلسفة على أسس الفكر الاجتماعي الجمعي (الاشتراكي) لذا فهي الفلسفة المقابلة للفلسفة الليبرالية وتعديلاها التي تقوم على الفكر الاجتماعي الفردى ، وفي ضوء هذه الفلسفة الإعلامية تستخدم وسائل الإعلام بشكل هادف ومنظم ومحدد بدقة من قبل السلطة الحاكمة ، بالصورة التي تسهم في تحقيق غايات المجتمع الاشتراكي (٣).

ولما كانت هذه الفلسفة الإعلامية تقوم على البناء الفكرى الاشتراكى الذى ينطلق من مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية ، ويهدف إلى الوصول إلى الغايات التى بشرت بها ، وإن كان يتخذ مسلكا مغايرا لما يسلكه الفكر الليبرالى ، فإن دراسة النظرية الاجتماعية القائمة فى ظل هذا الفكر الجمعى – الذى يعد الوجه الثابى من العملة بالنسبة للكوزمولوجيا العلمانية – تعد أمرا ضروريا من وجهة نظر الباحث ، وذلك لفهم طرفى النقيض فى الفلسفات الإعلامية التى أفرزها الفكر الوضعى الغربى .

<sup>(</sup>۱) انظر: حسن الحسن، الدولة الحديثة: إعلام واستعلام، (بيروت: دار العلم للملايين، 1986) ، ص 64 – حول سمات الدولة التسلطية ، انظر : خلدون النقيب ، الدولة التسلطية في المشرق العربي ، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ، 1991 ) ص 32 .

<sup>-</sup> J. Merril and R. L. Lowenstein, op. cit, p 164 (7)

<sup>-</sup>F . S . Siebert , T . Peterson and W . Schramm. op. cit, (") pp . 124,125.

#### (□) فلسفة الإعلام التنموي :

قال بهذه النظرية كل من (ماكويل ، جيمس بيكارد ) وفي ظل هذه النظرية يستخدم النظام الحاكم وسائل الإعلام ويوجهها الوجهة التي تخدم جهود التنمية التي تقوم بها الدولة ، لترقية الوطن ، واللحاق بالعالم المتقدم (١) ولا يحدث هذا التحكم في وسائل الإعلام من قبل النظام الحاكم في الدول النامية التي تنتهج لهجا اشتراكيا فحسب ، بل يحدث أيضا في الدول التي تنتهج لهجا اشتراكيا فحسب ، بل يحدث أيضا في الدول التي تنتهج لهجا ليبراليا . وقد قدم العلماء الغربيون أبناء الفكر الليبرالي ، المبررات الكافية التي تتبح للدولة النامية التحكم في الآلة الإعلامية ، والحد من الحريات التي تراها تعوق عملية التنمية (١) . والكيفية التي يتم من خلالها استغلال الآلة الإعلامية الاستغلال الأمثل لتحقيق التحديث على الطراز الغربي .

ولما كانت هذه الفلسفة هي الأقرب إلى التطبيق في معظم الدول الإسلامية على اعتبار ألها تمثل أغلب دول العالم النامي ، ولما كانت تقف وراء الكثير من الأوضاع السلطوية في إعلام هذه الدول ، لذا فإن الباحث يرى أن تناولها بالنقد والدراسة ضرورة ملحة .

#### □) السلطوية الاجتماعية :

تفرد الاونشتين بهذا المصطلح ، واستخدمه كبديل للفلسفتين السابقتين ( االشتراكية والتنموية ) على اعتبار ألهما نظريتان سلطويتان ، ولكن يختلف مبرر التسلط فيهما عما كانت تقدمه النظرية السلطوية في شكلها التقليدي ، حيث تتسلط الحكومات على وسائل الإعلام بغية قسرها على العمل في خدمة الغايات التي يسعى المجتمع لتحقيقها سواء أكان مجتمعا اشتراكيا أم ناميا (٣) .

وهكذا فهذا المصطلح لا يعدو أن يكون دمجا للمصطلحين السابقين .

<sup>(</sup>١) من الواضح أن سيطرة النظام الحاكم على الآلة الإعلامية ، ليس المبرر لها الرغبة في التسلط ، وإنما يسيطر عليها ليوجهها الوجهة التي تخدم الوطن ، وهذا يبدو في نظر بعض الباحثين مبررا كافيا لهذه السيطرة ، وإن كان هذا لا يعني أن درجات السيطرة من قبل الدولة على الآلة الإعلامية متساوية في هذه البلدان ، فهناك فروق لا يمكن نكرانها في هذا الصدد غير ألها تتشابه في الملامح العامة فيما بينها .

<sup>-</sup> D. McQuail, op. cit, pp. : نظر : (۲) انظر : 97,98.

<sup>-</sup> J. Merril and R. L. Lowenastein, op. cit, : انظر (۳) بانظر (۳)

#### □) التقدمية :

هذا المصطلح تفرد به ألتشول ، ويشير إلى نفس المعنى الذى يشير إليه مصطلح النظرية "التنموية" ، حيث يرى ألتشول أن الدور الأساسى الذى تقوم به وسائل الإعلام فى ظل هذه النظرية هو المساهمة فى إحداث التقدم الذى تسعى الدول النامية لتحقيقه (١).

#### (□) فلسفة الإعلام الثورى:

وهذه الفلسفة تطبق من قبل أى تنظيم ثورى يسعى لطرد محتل أو لإقتلاع نظام حكم يراه فاسدا أو غير شرعى ، أو متسلطا ، وما إلى ذلك من الأسباب . ومن الطبيعى أن توظف وسائل الإعلام فى مثل هذه الحالة لخدمة الأهداف الثورية مادام هؤلاء الثوار يملكون مبررا عادلا لثورقم .

ولا شك أن التحكم فى الآلة الإعلامية وتوجيهها فى هذه الحالة أمر لا جدال فيه سواء أكان الذى يسعى لهذا التغيير الثورى هادفا لإقامة حكم ليبرالى أم اشتراكى أم غيره من أشكال الحكم . ذلك لأن هذا التحكم عارض وينتهى أى مبرر له بمجرد تحقيق الثورة لأهدافها (٢) .

ومن ثم فليس هناك ما يستدعي التعرض النقدى لهذه الفلسفة في هذه الدراسة .

\* \*

من هذا العرض السريع لفلسفات الإعلام الموجه يتضح لنا أن هناك فلسفتين لا مبرر للتعرض النقدى لهما فى هذه الدراسة وهما ( السلطوية ) و ( الثورية ) وذلك للأسباب السالف ذكرها ، أما باقى فلسفات الإعلام الموجه وهى ( الاشتراكية ، التنموية ، السلطوية الاجتماعية ، التقدمية ) فكما ذكرنا آنفاً : فإن التقدمية هى مسمى آخر للتنموية ، والسلطوية الاجتماعية هى مصطلح قصد به مصطلحى ( الاشتراكية ، والتنموية ) وهذا يعنى أن هذه المصطلحات الأربعة هى فى حقيقتها مصطلحان وهما ( الاشتراكية – التنموية ) وهذان المصطلحان هما اللذان سوف تتعرض لهما الدراسة بالنقد والمقارنة للأسباب سالفة الذكر.

\_\_\_\_\_

<sup>-</sup> J. H. Altschull , op. cit, pp. 279,298. : انظر : انظر )

<sup>(</sup>٢) للمزيد حول استخدام وسائل الإعلام استخداما ثوريا انظر:

<sup>-</sup> ألبرت ل. هستر ، " الصحافة الثورية وصحافة التنمية " فى البرت ل. هستر ، وان لان ج. تو (محرران) ، **دليل الصحفى فى العالم الثالث** ، ترجمة : كمال عبد الرؤوف ، (القاهرة : الدار الدولية للنشر والتوزيع ، 1988) ص ص 77 ، 80.

### الهج حثالث الى المهر المال ال

بعد تحديد أهم الفلسفات الإعلامية الجديرة بالدراسة النقدية المقارنة من المنظور الإسلامي وهي ( الفلسفة الليبرالية – المسئولية الاجتماعية –الاشتراكية – التنموية ) في المبحث السابق ، نعرض في هذا المبحث لبعض النقاط المتعلقة بهذه الفلسفات كتمهيد ضروري لدراسة البنية الفكرية لها عبر صفحات الدراسة .

وينقسم هذا المبحث إلى مطلبين اثنين هما:

المطاب الأول : فلسفتا الإعلام الحر .

المطلب الثلى: فلسفتا الإعلام الموجه.

### لامطلب الأول فلسفت الإعلام الحر

#### أولا – الفلسفة الليبرالية :

تشكلت الملامح العامة لفلسفة الإعلام الليبرالي – مثلها في ذلك مثل باقى الفلسفات الإعلامية – تبعا لمسلمات الكوزمولوجيا العلمانية وغاياتها ، أما ملامحها الدقيقة فقد تشكلت تبعا للافتراضات الأساسية التى قالت بها الفلسفة الليبرالية ، وذلك فيما يتعلق بطبيعة الإنسان ، ومدى أهلية هذه الطبيعة للتمتع بالحرية ، وطبيعة الدولة – باعتبارها الكيان العام الذي يعيش الإنسان ويمارس حرياته في إطاره – وطبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة ، ومدى انعكاس ذلك على حريات الفرد ، والحدود التي يسمح للدولة التدخل في حريات الفرد في إطارها ، وطبيعة الحقيقة وكونما متاحة للجميع وليس حكرا على أحد دون غيره ، شريطة استخدام الفرد عقله استخداما سليما .

ولما كانت الفلسفة الليبرالية ترى الطبيعة الإنسانية طبيعة خيرة ، وأن الوصول للحقيقة أمر متاح للجميع ، فقد نادت بضرورة إتاحة الحرية لكل فرد ليعبر عما يراه حقيقة ، وأن يمتلك الوسائل التي يراها كافية لإيصال رؤيته للحقيقة للآخرين حتى يمكن الاستفادة منها .

وإذا ما ألقينا نظرة سريعة على أهم التطورات التي أدت لخروج الفلسفة الإعلامية الليبرالية من رحم الفلسفة الإعلامية السلطوية التي كانت تسود أغلب الدول الأوربية حتى فلاية القرن الثامن عشر ، نجد أن الكوزمولوجيا العلمانية التي تشكلت في ظلها الفلسفة الاجتماعية الليبرالية ، لم تكتمل ملامحها إلا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر ، أما القرون السابقة عليه بداية من القرن الخامس عشر فهي قرون انتقالية في حقيقتها ، إذ أن الحركات الإنسانية والبروتستانتية والعقلانية أخذت تعمل عملها خلال فترة الانتقال هذه في اتجاه تقويض نظرة القرون الوسطى إلى العالم وعناصره ، لتحل محلها النظرة الحديثة (١) ، وقد اكتملت السيادة للفلسفة الليبرالية – والتي تشكلت في ضوئها الفلسفة الإعلامية الليبرالية – باكتمال عملية الانتقال من كوزمولوجيا العصور الوسطى إلى الكوزمولوجيا العلمانية الحديثة .

- وقد كان لبناة النظرية الاجتماعية الليبرالية أمثال جون لوك ، مونتسكو ، رسو ، فولتير ، ديدرو وغيرهم ، دورا غير مباشر فى بناء فلسفة الإعلام الليبرالى فإن هناك من الكتاب والمفكرين من لهم دور مباشر فى تشكيل ملامح هذه الفلسفة الإعلامية ، ومن أهمهم : الشاعر

<sup>(</sup>١) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 27 .

البريطابى جون ملتون ، والقاضيان مانسفيلد ، وبلاكستون ، واللورد كامدن ، والسير توماس أيرسكين ، وتوماس جفرسون ، والفيلسوف جون ستيوارت مل .

وقد مر الأساس الذى تستند إليه حرية التعبير – وهى الركيزة الأساسية التى قامت عليها فلسفة الإعلام الليبرالى – بعدة مراحل. فقد استندت فى المرحلة الأولى إلى أساس دينى ، وفى مرحلة ثانية إلى أساس طبيعى ، وأخيرا استندت إلى الأساس النفعى .

#### 🗆 – الأساس الديني :

كان أساس حرية التعبير عند ملتون ومعاصريه – والذى كتب كتابا كاملا يدافع فيه عن حرية الصحافة وأسماه (أربوجيتكيا) (١) في 1644 م – هو أساس ديني ، فالرب – وهو رب طهرى – يريد أن تكون للناس صحافة حرة حتى يستطيعوا كشف الحقيقة (٢).

#### □ – الأساس الطبيعى :

وهو الأساس الذى نجم عن التخلى عن الفكر الدينى الذى أفسح مكانه لنظرة الكوزمولوجيا العلمانية ، وبناء على هذا الأساس اعتبرت حرية التعبير حقا من الحقوق الطبيعية للإنسان مثلها مثل باقى الحقوق الطبيعية اللصيقة بالطبيعة الإنسانية . وقد وسع الليبراليون من نطاق مفهوم الحرية ، فبينما نظر إليها ملتون على ألها مجرد التحرر من الترخيص الحكومى ، فقد نظر الليبراليون إليها على ألها منع للتدخل الحكومى بكافة أشكاله ، وبينما أنكر ملتون حرية التعبير على أولئك الذين يختلفون حول المسائل الأساسية ، كان الليبراليون على النقيض – فقد كانت الحرية بالنسبة لهم تعنى الحق فى المعارضة حتى حول المسائل الأساسية ، وحتى شكل الحكم نفسه ينبغى أن لا يسلم من المعارضة ، ولا ينبغى للدولة أن تتدخل ولو كان ذلك أنفسها .

وبينما كان ملتون يؤيد فرض القيود على بعض أنواع الموضوعات مثل الإلحاد والتجديف ، فقد سمح الليبراليون بنشر كل شئ تقريبا بالرغم من إقرارهم لبعض قوانين الفتن والعنف والبذاءة .

-F.S. Siebert , T . Peterson and W .Schramm op.cit, pp : نظر: 44,45.

-وليام ل. ريفرز و آخرون ، وسائل الإعلام والمجتمع الحديث ، ترجمة: إبراهيم إمام ، (القاهرة: دار المعرفة ، 1975) ، ص ص 94 ، 97.

<sup>-</sup>J Milton, *Areopagitica*, Edited by G. H. Sabine (New York: (1)) Appleton -Century - Crofts, 1951)

وقد كان لهم أيضا مفهومهم المختلف عن الحقيقة ، فبينما كان ملتون يرى أن الحقيقة هي إرادة الرب الطهرى ، ذهب الليبراليون إلى أن الحقيقة هي اكتشاف القوانين التي تحكم سير الكون المنسجم (١)

#### 🗆 – الأساس النفعى :

كان التطور الثالث فى ركيزة حرية التعبير على أيدى النفعيين وعلى رأسهم " جون ستيوارت مل " الذى أيد فى كتابه (عن الحرية) حرية التعبير لا على أساس طبيعى وإنما على أساس المنفعة (٢) حيث رأى أن الأصل فى حرية التعبير أنها أمر نافع للمجتمع الإنساني ، والضد صحيح .

وترتكز دعواه لحرية التعبير على أساس نفعى ، على أربعة حجج كبرى نوجزها فيما يلى ، أولها : أننا إذا أسكتنا رأيا فقد نخفى حقيقة . وثانيها : أن الرأى الخاطئ قد يحتوى بداخله على جزء ولو صغير من الحقيقة ، ولابد من معرفته للوصول للحقيقة كاملة . وثالثها : أنه حتى ولو كان الرأى المتقبل عموما هو كل الحقيقة ، فإن الناس لن يعتنقوه ، على أسس عقلية ، إنما كتحيز ، ما لم يضطروا إلى الدفاع عنه . ورابعها : أنه ما لم تتعرض الآراء الشائعة للمناقشة من آن لأخر فإنها تفقد حيويتها ، وتأثيرها في السلوك والأخلاق (٣) .

هذه هي أهم التطورات التي شهدها فلسفة الإعلام الليبرالي حتى استقرت على الصورة التي ستتناولها عليها الدراسة .

والواقع أن تطبيق هذه الفلسفة أوضح الكثير من جوانب الخلل والقصور التى تشوب طروحاتها ، فقد أصبحت كثير من الصحف – فى ظل هذه الفلسفة – تمثل خطرا على الأخلاق العامة ، ذلك ألها لم تتورع عن نشر أى مادة إعلامية تزيد من توزيعها ومن ثم تجلب لها المزيد من الإعلانات والأرباح ، كما ألها أصبحت أداة فى أيدى المعلنين وأصحاب رؤوس الأموال لتحقيق مصالحهم الخاصة ، بصورة تتعارض فى كثير من الأحيان مع الصالح العام الذى كان ينجى أن تخدمه أولا . كما ألها مثلت أداة من أدوات مقاومة التغيير الاجتماعي ... وما إلى

(٢) كان هذا نتيجة الهجوم على القانون الطبيعي والحقوق الطبيعية القائمة عليه ، من قبل بعض الفلاسفة ، لاسيما (ديفيد هيوم) ، ولما كان ( بنتام ) أستاذ ( مل ) قد قال بالمنفعة كأساس لكل الحقوق الإنسانية ، فقد استخدم مل هذا الأساس كركيزة لحرية الرأى .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ص 102 ، 103.

<sup>(</sup>٣) انظر : جون ستيوارت مل ، في الحوية ، ترجمة: طه السباعي ، ط1 ، ( القاهرة : مطبعة الأدب ، 1922 ) ص ص 41 ، 135 .

ذلك من سلبيات ومآخذ نجمت عن تطبيقها فى أرض الواقع والتى سنعرض لها بالتفصيل عند تناولنا النقدى لطروحات هذه الفلسفة عبر فصول الدراسة .

#### ثانيا – فلسفة المسئولية الاجتماعية :

قد يبدو للوهلة الأولى أن الانتقادات التى تعرضت لها وسائل الإعلام فى ظل الفلسفة الليبرالية ، هى التى دفعت إلى ظهور فلسفة المسئولية الاجتماعية ، والواقع أن هذا صحيح إلى حد ما . ذلك لأن هذا النقد ما كان له أن يثمر فلسفة متكاملة ، لولا تضافر عدة عوامل أخرى معه أدت لظهور النظرية الجديدة .

و يمكن أن نزعم أن المحرك الفاعل نحو هدم بعض مقولات الفلسفة الإعلامية الليبرالية - والذى جعل المناداة بإيجاد فلسفة جديدة أمرا ملحا - هو التغير الذى أصاب الفلسفة الاجتماعية الليبرالية والذى كان لا بد أن يمتد إلى الفلسفة الإعلامية باعتبارها جزء منها .

وقد كان العامل الفاعل وراء حدوث هذا التحول في الفلسفة الاجتماعية الليبرالية هو ظهور نظريات علمية جديدة زعزعت الأسس التي كانت تقوم عليها هذه الفلسفة. فقد تحدت أفكار التطور ، والفيزياء الجديدة ، تصور نيوتن للكون كنظام أبدى لا يتغير ، كما فرض علم النفس الحديث بنظرية فرويد والمدرسة السلوكية ، حصارا حول العقلانية (وهي من أهم المبادئ التي ارتكزت عليها الليبرالية ) . كما هاجمت العلوم السياسية المعاصرة ، تقاليد القانون الطبيعي وما ينشأ عنه من حقوق طبيعية ، كما أثار علماء الاقتصاد والاجتماع في مراجعتهم للفردية في الفكر الليبرالي – الشكوك حول وجود سوق حرة مفتوحة سواء (للسلع أو الأفكار) (1) كما أن المبدأ الاقتصادي الكلاسيكي (دعه يعمل دعه يمر) أنكره معظم الاقتصاديين المعاصرين ، وأنكر في المجال التطبيقي تقريبا من قبل كل الأمم الصناعية (٢).

ويمكن أن نقول وبشكل مجمل أن هذه الفلسفات والأفكار المستحدثة أدت بالفلسفة الليبرالية التقليدية إلى إعادة النظر فى افتراضاتها الأساسية فيما يتعلق برؤيتها لطبيعة الإنسان، والتى هى ركيزة الفكر الليبرالى، وبالتالى إعادة النظر فيما يتعلق بطبيعة الدولة التى تتوافق مع سمات الطبيعة الإنسانية، وأيضا الشكل الأمثل للعلاقة بينهما فى ضوء الفهم الجديد لهذه الطبيعة، وأخيرا إعادة الليبرالية النظر فى طبيعة المعرفة أو الحقيقة، ومدى نزاهة الفرد فى البحث عنها والعوامل التى تعوق التوصل إليها، وقد رافق هذه التغيرات الفكرية فى

-J. W. Jensen "Toward a Solution of the Problem of Freedom of the Press "*Journalism Quarterly*, 27 (fall 1950) pp. 405,406

<sup>(</sup>١) وليام ل . ريفرز و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص ص 110 ، 111.

الافتراضات الأساسية للفلسفة الليبرالية – والتي كان انتقالها للفلسفة الإعلامية الليبرالية أمرا حتميا – عدة عوامل أخرى جعلت من إدخال تعديلات على الفلسفة الإعلامية أمرا ضروريا – ومن هذه العوامل:

- ازدياد قوة تأثير الصحافة كنتيجة لتطورها تكنولوجيا .
- ظهور وسائل إعلامية جديدة ، كالراديو ، والتلفزيون ، والسينما ذات فاعلية وتأثير كبير مما جعل الحاجة إلى وضع ضوابط ومسئوليات لهذه الوسائل أمرا ضروريا (١) .
- -ظهور تطورات كبيرة في أساليب الدعاية ثما سهل إمكانية استغلال الجماهير والتحكم فيها عن السابق .
  - ظهور أشكال تحريرية جديدة ، وتحول تأثير الصحافة من الرأى إلى الخبر .

وقد أدت هذه التطورات إلى ضخامة تأثير تجاوزات وسائل الإعلام بشكل جعل من الضرورى وضع ضوابط وقواعد تضع حدودا لممارسات هذه الوسائل. وقد كانت المبادرات الأولى لوضع هذه القواعد نابعة من داخل وسائل الإعلام ذاها وذلك من خلال:

- إقامة الاتحادات المهنية ووضع ضوابط للعمل الصحفى من خلال مواثيق الشرف الصحفية ، ودساتير العمل الإذاعية والسينمائية .
- كتابات عدد من الصحفيين الأخلاقيين الذين رصدوا تجاوزات وسائل الإعلام ، وعملوا على فضحها أمام الرأى العام كنوع من الضغط على هذه الوسائل للكف عن هذه التجاوزات .
  - إقامة عدد من المؤتمرات التي دعت إليها الاتحادات الصحفية ، وهيئات محررى الصحف ، والتي ساهمت في وضع المزيد من القواعد والتنظيمات لمهنة الصحافة .

ورغم أن كل هذه الخطوات التي نبعت من داخل وسائل الإعلام كانت خطوات فعالة فى سبيل الوصول إلى فكر إعلامي جديد ، إلا أن هذا الفكر لم ينتظم فى شكل فلسفة جديدة ومتكاملة للصحافة إلا فى عام 1947 م الذي صدر فيه تقرير " لجنة حرية الصحافة " التي تألفت من ثلاثة عشر عضوا معظمهم أكاديميين برئاسة " روبرت هتشتر " مستشار جامعة شيكاغو ، وبتمويل لدراساها من مجلة تايم ودائرة المعارف البريطانية ، وقد صيغت نظرية المسئولية الاجتماعية فى كتاب أعدته اللجنة كاملة بعنوان " صحافة حرة ومسئولة " (٢) وفى

<sup>-</sup>F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm op. cit, p. 77 (1) commission on Freedom of the Press, *A Free and Responsible Press*, (7) (Chicago: University of Chicago Press, 1947)

دراسة أخرى لوليم هو كنج أحد أعضاء اللجنة البارزين بعنوان " حرية الصحافة : إطار المبدأ " (1) . وقد تم شجب تقرير اللجنة على الفور من قبل جميع الصحف ، إلا قلة منها وباستثناءات نادرة ، ووصف المحرون والناشرون التقرير على أنه كتاب رسمى لقيود الحكومة على الصحافة (7) .

وقد ساهم الإنجليز أيضا فى تدشين الفلسفة الجديدة ، وذلك من خلال التقارير التى أعدها " اللجنة الملكية البريطانية لشئون الصحافة " وهى اللجنة التى دُعيت للنظر فى شئون الصحافة فاجتمعت لهذه الغاية مرات عديدة ، على فترات تاريخية متقطعة ، وكان من الطبيعى أن يُطلق على نظرية المسئولية الاجتماعية التى أسهم الأمريكيون والإنجليز فى تشكيل مقولاها " نظرية أنجلو أمريكية " (") .

وقد حظيت هذه الفلسفة بالرفض من قبل أغلب الممارسين الإعلاميين ، وحظيت على الجانب الأكاديمي بقبول واسع ، ليس فقط من قبل باحثى الإعلام الغربيين ، بل وأيضا من قبل الباحثين العرب .

ولما كانت هذه الفلسفة هي أحدث ما أنتج الفكر الغربي الوضعي في مجال الفلسفة الإعلامية ، فقد كان من الطبيعي أن تصبح هذه الفلسفة الأكثر قبولا من قبل بعض الباحثين العرب اللاهثين وراء كل ما هو غربي جديد ، حتى أننا نجد أن هناك من الباحثين العرب من نلمس في بعض كتاباته تبنيا للفكر الإسلامي ، يدعو لتبني هذه الفلسفة بالشكل المطبق به في الغرب .

<sup>-</sup> W. E. Hoking, *Freedom of the Press*: *A Framework of Principle*, (1) (Chicago: University of Chicago, 1947).

<sup>(</sup>٢) أيلى بيل ، العودة إلى هتشستر : خمسة وثلاثون عاما على نظرية المسئولية الاجتماعية ، فى ، روبرت شمول " محرر " مسئوليات الصحافة ، ترجمة: ألفرد عصفور ، (عمان : مركز الكتب الأردن ، 1990 ) ص ص ط 49 ، 50 .

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson and, W. Schramm, op. cit, P. 75. 135 من منزة ، الإعلام له تاريخه ومذاهبه ، (القاهرة: دار الفكر العربي، 1965) ، ص 195 - F. S. Siebert, T. Peterson and, W. Schramm, op. cit, p. 75.

## ل مطب الثال ي المحلف المرى المحلف المرى المحلف المرادة المراد

#### أولا – فلسفة الإعلام الاشتراكي :

هناك الكثير من تيارات الفكر الاشتراكى (¹) وتتمثل أهم التيارات المعاصرة لهذا الفكر في تيارين أساسيين هما الاشتراكية العلمية والاشتراكية الديمقراطية (٢).

الخيار الأول: وهو الاشتراكية العلمية ، وهي اشتراكية ماركس وانجلز ، وهي التعبير الذي يستخدمه الماركسيون للدلالة على أن ما عداها من اشتراكيات تفتقر لسمة العلمية .

التي ارال الناس : وهو الاشتراكية الديمقراطية ، وتسمى أيضا بالاشتراكية الإصلاحية ، لألها تدعو إلى إصلاح المجتمع القائم ، ومواكبة تطوره ونموه بالوسائل السلمية ، كما تسمى أيضا بالاشتراكية الإنسانية ، لألها لا تغفل قيمة الإنسان ومتطلباته وقد سميت أوائل القرن العشرين بالاشتراكية الديمقراطية ، لألها تجمع في كيان عضوى واحد بين العدالة الاجتماعية والحرية السياسية (٣) .

ولما كانت الاشتراكية الديمقراطية في تطبيقاها في الدول الاسكندنافية ، قد تنكرت لمبادئ الاشتراكية العلمية ( الماركسية ) واختلفت في أيديولوجيتها وفلسفاها عن المبادئ التي دعا

<sup>(</sup>١) فهناك : الاشتراكية الخيالية ، والاشتراكية التعاونية (أى مبادئ أويل ومبادئ فورييه) والاشتراكية المسيحية ، والاشتراكية المجافظة البرجوازية (وهي اشتراكية برودون وقد تعرف أيضا بالاشتراكية الحرة أو الفوضوية) والاشتراكية الفابية ، واشتراكية الدولة ، والاشتراكية الديمقراطية ، والاشتراكية الديمقراطية ، والاشتراكية الملركسية وهي تعرف أيضا بالاشتراكية العلمية أو بالشيوعية . . انظر :

<sup>-</sup> رفعت المحجوب ، الاشتراكية ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1968 ) ص ص 178 ، 180.

<sup>(</sup>٢) صبحي عبده سعيد ، مرجع سابق ، ص 12.

<sup>(</sup>٣) وللمزيد من التفاصيل حول الديمقراطية الاشتراكية انظر:

<sup>-</sup> المرجع السابق ، ص ص 11 ، 12.

<sup>-</sup> هالة أبو بكر سعودى ، "الحرية فى فكر الاشتراكية الديمقراطية" فى بطرس غالى (محرر) ، دراسات مقارنة فى الاشتراكية الديمقراطية ، ( القاهرة : مركز الدراسات السياسية والاستراتيجية بالأهرام ، 1980 ) ، ص 95 وما بعدها .

إليها ماركس (1) فان كل ذلك جعل المفكرين الاشتراكيين يخرجو لها من دائرة الاشتراكية إلى دائرة الرأسمالية ، وإن اتخذت شكل رأسمالية مخففة (7) وهذا كفيل بدفع الباحث إلى استبعاد الاشتراكية الديمقراطية من مجال الدراسة ، وقصرها على النوع الثانى من الاشتراكيات المعاصرة وهو " الاشتراكية العلمية " (7) والتي يرى الباحث ألها جديرة بتمثيل الفكر

- وتتمثل أهم أوجه الاختلاف بين الاشتراكية الديمقراطية والاشتراكية الماركسية في نقاط ثلاثة هي :
  - طبيعة الدولة الطبقية .
  - استخدام العنف في إحداث التغيير الاجتماعي
- نظرة الاشتراكية الديمقراطية إلى العوامل المعنوية ونمو الوعى الأخلاقي ، وانتشاره كسبيل لقبول الحياة السياسية في ظل الرأسمالية .
  - لمزيد من التفصيل انظر:
  - هالة أبو بكر سعودي ، مرجع سابق ، ص 109

(٢) مثال ذلك وصف عز الدين فودة للأنظمة القائمة في الدول الاسكندنافية ، بأنها أنظمة رأسمالية بها قدر من الملكية التعاونية ، والتي لا تعدو أن تكون مزارع رأسمالية أو منظمات اقتصادية رأسمالية تعمل أساسا بالتجارة ، وهي لا تؤثر على طبيعة الملكية الخاصة للأرض مادام دورها الأساسي هو مساندة تطوير اقتصاد الفلاح الغني . ومادام مركز الثقل في النشاط الزراعي والاقتصادي عادة في تلك البلاد هو للمزارع والمشروعات المملوكة ملكية خاصة .

(٣) الاشتراكية العلمية هي التعبير الذي أستعمله ماركس للدلالة على المرحلة الأولى من مراحل المجتمع الشيوعي ، ومنذ ماركس فصاعدا أستخدم الماركسيون كلمة اشتراكية في هذا المعنى ، وهو الاستعمال الذي استخدمه بعد ذلك (لينين) في كتاباته . ومع شيوع الاستعمال ظهر الفارق بين الاشتراكية والشيوعية ، وإن كان الفارق بينهما - في الفكر الماركسي - لا يعدو أن يكون فارقا بين مرحلتين من مراحل مجتمع واحد ، وهو المجتمع الشيوعي ، أي لا يعدو أن يكون فارقا في الدرجة ، وهو ما يجيز أذن استخدام هذين التعبيرين في الأدب الماركسي بمعني واحد .

انظر : رفعت المحجوب ، مرجع سابق ، ص 180

– والمقصود بكلمة "العلمية" أنما ليست اشتراكية حيالية أو طوباوية ( utopian ) على غرار اشتراكية الكاتب الإنجليزي (روبرت أوين) 1771 – 1858 م التي نسج حيوطها الخيال ، بل هي اشتراكية =

<sup>(</sup>۱) انظر فايزة حسن شمس ، النمو الاشتراكي والاشتراكية العربية ، بدون ناشر ، 1964 ، ص ص ح 26, 25

الاشتراكي المعاصر الذي يسعى الباحث لدراسة فلسفته الإعلامية وذلك للأسباب النظرية والتطبيقية التالية :

#### أولا – الأسباب النظرية :

تلتقى الاشتراكية العلمية مع باقى الأفكار الاشتراكية فى الجوانب الفكرية الرئيسية غير أن الاشتراكية العلمية تتميز عن باقى الاشتراكيات بعدة مزايا :

- فالاختلاف بين الاشتراكية العلمية وبين باقى الاشتراكيات باستثناء الاشتراكية الديمقراطية ، اختلاف فى الوسائل ، بالشكل الذى يناسب ظروف المجتمع الذى تطبق فيه ، ولكن جوهرها القائم على سيطرة قطاع الإنتاج على ما عداه من النظم السياسية والقانونية ، وبالتالى هو الذى يوجهها ويصبغها بصبغة خاصة ، هذا الجوهر تجمع عليه كافة الاشتراكيات .
  - كما أنه لا يوجد اشتراكى فى عصرنا هذا غير مخلص لأبى الاشتراكية العلمية ( ماركس ) ورفيقه أنجلز  $^{(1)}$  فى التطبيقات المختلفة للاشتراكية .
- أما الأسباب التي تميزها عن الأفكار الاشتراكية السابقة عليها فتتمثل في كونما وضعت على يد ماركس نماية لما في الفكر الاشتراكي من اللانضوج ( $\Upsilon$ ) فقد جعلت باكتشافها للقوانين التي تحكم التطور من الاشتراكية علما له أصوله وطرق بحثه ، إذ جعلت منها نظاما يخضع في بنيته للتحليل العلمي لا لجرد التصور ( $\Upsilon$ ) وهذا على حد زعم الاشتراكيين وبذلك فهي تعد أو في نظرية في بيان سيطرة النظام الاجتماعي على كافة النظم في الدولة وعلى الحريات ( $\Upsilon$ ) كما أنما أكثر النظريات شمولا وتكاملا وعلمية ( $\Upsilon$ ) من وجهة نظرهم أيضا .

توصلت إلى نتائجها عن طريق استخدام بحث علمي منظم ، و من ثم فهي علمية لا سبيل للشك فيها من وجهة نظر أتباعها .

(۲) انظر: حوزيف شومبيتر، الرأسمالية والاشتراكية والديمقراطية، (ترجمة) حيرى حماد، سلسلة الحترنا لك، عدد 181 الجزء الثاني، (القساهرة: الدار القومية للطباعة والنشر، ب ت) ص ص 105 ، 113

(٥) هالة أبو بكر سعودي ، مرجع سابق ، ص 101

<sup>-</sup> انظر : عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 136

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص 135.

<sup>(</sup>٣) رفعت المحجوب ، مرجع سابق ، ص 158

<sup>(</sup>٤) محمد عصفور ، مرجع سابق ، ص 175

#### ثانيا – الأسباب التطبيقية :

رغم الهيار تطبيق الاشتراكية العلمية فى عقر دارها ( الاتحاد السوفيتى ) وفى أوربا الشرقية ، إلا أن هذا لا يعنى أن هذا الفكر لم يعد له وجود تطبيقى أو ليس هناك من يتبناه من المفكرين ويروج له .

- فلازالت هناك تطبيقات ماثلة وإن اختلفت فى بعض جوانبها عن التجربة السوفيتية ، إلا ألها تتبنى الفكر الماركسى اللينينى فى إطاره العام ، وأهم هذه التطبيقات القائمة حاليا توجد فى الصين ، وكوريا الشمالية وكوبا ، كما أنه لازال هناك أحزاب شيوعية قوية فى كثير من بلدان العالم ، ومن أهم هذه الأحزاب . الحزب الشيوعى السوفيتى - وقد ظهرت قوته فى الانتخابات الروسية الأخيرة - كذلك الحزب الشيوعى الإيطالى ، والحزب الشيوعى الفرنسى ، وغيرهما .

هذا فيما يتعلق بمستوى تواجد الاشتراكية العلمية فى الواقع العملى ، أما فيما يتعلق بتبنى الماركسية نظريا ، فلا يزال المفكرون الاشتراكيون يرون ألها لا زالت صالحة للتطبيق ، و أن فشل تطبيقها فى الاتحاد السوفيتى السابق ودول أوربا الشرقية ، ليس لخلل فى الفكر و إنجا لخلل فى التطبيق (') ، بل هناك من المفكرين الاشتراكيين من لم يقبل التجربة السوفيتية و هى فى أوج ازدهارها كنموذج كامل للاشتراكية (')

(۱) انظر على سبيل المثال: بحوث الندوة العالمية التى نظمتها جامعه السوربون حول الماركسية و مصيرها بعد زوال الأنظمة الشيوعية بشرق أوروبا فى الفترة من 17 إلى 19 مايو 1990 ، و ترجمها وائل غالى و جمعها فى كتاب تحت عنوانه فهاية الشيوعية – حالية الماركسية ، نشرته الهيئة المصرية العامة للكتاب عام 1994

#### انظر في هذه الندوة أبحاث:

- جاك تيكسيه ( بعض المواعيد العاجلة مع طائر الليل ) حيث يرى أن النموذج الاجتماعي الذي تحقق في الاتحاد السوفيتي وتم تصديره للديمقراطيات الشعبية وتم إتباعه في الصين ليس من الممكن أن يطلق عليه لفظ مجتمعات شيوعية حسب الدلالة الماركسية للكلمة ، ص 72.

- لوسيان سيف ( مشكلة الأفق ) يرى أن الإعصار الذي أزال أوروبا الشرقية لم يقض على شيوعية طبقت بالفعل ، ص 142

- فولف جانج هاوج ( العودة إلى الماركسية البسيطة ) يرى أن سقوط حائط برلين يعني "تحرير الماركسية" وأن فكر ماركس صار من حديد جاهزا للجميع ، وهذا ما يحدد إمكانات هذه اللحظة من التاريخ ، ص 221

انظر كذلك - روبن بلا كيورن ( ماذا بعد الأنميار ) ، ص ص169 ، 170

#### فلسفة الإعلام الاشتراكي :

تستمد فلسفة الإعلام الاشتراكي أساسها النظري من التراث الماركسي اللينيني (٢) ورغم ضآلة ما تتضمنه كتابات ماركس من إشارات مباشرة إلى الإعلام والصحافة إلا أن الإضافات التي قدمها لينين من خلال التجربة السوفيتية ساعدت على تشكيل الإطار النظري العام للصحافة الاشتراكية (٣) و عموما يمكن القول أن ما وضعه لينين من أسس للنظام الإعلامي الاشتراكي يعد النموذج الذي قامت عليه جميع نظم الإعلام الاشتراكية (٤) و لقد ظلت وسائل الإعلام في العالم الاشتراكي غير السوفيتي مخلصه بصوره أو بأخرى لهذا النموذج اللينيني من الناحية النظرية ، و إن خرجت – في بعض النواحي – عن الممارسة السوفيتية (٥) وذلك لاختلاف تطبيقات الفكر الاشتراكي بصفة عامة من بلد لأخرى كنتيجة طبيعته لاختلاف الظروف التاريخية و المجتمعية بين البلدان.

= انظر أيضا:

- D . McQuail , op. cit, p. 92 : نظر في ذلك : (٢)

- حمدى حسن ، الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعسلام ، (القاهرة: دار الفكر العربي ، 1989) ، ص 155.
  - سليمان حازع الشمري ، الصحافة والقانون في الوطن العربي ، (القاهرة: الدار الدولية للنشر والتوزيع ، 1993) ، ص 70
    - عمارة نجيب ، الإعلام في ضوء الإسلام ، (الرياض: مكتبة المعارف ، 1980) ، ص 92.
- (٣) عواطف عبد الرحمن ، المدرسة الاشتراكية في الصحافة : الحقبة اللينينية ، 1896 1923 ، ط2، ( القاهرة : مركز البحوث العربية ، 1988 ) ص ص 7 ،10.
  - (٤) ريلا دين ميلز ، " التعليم و الإقناع و تشكيل الرأى العام فى العالم الشيوعي" فى ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، (محرران) ، مرجع سابق ، ص235.
    - (٥) نفس المرجع ، ص275.

<sup>-</sup> جاك جوليار - على ضوء الثقافة المفقودة ، ص 132

<sup>-</sup> نيقولا بداتوين ، كارثة أم نهاية ثورة تاريخية ، ص 102

<sup>-</sup> انظر كذلك ما ذكره إسماعيل صبرى عبد الله من أن الانحيار الذى تم فى الاتحاد السوفيتي وأوروبا الشرقية لا يعنى سقوط النموذج الاشتراكى ، فالذى سقط بالتحديد هو الذى تم فى الاتحاد السوفيتي وأوروبا الشرقية

<sup>-</sup> إسماعيل صبري عبد الله ، مرجع سابق ، ص 37

<sup>(</sup>١) جوزيف شومبيتر ، مرجع سابق ، الجزء الأول ،ص293

يتضح مما سبق أن الاشتراكية العلمية هي أفضل ممثل للفكر الجمعي من بين الاشتراكيات المعاصرة ، و الذي يعد الجناح المقابل للفكر الفردى ، و اللذان ينبعان من الكوزمولوجيا العلمانية ، و هذا يوضح مدى أهميه تناول الباحث لفلسفه الإعلام في النظرية الاشتراكية باعتبار هذا التناول يكمل الرؤية الشاملة التي يسعى الباحث لتلمس ملامحها فيما يتعلق بالمقولات الإعلامية التي تطرح في ظل الكوزمولوجيا العلمانية

و سوف ينطلق الباحث من فكر ماركس و رفيقه أنجلز فى فهم الأساس الفكرى لفلسفه الإعلام الاشتراكى ، و من أفكار لينين فيما يتعلق بمقولات هذه الفلسفة بخصوص الحريات الإعلامية ، و ملكيه وسائل الإعلام ، و الوظائف الملقاة على عاتق وسائل الإعلام فى تحقيق الغايات العليا للاشتراكية .

وسوف يحاول الباحث الاستفادة من التجربة الإعلامية السوفيتية فى الوصول لمزيد من الفهم لما ترتب على تطبيق الفلسفة الاشتراكية فى الإعلام فى هذه الدول مما يعطى مؤشراً على مدى سلامه هذه الفلسفة و إمكانية تطبيقها فى الواقع العملى ، من عدمها.

#### ثانيا – فلسفة الإعلام التنموي:

ألمحنا فيما سبق إلى أن النظريات الاجتماعية الوضعية التى تتبناها بلدان العالم الثالث (') بما فيها الغالبية العظمى من البلدان الإسلامية – سواء كانت نظريات تميل إلى الليبرالية أم إلى الاشتراكية أم تمزج بينهما ، بالشكل الذى يلائم الظروف المجتمعية والتاريخية لكل بلد منها ('')

- وحيد عبد الجميد ، " الديمقراطية والأحزاب السياسية في فكر الديمقراطية الاشتراكية " في بطرس غالي ، مرجع سابق ، ص ص 130 ، 131 .

<sup>(</sup>۱) على الرغم من أن الدول التي تنتمى للعالم الثالث ، لها في الغالب أحوال حضارية متباينة ، وتعكس تمايزا في درجة التطور السياسي وخصائص البناء الاجتماعي ، والعلاقات الاقتصادية ، إلا إن هذه الدول تشترك في عدد من السمات العامة التي تبرر إلى حد ما تصنيفها في مجموعة واحدة تحت مسمى " العالم الثالث " أو " الدول النامية " ومن أهم هذه السمات : التخلف الاقتصادي والاجتماعي ، الميراث الاستعماري ، عدم وجود تقاليد راسخة للعمل السياسي .

<sup>-</sup> لمزيد من التفاصيل انظر:

<sup>-</sup> قارن كذلك ما ذكره محمد سيد محمد حول الملامح التي تشترك فيها دول العالم الثالث

<sup>-</sup> محمد سيد محمد ، المسئولية الإعلامية في الإسلام ، مرجع سابق ، ص ص230 ، 231.

<sup>(</sup>٢) حول تأثر الأيديولوجيات السياسيـــة التي تتبناها الدول النامية بالظروف التاريخية والمجتمعية والثقافات المحلية انظر :

- هى نظريات تدور فى فلك الكوزمولوجيا العلمانية (١)، تنطلق من مسلماها، وتسعى لتحقيق غاياها.

ولما كانت الظروف المجتمعية والتاريخية التي تمر بها هذه البلدان لا تسمح لها بالتطلع إلى بلوغ الغايات العليا التي تبشر بها الكوزمولوجيا العلمانية في الوقت الراهن (٢) فإن هذه البلدان تنبئي حالياً أهدافا وغايات مرحلية ، على أن تنطلق إذا ما تم لها تحقيق هذه الأهداف ، نحو الغايات العليا التي تبشر بها الكوزمولوجيا العلمانية . وتتمثل الغاية الحالية التي تسعى إليها الدول النامية بمختلف أيدلوجياها (٣) في تحقيق أعلى معدلات النمو في شتى المجالات الاقتصادية

= احمد أبو زيد ، الدولة في العالم الثالث : الرؤية السوسيولوجية ، (القاهرة : دار الثقافة للنشر والتوزيع ، 1985 ) ص ص 387 ، 190.

- قارن كذلك: محمد الإدريسي " الإعلام الذي نريده: مفهوما وفلسفة ودورا ومعاييرا " مجلة الإعلام العولي ، عدد 2 سنة (3) ، ديسمبر 1983 ، ص 91.

(١) سوف يتناول الباحث تفصيل ذلك في المبحث الأول من الفصل الأول

(٢) يرى في هذا المعنى محمد صابر "أن الدول النامية لا يمكنها في ظل الظروف القائمة إحراق المراحل للحاق بركب الحضارة"

- محمد صابر ، مقدمة لكتاب فرنسيس بال ، وسائل الإعلام والدول النامية ، ( ترجمة ) حسين العويدات ، (تونس: المنظمة العربية للتربية والعلوم والثقافة ، 1982) ، ص 5

(٣) رغم اختلاف المنطلقات الأيدلوجية لبلدان العالم الثالث إلا أنها رفعت – على اختلاف هذه المنطلقات – شعار التنمية ، وكانت الدعامة الرئيسية التي اعتمدت عليها معظم دول العالم الثالث في نشر أفكارها الأيديولوجية ، وصفها للأيدلوجية التي تتبناها بأنها "أيديولوجية تنمية " مع وعد دائم بتحقيق التقدم ومحاولة اللحاق بركب الدول الصناعية الغربية .

انظر : احمد زاید ، مرجع سابق ، ص ص 187 ، 188

- يدلل أيضا على دور الدولة فى إحداث التنمية فى العالم الثالث ، أن الدول التى تتبنى الأيديولوجية الليبرالية ، والتى اتخذت مسارا سياسيا واقتصاديا أقرب إلى الدول الرأسمالية ، لجأت بدورها إلى إنشاء قطاع عام بالرغم من معاداتما فكريا وسياسيا للاشتراكية : انظر فى ذلك

- إبراهيم سعد الدين عبد الله ، دور الدولة في النشاط الاقتصادي في الوطن العربي : قضايا عامة ونظرة مستقبلية " مجلة المستقبل العربي عدد 9 ، (بيروت : مركز دراسات الوحدة ، 1989 ) ص 31

والاجتماعية والسياسية ..... الخ بالشكل الذى يتيح لها اللحاق بركب الدول المتقدمة . وتدرك الدول النامية أن هذا لن يتسنى لها إلا من خلال الاستخدام الأمثل لكافة الإمكانيات والوسائل المتاحة لديها .

ولما كانت وسائل الإعلام من الأدوات التى تلعب دورا هاما فى تحقيق الأهداف التنموية ، فقد عملت الدول النامية على استغلالها فى تحقيق هذه الأهداف . وقد مثل هذا الدور – الذى ألقته الدول النامية على عاتق هذه الوسائل فى إحداث عملية التنمية – الملمح الأساسى الذى تشكلت فى ظله الفلسفة التى تعمل وسائل الإعلام فى هذه البلدان على هداها .

وهكذا يمكن القول أنه " إذا كانت منطلقات التنظير الإعلامي عند الغرب هي هاجس تأثيرات وسائل الإعلام على الأفراد وحرياهم وهموم "الديمقراطية " عموما فإن منطلقات التنظير الإعلامي المعياري عند دول العالم النامي هي الدور الذي يمكن أن تلعبه وسائل الإعلام في تحسين المستوى المعيشي الاجتماعي والسياسي لمجموع المواطنين .. أي دور وسائل الإعلام في التنمية الشاملة (1) وقد صبغ هذا الدور فلسفة الإعلام في الدول النامية بصبغة خاصة ، جعلتها تتميز عن باقي الفلسفات الإعلامية . ثما حدا بباحثي الإعلام تسميتها بـ ( فلسفة الإعلام التنموي ) .

وقد سعى باحثو الإعلام المهتمين بالعالم الثالث إلى وضع تصور للدور الذى يمكن أن تلعبه وسائل الإعلام فى تحقيق العملية التنموية ، وذلك فى ضوء فهمهم للظروف المجتمعية المتشابحة إلى حد ما بين بلدانه ، وخصائص الجماهير فى هذه البلدان وحدود الدور الذى تضطلع به حكومات هذه البلدان فى تحقيق التنمية ، ومدى انعكاس هذا الدور على علاقة الحكومة بوسائل الإعلام ، وفيما يلى نعرض لأهم التوجهات التنظيرية المتعلقة بالدور الذى ينبغى أن تلعبه وسائل الإعلام فى عملية التنمية .

#### التوجمات التنظيرية لدور الإعلام في التنمية :

= انظر أيضا في هذا المعنى : حمدى عبد الرحمن حسن ، "الأيديولوجية والتنمية في أفريقيا ، دراسة مقارنة لتجربتي كينيا وتترانيا" ، رسالة ماجستير غير منشورة ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1990 ) ص 91

<sup>-</sup> إسماعيل صبري عبد الله ، مرجع سابق ، ص 35

<sup>(</sup>١) عثمان بن محمد الأخضر ، مرجع سابق ، ص77

<sup>-</sup> وحول مفهوم التنمية الشاملة وأبعادها انظر:

<sup>-</sup> محمد منير حجاب ، **الإعلام والتنمية الشاملة** ، ( القاهرة : دار الفجر للنشر والتوزيع ، 1998 ) ، ص ص 53 ، 80 .

مع فترة انطلاقة النظرية الغربية نحو تنمية العالم الثالث بعد الحرب العالمية الثانية ، انطلقت وبشكل متواز تقريبا الآراء والنظريات فى الغرب حول الدور الذى يلعبه الإعلام فى تنمية المجتمع  $^{(1)}$  ، ويعد (ليرنر) فى كتابه الصادر فى 1958  $^{(1)}$  مؤسس هذا الاتجاه ، ثم تبعه صدور كتب هامة أخرى لكل من (باى)  $^{(7)}$  ، (شرام)  $^{(1)}$  ، (راو)  $^{(0)}$  ، (روجرز)  $^{(7)}$  ، (شرام و ليرنر)  $^{(7)}$  ، وفيما يلى نعرض لأهم توجهين من توجهات التنظير لدور وسائل الإعلام فى عملية التنمية وهما توجه (مدرسة التبعية) .

#### التوجه الأول – توجه مدرسة التحديث :

تدور كتابات هذا التوجه فى فلك نظرية التحديث  $^{(\Lambda)}$  التى ترى أن التنمية يمكن أن تحدث فى العالم الثالث عن طريق نقل الأفكار والقيم الغربية ، وإزاحة العقبات الثقافية التقليدية فى هذه البلدان ، مما يجعل من العالم النامى عالما حديثا ، مما يعنى أيضا غربيا فى طبيعته  $^{(1)}$ .

(١) أسكندر الديك ، محمد مصطفى الأسعد ، دور وسائل الاتصال والإعلام في التنمية الشاملة ، (

بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1993 ) ص 69

<sup>-</sup> D. Lerner, *The Passing of the Traditional Society*: Modernizing the (7) Middle East (New York: Macmillan, 1958)

<sup>-</sup> L.Pye, *Communication and Political Development* (Princeton: (\*\*)
Princeton Press, 1963)

<sup>-</sup> W. Schramm, *Mass Media and National Development* (Stanford: (٤) Stanford University Press, 196)

<sup>-</sup> Y. V. Rao, *Communication and Development*: A. Study of Two (e) Indian Villages, (Minneopolis: University of Minnesota Press, 1966)

<sup>-</sup> E. M. Rogerss and F. Shoemaker, *Communication and Innovation* (7) (New York, Macmillan, 1969)

<sup>-</sup> D. Lerner, and W. Schramm, *Communication and change in the* (V) *Developing Countries* (Honolulu: University of Hawii Press, 1967)

<sup>(</sup>٨) التحديث يعنى " نقل النماذج الثقافية الغربية إلى المجمعات النامية ، أو التقليدية من خلال عملية التصنيع ، والتحضر ، والمحاكاة ، ونقل التكنولوجيا ، ويتضمن اتجاهات متعددة ترتبط في مجملها بالنظريات البنائية الوضعية "

انظر – عبد الهادى محمد والى ، التنمية الاجتماعية : مدخل لدراسة المفهومات الأساسية ، ( الأسكندرية : دار المعرفة الجامعية ، ب ت ) ص72 .

<sup>-</sup> حول توجهات نظرية التنمية (التحديث) انظر:

<sup>-</sup> محمد منير حجاب ، الإعلام والتنمية الشاملة ، مرجع سابق ، ص ص 36 ، 43 .

وقد أنصب اهتمام الكتابات الأولى التى نظرت لدور وسائل الإعلام فى عملية التحديث بالجوانب السيكولوجية للتنمية ، والدور الذى يمكن لوسائل الإعلام الاضطلاع به فى خلق الشخصية الحديثة القادرة على التقمص الوجداني فى هذه الدول ، على اعتبار أن خلق هذه الشخصية ذات السمات الحديثة مفتاح عملية التغيير والتحديث ، وقد ساد هذا الاهتمام حتى منتصف الستينات ، ثم أنتقل الاهتمام بعد ذلك إلى التركيز على الأبعاد الاجتماعية للتنمية . وأشار الباحثون إلى أن المحور الحقيقي للاهتمام يجب أن يكون البني الاجتماعية أو الأوضاع الاجتماعية الكلية ، التي تتسم بالجمود فى العديد من المجتمعات وتمنع الأفراد من تحقيق الفرص الملائمة وتحقيق قدرةم على التقمص الوجداني ، وتعرقل سمات الشخصية الحديثة التي أكتسبها الأفراد (٢) .

وبشكل مجمل يمكن القول أن هذا الفيض من الكتابات الذى يدور فى فلك نظرية التحديث ، حاول التركيز على الدور المؤثر الذى يمكن أن تقوم به وسائل الإعلام فى تثقيف الشعوب النامية ، وحثها نحو انتهاج نفس الطريق الذى سلكته الدول المتقدمة ، وبذلك تصبح هذه الدول مثلا أعلى تتعلق به أفكار وطموحات الدول الفقيرة ، ويصبح دور الإعلام هو نقل هذه الشعوب من النمط التقليدى إلى "التحديث" أى الحياة وفقا للنمط الغربي من خلال حثها على نبذ الأساليب التقليدية وترغيبها فى الأنماط الاستهلاكية التى تسود المجتمعات الغربية المتقدمة (٣) .

#### التوجه الثاني – توجه "مدرسة التبعية":

انصب اهتمام هذا التوجه – وكنتيجة لعدم وجود نجاح حقيقى لوسائل الإعلام فى الاضطلاع بالدور الملقى على عاتقها فى عملية التنمية والتحديث – على التنظير للمعوقات الخارجية التى تؤثر على أداء وسائل الإعلام لمهامها التنموية ، ورأى أصحاب هذا التوجه أن "أى فهم لدور وسائل الإعلام فى عملية التنمية والتحديث سيتسم بالقصور ، ويكون مضللا

<sup>(</sup>۱) أندرو ويبستر ، **مدخل لسوسيولوجية التنمية** ، ترجمة : حمدى حميد يوسف ( بغداد : دار الشئون الثقافية العامة ، 1986) ، ص 68

<sup>-</sup> وفي هذا الصدد يدعو كل من ليرنر وشرام الدول النامية إلى اعتماد النموذج الغربي من أجل تعلم التمدن والحضارة ولتفادى الأخطار الفادحة والمؤلمة التي قد تواجهها خلال تطورها انظر:

<sup>-</sup> D. Lerrner and W. Schramm , op. cit. p. 115 and p. 120

<sup>(</sup>٢) جيهان أحمد رشتى، الإعلام الدولي، (القاهرة: دار الفكر العربي، 1986) ص ص 322، 325

<sup>(</sup>٣) عواطف عبد الرحمن ، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية في العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص 50

ما لم يأخذ في الحسبان علاقة التبعية الإعلامية بين الدول ، في إطار النظام الاقتصادي والسياسي الدولي" (١).

وقد أطلق على هذا التوجه توجه " مدرسة التبعية " ، وتدور كتابات هذه المدرسة فى فلك تقليد عريض للنقد الماركسى للرأسمالية  $^{(7)}$  ويُطلق على أصحاب هذه المدرسة "الماركسيون الجدد"  $^{(7)}$ .

ولا تخرج مقولات هذه المدرسة ، عن مقولات ماركس ولينين عن الرأسمالية والظاهرة الليبرالية ، وتسحب التفسير الطبقى على النظام الدولى ، وتعتبر أن دول العالم الثالث تقع فى إطار نظام عالمى تسيطر عليه الرأسمالية العالمية (ئ) ولا سبيل أمام دول العالم الثالث إلا الانخراط فى إطار هذا النظام أو التمرد علية والالتحاق بالنظام الاشتراكى بوجه عام ، والتى ترى فيه عالما صديقا للعالم الثالث وليس هناك استغلال فى العلاقة مثلما يحدث مع الدول الرأسمالية (٥) وهناك من يرى أن البديل عن التبعية ليس الاستقلال ولا الاتفاق ولكن التقليل من التبعية .

وعموما تعد كتابات مدرسة التبعية امتدادا للمدارس الأوربية وتدور في فلك مسلماها ، وتسعى لتحقيق غاياها (٦) .

<sup>326</sup> ، 325 ، ص ص 325 ، مرجع سابق ، ص ص

<sup>(</sup>٢) ترجع مدرسة التبعية وجذورها إلى كل من ماركس ولينين ، غير أنها ترتبط حقيقة باسم بول باران Paul Paran الذي نشر كتابه " الاقتصاد السياسي للنمو عام 1957 )

<sup>-</sup> Paul Paran, *The Political Economy of Growth* (New York: Monthly Review Press, 1957)

<sup>-</sup> انظر : حمدي عبد الرحمن حسن ، مرجع سابق ، ص 66

<sup>(</sup>٣) نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص 65.

<sup>(</sup>٤) انظر في ذلك : سمير أمين و "آخرون" ، التبعية في عالم متغير ، سلسلة ( حدل ) عدد 3 ( قبرص : مؤسسة عيبال للدراسات والنشر ، 1992 ) ص 257

<sup>(</sup>٥) انظر : حامد عبد الماجد ، " الوظيفة العقيدية للدولة الإسلامية " ، رسالة ماجستير غير منشورة ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1989 ) ص 122

<sup>-</sup> وفى هذا الإطار يرى أحمد زايد أن " التنمية المعتمدة على الذات فى ظل ظروف التبعية ما هى إلا حرافة لا يمكن تحقيقها دون ثورة اشتراكية حقيقية "

<sup>-</sup>احمد زايد ، مرجع سابق، ص 193

<sup>(</sup>٦) انظر: نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص 267.

<sup>-</sup> حامد عبد الماجد ، مرجع سابق ، ص 122

وإذا كانت مدرسة التبعية بصفة عامة تعد نتاجا لمفكرى العالم الثالث ، لاسيما مفكرى أمريكا اللاتينية (1) فإن مدرسة التبعية الثقافية والإعلامية قد خرجت الكتابات الأولى لها من قلب المجتمع الأمريكى ، وذلك فى لهاية ستينيات هذا القرن ( $^{(7)}$  تمثل ذلك فى كتاب شيلر "الإعلام والإمبراطورية الأمريكية " $^{(7)}$  والذى أوضح فيه الهيمنة الاتصالية والإلكترونية للولايات المتحدة وما ينجم عنها من هيمنة ثقافية ، وبعد ذلك أكمل الباحثان نورد نسترنج وفارس فى عام 1974 دراسة بتكليف من منظمة "اليونسكو "حول تدفق برامج التلفزيون الدولية ، جذبت اهتمام الباحثين لمعالجة ظاهرة التبعية الإعلامية ( $^{(3)}$ ) وقد توالت بعد ذلك الدراسات التي ركزت على أبعاد مختلفة لمشكلة التبعية الإعلامية ( $^{(8)}$ ) ، مثل دراسات بويدباريت ( $^{(8)}$ ) وماتللارت ( $^{(8)}$ ) وكتابات أخرى لشيلر نفسه ( $^{(8)}$ ) .

وعموما تعد كتابات مدرسة التبعية ، إضافة علمية مهمة حيث ألها نبهت الباحثين إلى دور العلاقات الدولية والعوامل التاريخية فى تخلف وتنمية دول العالم الثالث ، وبذلك قدمت منظورا مكملا للمنظور الذى قدمته النظرية الليبرالية (نظرية التحديث) التى قصرت اهتمامها على بحث العوامل الداخلية الفاعلة فى الدول النامية (٩) .

= عثمان ياسين الرواف ، مرجع سابق ، ص 58

(١) عثمان بن محمد الأخضر ، مرجع سابق ، ص 82

(٢) عواطف عبد الرحمن ، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية في العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص 44

- H. I. Schiller, *Mass Communication and American Empire* (New York: Kelly, 1969)
- N. Nordensteng and T. Vavis, "Television Traffic: A One Way

  Street", Reports and Papers on *Mass Communication* No. 20, (Paris: Unesco Press, 1974)
  - (٥) جيهان أحمد رشتي ، مرجع سابق ، ص 326
- B. Barrette, "Media Imperialism: Towards An International (7) Framework For the Analysis of Media Systems " in J. Curran , M. Gurevitch and J. Woollacotte (eds), *Mass Communications and Society* . (London: Arnold, 1977).
- A. Mattelart, *Multinational Corporations and the Control of* (V) *Culture*, (New Jersy: Humanities Press, 1979).
- -H. Schiller, Communication and Cultural Domination, op. cit. (A)
  - (٩) محمد بن عثمان الأخضر ، مرجع سابق ، ص84

ورغم ما قدمته هذه المدرسة من إضافات ، إلا ألها تعرضت لعدد من الانتقادات ، نوجز أهمها فيما يلي :

- أغفلت دور العوامل الداخلية فى وضع الترتيبات والتنظيمات الإعلامية والإفادة منها . وهكذا أغفلت النظرية حقيقة أن السياسات الإعلامية الوطنية رغم تأثرها بمؤثرات خارجية ، إلا ألها قوارات وطنية أولاً تعكس الأوضاع الاجتماعية والسياسية الداخلية للبلدان (١) .
  - تركيزها على العوامل التاريخية للتخلف بشكل مبالغ فيه  $(^{1})$ .
- أما أهم الانتقادات التى وجهت إليها فتتمثل فى إغفالها لطرح حلول وافية لجابجة المشكلة ، تأخذ فى الاعتبار طبيعة النظام الدولى ، وما يفرزه من علاقات تجعل الأمر أكثر تعقيدا ، كما أن المدرسة تحيل أسباب التبعية إلى ظروف خارجية ، دون التركيز بشكل متعمق على الأسباب الداخلية ، وتأثيراها المتفاعلة فى إيجاد المشكلة وبالتالى الحلول المناسبة لها . والتى تأخذ فى الاعتبار العوامل الداخلية والخارجية على حد سواء ، ولا تميز بين أسباب التبعية التى أدت إلى وجود الظاهرة ، وعوامل المعالجة ، التى يجب أن تنطلق من خلال كسر الدول التابعة لطوق الهيمنة (٣) .

ويمكن أن نقول أن أفضل السبل من وجهة نظر منظرى التبعية لتلافى الآثار الناجمة عن التبعية تتمثل فى الخروج من النظام الرأسمالى العالمى ، وثقافته المهيمنة ويمكن تلخيص ذلك فى عبارة " التحرر من التبعية " وهذا المفهوم يمكن أن يعنى أى شئ ابتداء من إنشاء الدول النامية لكارتيلات لبيع المواد الخام حتى ثورات التحرر الوطنية . فبينما اقترحت النظريات السابقة حول التحضر وجود تبادل ومشاركة فى المصلحة بين الدول المتقدمة والدول النامية ، وقدمت بذلك صورة متفائلة عن ما يمكن أن يحدث ، عكست النظرية الجديدة البديلة للتنمية نظرة متشائمة تقوم على نماذج الصراع فى النظام الدولى (أ) .

- عواطف عبد الرحمن ، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية في العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص 56

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 85 ، وفي نفس هذا المعني انظر أيضا :

<sup>(</sup>٢) انظر : محمد سيد محمد ، "ليست التبعية هي النظرية الإعلامية للوطن العربي " ، مجملة شئون عربية ، عدد (38) ، (تونس: الأمانة العامة للجامعة العربية ، يونيو 1984) ، ص ص 156 ، 161 .

<sup>(</sup>٣) السيد بخيت ،" قيم الأخبار في الصحافة المصرية في إطار السياسات التنموية : دراسة تطبيقية في الصحافة القومية والحزبية خلال الفترة من 1987 إلى 1990"رسالة دكتوراه ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1996 ) ص ص 138 ، 139

<sup>(</sup>٤) جيهان أحمد رشتي ، مرجع سابق ، ص 329.

وكنتيجة للانتقادات التى وجهت للنظريات والنماذج التى تحدثت عن دور وسائل الإعلام فى التنمية سواء تلك التى دارت فى فلك نظرية التحديث أم تلك التى دارت فى فلك نظرية التبعية ، ظهرت نماذج تقترح أشكالا جديدة للدور الذى يمكن أن تلعبه وسائل الإعلام فى التنمية ، ومنها نموذج " الانتشار " والذى يعد تطويرا لنموذج التحديث ، كنتيجة للجدل الذى دار بينه وبين نموذج التبعية (١) ويبدو هذا النموذج أكثر مرونة فى رصده للعوامل الخارجية والداخلية التى تشكل المسببات الرئيسية للهيمنة ، غير انه يركز على العوامل الداخلية أكثر من العوامل الخارجية . كذلك ظهر نموذج " الاتصال التنموى المشارك " والذى يدعو إلى توفير الفرض أمام الجميع للتعبير عن مشاعرهم وخبراهم ، وتتمثل أدواته فى وسائل الاتصال التقليدية كالصحف المحلية ومسارح العرائس المتحركة ، ويرى ضرورة أن تدار هذه الوسائل بواسطة المجتمع المحلى ذاته ، ومحوره الأساسى هو توفير فرص للتعبير الذاتي أمام الجماهير .

كما ظهر مع بداية الثمانينات تيار جديد كرد فعل للمجادلات بين مدرستى التنمية والتحديث ، ومدرسة التبعية . حول دور الاتصال فى التنمية ، يرى أن مفتاح التنمية فى العالم الثالث يكمن فى الثقافات التقليدية لهذه الدول ، لذا دعى باحثو هذا التيار إلى إحداث تكامل بين أنماط الاتصال التقليدية والحديثة لضمان النجاح الأكبر للرسائل التنموية (٢) .

ورغم تعدد النماذج والتوجهات المتعلقة بدور وسائل الإعلام فى التنمية إلا أن نموذج التحديث — على الرغم من الانتقادات التى وجهت إليه — ما زال باحثو الإعلام والتنمية  $^{(7)}$  والحكومات  $^{(2)}$  والوكالات الدولية ....الخ ، يمارسونه ويروجون له ، وما زال حلم اللحاق

(١) انظر : نجيب الصرايرة ، " الهيمنة الإتصالية : المفهوم والمظاهر " ، مجملة العلوم الاجتماعية ، ( الكويت : جامعة الكويت ، صيف 1990 ) ، ص ص155،129.

(٣) حيث تنتمى أغلب البحوث التي تجرى في دول الجنوب إلى الرؤية التي تأخذ بنموذج التحديث . انظر عواطف عبد الرحمن ، " بحوث الصحافة والإعلام بين العالمية والخصوصية : رؤية نقدية " ، ورقة بحث مقدمة إلى الحلقة النقاشية الثانية لمشكلات المنهج في بحوث الصحافة والإعلام المنعقدة في كلية الإعلام جامعة القاهرة ، في الفترة من 13 – 16 مايو 1996 ، ص 10 .

<sup>(</sup>٢) السيد بخيت ، مرجع سابق ، ص ص ( 137 ، 139

<sup>(</sup>٤) يدلل على سعى الحكومات في البلدان النامية إلى الترويج لنموذج التحديث بمدف نقل النماذج الثقافية للحياة الغربية ، إن حكومات هذه الدول تستورد على سبيل المثال ما بين 40% إلى 60% من برامجها الإذاعية والتليفزيونية من الدول المتقدمة : انظر :

بالدول الصناعية الكبرى طموح معظم الحكومات (١) وهذا ما يدفع الباحث لتناول فلسفة الإعلام التنموى في ضوء هذا النموذج.

بعد هذا الحديث الموجز عن أهم النماذج التي طرحت للدور الذي ينبغي أن تقوم به وسائل الإعلام في ظل فلسفة الإعلام التنموي ، نعرض بإيجاز شديد لأهم الملامح العامة لفلسفة الإعلام التنموي ومدى تأثر بنيتها بالدور الملقى على عاتق وسائل الإعلام في إحداث التنمية .

#### الملامح العامة لفلسفة الإعلام التنموي :

رغم أن فلسفة الإعلام التنموى ، تشتمل بالإضافة إلى التنظير لدور وسائل الإعلام فى التنمية ، التنظير لجانبين آخرين هما : ملكية وسائل الإعلام ، ووضع حدود للممارسة الإعلامية ، إلا أن ما يبرر تركيزنا فى الصفحات السالفة على الحديث عن دور وسائل الإعلام فى إحداث التنمية ، أن هذا الجانب من جوانب فلسفة الإعلام التنموى يكاد أن يكون الجانب الذى يحكم مقولات هذه الفلسفة فيما يتعلق بالجانبين الآخرين .

ذلك لأن الظروف التاريخية والمجتمعية التي تعيشها هذه البلدان وطبيعة أفرادها ، والأهداف التي تسعى هذه البلدان لبلوغها ، والتي تتلخص في إحداث التنمية في شتى المجالات بأسرع وقت ممكن للحاق بركب الدول المتقدمة ، تلقى على الدولة عبئا كبيرا - لاسيما في ظل الجهل والأمية والقبلية الموجودة في هذه البلدان - في قيادة عملية التنمية والتحديث في شتى مناحى الحياة الاجتماعية . وفي ظل هذا تلقى الدولة على عاتق وسائل الإعلام دورا كبيرا في المساهمة في القضاء على الواقع المعوق للتنمية ، وفي مساندة العمليات التنموية وقميئة الأذهان لتقبلها والمشاركة الإيجابية فيها ... وما إلى ذلك من مهام ينتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع كما . وحتى تضمن الدولة قيام وسائل الإعلام كمذا الدور فإن الفكر الإعلامي التنموي يبيح لها - وفي حدود تحقيق هذا الهدف - التحكم في العملية الإعلامية سواء من خلال تملك وسائل الإعلام أو وضع ما تراه مناسبا من ضوابط لملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط لملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط لملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط لملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط ملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط ملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط ملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط ملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط ملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط ملكيتها ، بل أيضا وضع ما تراه مناسبا من ضوابط لمارسة العمل الإعلامي برمته .

60

<sup>=</sup> فاروق أبو زيد ، الهيار النظام الإعالامي الدولي ، (القاهرة: مؤسسة أخبار اليوم ، 1991) ، ص 169.

<sup>(</sup>١) السيد بخيت ، مرجع سابق ، ص 130

# للبحث للثلث مى ه جية الحق الله قدي الرق لف لف السف المعنى المعنى

من الضرورى على الباحث فى سعيه تلمس الطريق الذى ينبغى أن يسلكه فى تناوله النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية من المنظور الإسلامى أن يعمل على التعرف على المسالك التى أتبعتها الكتابات العربية السابقة فى تناولها لهذه الفلسفات الإعلامية ، كمقدمة ضرورية تساعد على استجلاء السبيل الذى ينبغى أن يُسلك فى التناول النقدى المقارن لهذه الفلسفات .

ولما كان المنظور الإسلامي الذي يتناول الباحث على هداه فلسفات الإعلام الوضعية تناولا نقديا مقارنا يمتلك منهجية مغايرة للمنهجية الوضعية التي أفرزت هذه الفلسفات ، فإن ذلك – لاشك – يتطلب توضيح ملامح هذه المنهجية وتوضيح انعكاساتها على الكيفية التي ينبغي أن يتم خلالها التناول النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية محل الدراسة .

وهكذا يمكن تقسيم هذا المبحث إلى مطلبين أثنين ، يسعى كل واحد منهما إلى معالجة قضية من القضيتين محور البحث :

المطىب الأول : ويسعى الباحث خلاله لتناول الكتابات العربية التى عالجت فلسفات الإعلام الوضعية تناولا نقديا .

المطلباك و : ويسعى خلاله لتوضيح ملامح المنهجية التي سيتبعها في تناول فلسفات الإعلام الوضعية تناولا نقديا مقارنا .

# المطلب الأول معالى المطلب الأول معالى المعالى المعالى

الواقع أن هناك العديد من الكتابات العربية التي تناولت فلسفات الإعلام الوضعية سواء بالتأييد أو النقد أو الوصف أو ما إلى ذلك ، ويكتفى الباحث هنا باستقراء التوجهات المختلفة لهذه الكتابات ، والإشارة لبعض النماذج الدالة على كل توجه منها ، ثم يعقب ذلك بعرض رؤية نقدية شاملة لهذه التوجهات لتلمس أوجه الخلل والقصور التي تشويها والتي تحاول هذه الدراسة استدراكها .

وقبل استعراض هذه النماذج تجدر الإشارة إلى عدة أمور تتعلق بتناول الكتابات العربية لفلسفات الإعلام الأربع – محور دراستنا – تفيد فى مزيد من التأطير لتناولنا النقدى لهذه الكتابات، هذه الأمور هى:

أ – أن فلسفة الإعلام الليبرالي ( التقليدية ) ، والتي تنكر لها أهلها لما ترتب على تطبيقها من مساوئ ، لم تعد أى من الكتابات العربية أو غيرها تروج لها أو تدعو إلى تبنيها ، وهذا قمين بألا نعير لما كتب عنها انتباها (¹) .

ب- أن فلسفة الإعلام الاشتراكي لم ولن يتبنى الدعوة لها إلا من يتبنى الأيدلوجية الاشتراكية برمتها ، أو على الأقل من يساير فى كتاباته هذه الأيدلوجية إذا ما كانت مطبقة فى قطره . ومن الطبيعي أن يكون التصور الذي يتبناه أو يروج له لهذه الفلسفة الإعلامية ، مسايرا للنمط الذي يتخذه الفكر الاشتراكي المطبق فى بلده (٢) وهذا يجعلنا فى حل من التعرض

- F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit, pp 78, 79.

(٢) انظر على سبيل المثال:

- مختار التهامي ، **الإعلام والتحول الاشتراكي** ، سلسلة المكتبة الإعلامية ( القاهرة : دار المعارف ، 1969 )

<sup>(</sup>١) حول أهم الانتقادات التي وجهت لهذه الفلسفة من قبل أصحابها أنفسهم انظر:

<sup>-</sup> حميد جاعد محسن ، التنمية والتخطيط الإعلامي في العراق ، سلسلة دراسات ( 179 ) ( بغداد : دار الرشيد للنشر ، مشورات وزارة الثقافة والفنون ، 1979 )

<sup>-</sup> أحمد كامل ، نظريات الإعلام وقضية فلسطين ، السلسلة الإعلامية (10) ، ( بغداد : مديرية الإعلام العامة بوزارة الثقافة والإعلام ، 1970 ) ص 67 ، 77

للكتابات التي تتبنى هذه الفلسفة الإعلامية ، ما دام تبنيها يتم من منطلق أيدلوجي ، لا من منطلق من سمات عن باقي الفلسفات الإعلامية الوضعية .

- هناك إجماع على أهمية الدور التنموى لوسائل الإعلام – وهو أهم ما يميز فلسفة الإعلام التنموى – فى الكتابات العربية  $^{(1)}$  ، وهذا أمر طبيعى تفرضه طبيعة البلدان التى ينتمى إليها أصحاب هذه الكتابات ، ولا تختلف هذه الدراسة مع هذه الكتابات حول أهمية هذا الدور ، ولكنها تختلف معها فى المفهوم الذى تطرحه للتنمية والتوجهات التى تتبناها لكيفية إحداثها ، والتى تدور غالبا فى فلك طروحات الكوزمولوجيا العلمانية .

بعد هذه التوضيحات الضرورية ، والتى تساهم فى تأطير تناولنا النقدى للكتابات العربية التى تحدثت عن فلسفات الإعلام الوضعية ، يمكن تقسيم هذه الكتابات إلى شقين كبيرين : إحداهما يتمثل فى الكتابات التى تدور فى فلك الأرضية الفكرية الوضعية التى أفرزت هذه الفلسفات . وثانيهما : ويتمثل فى الكتابات التى تنطلق فى تناولها لهذه الفلسفات من أرضية مغايرة تماما للأرضية التى أفرزها ، وهى الأرضية الإسلامية .

وفيما يلي نعرض لهذين النوعين من الكتابات بشيء من الإيجاز .

= إبراهيم الداقوقي ، " الإعلام والتنمية الحضارية في الوطن العربي " ، مجلة التوثيق الإعلامي ، السنة الخامسة ، العدد (1) ، 1986 ، 0.33 ، 0.33

- أسكندر الديك ، محمد مصطفى الأسعد ، مرجع سابق ، ص ص 75 ، 102

<sup>-</sup> جمال العطيفى ، آراء فى الشرعية والحرية ، (القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1980 ) ص 510 وما بعدها

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال:

<sup>-</sup> محمد عبد القادر أحمد ، دور الإعلام في التنمية ، سلسلة دراسات (314) ، ( بغداد :منشورات وزارة الثقافة ، 1982 )

<sup>-</sup> محمد مصالحة ، " تنمية الإعلام كشرط للتنمية العربية الشاملة " مجلة شئون عربية ، العدد 38 ، ( تونس : الأمانة العامة لجامعة الدول العربية ، يونيو 1984 ) ص ص 116 ، 138

<sup>-</sup> عواطف عبد الرحمن ، **دراسات في الصحافة العربية المعاصرة** ، (بيروت: دار الفارابي ، 1989) ، ص ص 95 ،110

<sup>-</sup> شاكر إبراهيم ، **الإعلام ووسائله ودوره في التنمية الاقتصادية والاجتماعية** ، ( مالطة : مؤسسة أدمر للنشر والتوزيع ، ب ت ) ص ص 173 ، 217.

### أولا – الكتابات الدائرة في فلك الأرضية الفكرية التي أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية :

الواقع أن هذه الكتابات تضم أكثر من توجه ، فهناك توجه يدعو إلى تبنى إحداها بصراحة ووضوح ، وهناك من يتبنى إحدى هذه الفلسفات أو مقولاتها فى جانب ما من جوانب العملية الإعلامية بشكل ضمنى ويسعى لتوصيف الواقع الإعلامي على هداه ، وهذا يمكن أن نسميه توجها توصيفياً ، وهناك توجه ناقد لهذه الفلسفات أو لبعض طروحاتها ، وهذا النقد قد يهدف إلى تقويم بعض طروحات فلسفة إعلامية ما ، ولكن دون أن يخرج عن الإطار العام للأرضية الفكرية التي أفرزت جميع فلسفات الإعلام الوضعية .

وهكذا فنحن أمام توجهات ثلاثة : توصيفي ، داع لتبني إحداها ، ناقد .

وفيما يلي نعرض لملامح هذه التوجهات بشيء من الإيجاز .

#### أ – التوجه التوصيفى :

نقصد هنا بهذا التوجه الكتابات التى اهتمت بتوصيف الواقع الإعلامى فى بلدالها ، أو فى البلدان العربية عامة فى ضوء الفكر الإعلامى السائد فى هذه البلدان ، أو فى ضوء النظرية الإعلامية المثلى من وجهة نظر أصحاب هذا التناول .

والواقع أن هذا التوجه يأخذ أكثر من شكل فى توصيفه للواقع الإعلامى وأهم أشكال هذا التناول التوصيفي .

- تناول يهدف لتوصيف الواقع الإعلامي أو أحد جوانبه في المجتمع محل الدراسة ، وهذا التوجه إما يكتفي بمرحلة التوصيف دون أن يتعداها لمرحلة التقويم (١) ، أو يتعداها إلى مرحلة النقد والتقويم منطلقا في ذلك من المفاهيم الشائعة المتعلقة بحرية الرأى وحقوق الإنسان لاسيما حق الاتصال ، وما إلى ذلك من المفاهيم التي تقترب كثيرا من المفاهيم التي تحتضنها فلسفة الإعلام الليبرالي (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: -

<sup>-</sup> أسماء حسين حافظ ، قانون الصحافة بين أصول النظرية ومنهج التطبيق ، ( القاهرة : مطابع سجل العرب ، 1990 )

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال:

سعيد عبده نجيدة ، " حرية الصحافة في مصر بين النظرية والتطبيق منذ صدور دستور 1923 حتى مارس 1954 " ، رسالة دكتوراه غير منشورة ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ،1991 )

- تناول يهدف لتوصيف جوانب العملية الإعلامية أو بعضها في مجتمع الدراسة وتقويمه تبعا لمعايير أكثر الفلسفات الوضعية قبولا لدى الباحثين ، وهي فلسفة المسئولية الاجتماعية (١) .
- تناول يسعى لتوصيف الواقع الإعلامي بالشكل الذي يؤيد ادعائه أن هذا الواقع الإعلامي يطبق أفضل الفلسفات الإعلامية والتي تتمثل في فلسفة المسئولية الاجتماعية (٢).

#### ب – التوجه الداعي لتبني بعض هذه الفلسفات :

- فاروق أبو زيد ، النظم الصحفية في الوطن العربي ، ( القاهرة : عالم الكتب ، 1986 )
- = حماد إبراهيم حامد ، "الصحافة والسلطة السياسية فى الوطن العربى: دراسة حالة لمشكلة العلاقة بين الصحافة والسلطة السياسية وتأثيراتها على السياسية التحررية فى الصحافة المصرية من 1960 إلى 1981 " ، رسالة دكتوراة غير منشورة ، (حامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1994).
- سليمان صالح ، أزمة حرية الصحافة في مصر ، (القاهرة: دار النشر للجامعات المصرية ، 1995)
  - حازم النعيمي ، حرية الصحافة في لبنان ، ( القاهرة : العربي للنشر والتوزيع ، 1989 )
  - ليلي عبد الجميد ، الصحافة في الوطن العربي ، ( القاهرة : العربي للنشر والتوزيع ، ب ت )
    - (١) انظر على سبيل المثال:
  - عزة عبد العزيز ، " المسئولية الاجتماعية للصحافة المصرية : دراسة تحليلية لوظائف الصحافة ، مع التطبيق على صحيفتي الأهرام والأهالي ، خلال الفترة من 1978 إلى 1987 " ، رسالة ماجستير غير منشورة ، ( جامعة أسيوط ، كلية الآداب بسوهاج ، 1992 )
- محمد حسام الدين محمد أبو العلا ، " المسئولية الاجتماعية للصحافة المصرية : دراسة مقارنة للمضمون والقائم بالاتصال في الصحف القومية والحزبية ، في الفترة من 1991 إلى 1994 " ، رسالة ماجستير غير منشورة ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام 1996 )
  - (٢) انظر على سبيل المثال:
- ما ذكره عبد اللطيف حمزة من توصيفات لواقع الصحافة المصرية بداية من ثورة يوليو ، بالشكل الذي يدلل على أنها كانت تمارس طبقا لفلسفة المسئولية الاجتماعية
- عبد اللطيف حمزة ، الإعلام له تاريخه ومذاهبه ، (القاهرة: دار الفكر العربي ، 1965) ، ص ص ص 167 ، 143
- انظر كذلك توصيف محمد على العويني للإعلام الخليجي على أنه ينتمي لفلسفة المسئولية الاجتماعية .
  - محمد على العويني ، **الإعلام الخليجي** ، ( القاهرة : مكتبة الأنجلو المصرية ، 1984 ) ص 344

وهنا تدعو الكتابات التي تنتمي إلى هذا التوجه لتبنى بعض الفلسفات الإعلامية الوضعية التي ترى ألها النموذج الأمثل الذي ينبغي الاقتداء به .

النموذج البارز في هذا الصدد هو الدعوة إلى تبنى فلسفة المسئولية الاجتماعية بشكل صريح ومحدد  $^{(1)}$  أو بشكل أقل صراحة ووضوحا  $^{(1)}$  .

- وهناك من يدعو إلى تبنى أفضل ما تمخضت عنه التجارب الأجنبية ، وإن كان يعترف بأن خصوصية البلدان العربية سوف تؤدى بشكل طبيعى إلى مخالفة هذا التطبيق لما هو عليه فى بيئته الأصلية (٣)

يضاف لما سبق أن كل من يتبنى الأيدلوجية الاشتراكية سوف يدعو بشكل طبيعى لتبنى فلسفة الإعلام الاشتراكي ، كذلك الدعوة المجمع عليها من قبل باحثى الإعلام للدور الذى ينبغى أن تقوم به وسائل الإعلام فى إحداث التنمية ، وإن أختلف هؤلاء الباحثون فى نمط التنمية الذى يتبنونه ما بين اشتراكي أو ليبرالي (<sup>1)</sup>.

#### ج – التوجه الناقد :

<sup>(</sup>١) فعلى سبيل المثال يرى بسيوبي حمادة أن " نظرية المسئولية الاجتماعية هي أكثر النظريات واقعية ، وأكثرها ملائمة للتطبيق في الوطن العربي والدول النامية عموما "

انظر كتابه ، دور وسائل الاتصال في صنع القرارات في الوطن العربي ، سلسلة إطروحات الدكتوراه ، (21) ( بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ، 1993 ) ص 172.

<sup>(</sup>٢) مثال ذلك ما يقوله محمد حسام الدين محمد أبو العلا من أن " المستقبل لنظرية المسئولية الاجتماعية ولآليات التنظير الذاتي للمهنة ، حيث تتجه المجتمعات في أنحاء العالم الثالث للاقتصاد الحر ، وهو الاتجاه الذي سيطال الإعلام طال الأمد أم قصر ، ويرتبط بذلك الإعلاء من شأن التنظيم الذاتي للمهنة ، ورفع وعي الجماهير تجاه ما تقدمه وسائل الإعلام بحيث يكون لها نشاط تقويمي لكل ما تقدمه وسائل الإعلام "

<sup>-</sup> محمد حسام الدين محمد أبو العلا ، مرجع سابق ، ص 108

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال:

<sup>-</sup> محمد الإدريسي العلمي ، " الإعلام الذي نريده : مفهوما وفلسفة ودورا ومعاييرا " مجلة الإعلام العوبي ، السنة الثالثة ، العدد الثاني ، ( تونس : المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ، صفر 1404 هـ ، ديسمبر 1983 م ) ص ص 92 ، 92 .

<sup>(</sup>٤) راجع ما أشرنا إليه سلفا من كتابات حول الإعلام التنموى ، والإعلام الاشتراكي .

تسعى كتابات هذا التوجه إلى نقد بعض جوانب الفلسفات الإعلامية الوضعية ، بحدف تقويمها وجعلها أكثر كفاءة وموائمة لظروف البلدان النامية ، وما يهمنا عرضه هنا هو أهم الانتقادات التى وجهت لفلسفة المسئولية الاجتماعية ، وفلسفة الإعلام التنموى ، أما فلسفة الإعلام الاشتراكي فمن الطبيعي أن تجابه بالنقد من دعاة الإعلام الليبرالي ، ومن ثم فلا حاجة لنا هنا للإشارة لهذه لانتقادات .

ويمكن اختصار أهم الانتقادات التي وجهت لفلسفة المسئولية الاجتماعية فيما يلي :

1 – وقوف فلسفة المسئولية الاجتماعية عند حد وضع مجموعة من المواثيق الأخلاقية التي تحد من انحراف وسائل الإعلام ، وهذا بالطبع لا ينبغى الاكتفاء به من قبل وسائل الإعلام في العالم الثالث وإنما ينبغى أن تلتزم هذه الوسائل التزاما ذاتيا بالمساهمة في تنمية المجتمع وترقيته ، وهذا الالتزام ينبغى أن يكون نابعا من الإرادة الوطنية الحرة لهذه الوسائل ، وليس مفروضا بأى نوع من أنواع الإلزام السلطوى (١) .

2 – تركيزها على جانب واحد فقط من جوانب المسئولية وهو مسئولية الإعلامي قبل مجتمعه الذي يتوجه إليه برسائله الإعلامية ، وإغفالها لما ينبغي أن يلقى عليه من مسئوليات قبل جماعته المهنية  $\binom{7}{1}$  .

3- يضاف إلى ما سبق ما وجه إليها من انتقادات تتعلق بما جابه الأفكار التي دعت إليها من عدم التزام حقيقي بما في أرض الواقع وأضحت أفكارها أقرب للصروح الأخلاقية التي لم تلق التزاما حقيقيا . فقد ظل الطابع الاحتكارى التجارى هو النمط المسيطر على وسائل الإعلام الغربية بكل ما يمثله من مخاطر على حرية الإعلام على المستوى الوطني وعلى الصعيد الدولي (") .

(۱) انظر في دلك : - فاروق أبو زيد ، ا**نميار النظام الإعلامي الدولي** ، مرجع سابق ، ص ص 215 ، 216

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك:

<sup>-</sup> ليلى عبد المحيد ، "السياسات الاتصالية والإعلامية وأثرها فى الثقافة والتربية" ، مجلة عالم الفكر ، المحلد الثالث والعشرون ، العددان الأول والثاني ، يوليو – سبتمبر – أكتوبر – ديسمبر 1994 ، ص 71

<sup>(</sup>٢) انظر ، محمد حسام الدين محمد أبو العلا ، مرجع سابق ، ص ص 110 ، 114

<sup>(</sup>٣) انظر : فاروق أبو زيد ، الهيار النظام الإعلامي الدولي ، مرجع سابق ، ص 155

<sup>-</sup> حول مدى تطبيق مقولات فلسفة المسئولية الاجتماعية في أرض الواقع انظر على سبيل المثال الدراسات التالية:

أما عن أهم الانتقادات التي وجهت لفلسفة الإعلام التنموى فيمكن تلخيصها فيما يلي :

1- أله اساهمت في ترسيخ التبعية الإعلامية والثقافية للدول الغربية . فالدور الذي كُلفت به وسائل الإعلام للمساهمة في عملية التنمية والمتمثل في عملية نقل الشعوب النامية من النمط التقليدي إلى التحديث ، أي الحياة وفقا للنمط الغربي ، من خلال حثها على نبذ الأساليب التقليدية وترغيبها في الأنماط الاستهلاكية التي تسود المجتمعات الغربية المتقدمة (١) أدى إلى تغلغل نمط " مجتمع الاستهلاك " الغربي عموما ، والأمريكي خصوصا ، في عقول الناس في البلدان النامية بشكل مَرضي ، إذ أن الأكثرية منهم تنظر إلى التنمية من خلال القشور الظاهرة ولا تلتفت إلى اللب ، أي إلى الجوهر .

وتمارس وسائل الإعلام الأجنبية والخاصة دورا سلبيا في هذا المجال حيث إلها تعمل على تشجيع الترعة الاستهلاكية عند المواطن في البلدان النامية من خلال وضع معايير للتقدم والتحضر – أي "التنمية " بمفهومها هي – تقوم على مقدار ما يحصل عليه الفرد من سلع وخدمات ضرورية وترفيهية ، وليس على مقدار ما يقدمه هو من إنتاج ومساهمة في عملية التنمية (٢).

2 - عمقت نظرية التنمية تبعية الإعلام للسلطات المحلية ، وذلك لأن النخب السياسية صاغت الدور السلطوى للإعلام بحجة القيام بالتنمية ، وجعلت حرية الإعلام والتنمية قيمتين

<sup>-</sup> محمد محمد أحمد البادى ، " مشكلة الاحتكار الصحفى في المجتمع الرأسمالي " ، رسالة ماجستير غير منشورة ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1968)

<sup>-</sup> سليمان صالح ، أزمة حرية الصحافة في النظم الرأسمالية ، مرجع سابق .

<sup>=</sup> محمد بن سعود البشر ، المسئولية الاجتماعية في الإعلام : النظرية وواقع التطبيق ، (الرياض : دار عالم الكتب ، 1996)

<sup>(</sup>١) عواطف عبد الرحمن ، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية في العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص 50

<sup>(</sup>٢) أسكندر الديك ، محمد مصطفى الأسعد ، مرجع سابق ، ص ص 92 ، 93 انظر أيضا :

<sup>-</sup> محمد منير حجاب ، الإعلام والتنمية الشاملة ، مرجع سابق ، ص 91.

<sup>-</sup> راسم الجمال ، **الاتصال والإعلام في الوطن العربي** ، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ، 1991 ) ص ص 202 ، 202

<sup>-</sup> محمد السماك ، تبعية الإعلام الحر ، (بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1991) ص ص 39 ، 40

متضادتين لا يمكن الحصول على إحداهما إلا بالتضحية بالأخرى بينما الواقع والمنطق يقولان بإمكانية الحصول عليهما معا كما دلت على ذلك تجارب الدول الصناعية (١).

والبدائل المطروحة لتلافى هذه الانتقادات الموجهة لفلسفة الإعلام التنموى يمكن  $^{(7)}$  تلخيصها فى العمل على التحرر من التبعية الخارجية  $^{(7)}$  وتحرير وسائل الإعلام من التبعية للسلطات المحلية على أن تلتزم هذه الوسائل بالأهداف التنموية التزاما ذاتيا  $^{(7)}$ .

#### تقويم الكتابات العربية الدائرة في فلكالأرضية المعرفية الغربية :

بعد هذا العرض الموجز لأهم توجهات الكتابات العربية الدائرة فى فلك الأرضية المعرفية التى أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية ، سواء فى تقويمها للواقع على ضوئه ، أو تقويمها لبعض جوانب هذه الفلسفات بالشكل الذى يجعلها أكثر كفاءة وفاعلية ، نحاول فى السطور التالية تفسير العلل الكامنة وراء ارتباط هذه الكتابات بالأرضية المعرفية الغربية وعدم تجاوزها . ويمكن القول أن أهم هذه العلل تتمثل فيما يلى :

— لما كان الوطن العربى يتبع فى مجمله أيدلوجيات منقولة فى معظمها — مع بعض الاستثناءات الهامشية فى بعض الأقطار (³) فقد كان من الطبيعى أن تكون الفلسفات الإعلامية السائدة فى هذه البلدان فلسفات تتوافق مع هذه الأيدلوجيات الوضعية ، التى هى فى النهاية إفراز للأرضية المعرفية الغربية .

- ولما كان الواقع الإعلامي في هذه البلدان يسير على هدى فلسفات إعلامية وضعية ، فإن ذلك أدى بصورة طبيعية إلى أن يتم توصيف هذا الواقع وتقويمه على هدى هذه الفلسفات وفي أحيان أخرى يتم تقويم بعض جوانب هذه الفلسفات بالشكل الذي يجعلها أكثر توافقا مع الظروف المجتمعية لهذه البلدان

(١) انظر:

• 5— ( )

= عثمان بن محمد الأخضر ، مرجع سابق ، ص 94

- راسم الجمال ، مرجع سابق ، ص ص 196 ، 197

(٢) جيهان أحمد رشتي ، مرجع سابق ، ص 331

(٣) انظر : عواطف عبد الرحمن ، دراسات في الصحافة العربية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص 102

– فاروق أبو زيد ، " التحديات الإعلامية العربية ، مقارنة بين عقدى الخمسينات والثمانينات " ، مجلة المستقبل العرب ، العدد 128 ، 1989 ، ص ص 79 ، 80

- إسكندر الديك ، محمد مصطفى الأسعد ، مرجع سابق ، ص ص 100 ، 102

(٤) راسم الجمال ، مرجع سابق ، ص 38

وفى ظل دوران الكتابات العربية فى فلك الأرضية المعرفية الغربية وإنتاجها الفكرى فى مجال الإعلام والاتصال ، كان من الطبيعى ألا يسهم الفكر العربى وألا يتميز فى معالجة حرية الاتصال فى جوانبها المتعددة ، والتى هى لب أى فلسفة إعلامية ، وكل ما حواه هو تكرار للأفكار والمعالجات الشائعة فى الأدبيات الغربية أو الوثائق الدولية التى تناولت الموضوع (').

- ولا نستطيع أن نزعم أن دوران الكتابات العربية - سالفة الذكر - فى فلك الأرضية المعرفية الوضعية ، ناجم عن رغبة أصحابها فى مسايرة الفكر الاجتماعى السائد فى أوطالهم والمهيمن عالميا دون أن تكون لديهم قناعة حقيقية بأن ما أفرزه العقل الوضعى من فكر اجتماعى وإعلامى هو مشترك إنسانى عالمى لا ضير من نقله من أرض إلى أرض ، شريطة إجراء بعض التعديلات الطفيفة التى تجعله أكثر ملائمة للأرض الجديدة التى نقل إليها .

والواقع أن الكتابات الإعلامية التى تدور فى فلك الأرضية المعرفية الغربية ، سواء كتبت عن قناعة من أصحابها بالفكر الإعلامي الوضعي أو كانت تهدف لمسايرة الفكر الإعلامي الوضعي الوضعي السائد فى بلدائها قد أغفلت – عن وعى أو عن غير وعى – حقيقتين هامتين : إحداهما تتعلق بطبيعة الفكرية المي الوضعي الذي تتبناه وطبيعة الأرضية الفكرية التي أفرزته ، والأخرى تتعلق بطبيعة المجتمعات التى تدعم هذه الكتابات تطبيق الفلسفات الإعلامية الوضعية فيها .

- أما الحقيقة التى أغفلتها هذه الكتابات والتى تتعلق بالفكر الإعلامى الذى تتبناه ، فتتمثل فى كون بنية هذا الفكر الإعلامى الوضعى لا تعدو أن تكون جهدا تنظيريا ينطلق من المسلمات التى تشكل هيكل النسق الفكرى الوضعى ( الكوزمولوجيا العلمانية ) ساعيا إلى المساهمة فى الغايات التى يتبناها هذا النسق العلمانى . ومن ثم فإن الاستنجاد به لتحقيق غايات مغايرة لتلك التى تشكل من أجلها إما أن يكون استنجادا فاشلا ، و إما أن يجر معه المنظومة الفكرية التى أفرزته برمتها من مسلماها إلى غاياها .

- وأما الحقيقة التى أغفلتها هذه الكتابات التى تتعلق بطبيعة المجتمعات المراد نقل الفلسفات الإعلامية الوضعية إليها فتتمثل فى الطبيعة التى تتسم بها العقيدة التى تدين بها شعوب هذه المجتمعات ، والتى تفرض عليها الإيمان بمقدمات مغايرة تماما للمقدمات التى تشكل هيكل النسق العلماني بأكمله ، وتطرح أمام أفراد هذه الشعوب ومجتمعاتما غايات مغايرة للغايات التى

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> حسن عماد مكاوى ، **أخلاقيات العمل الإعلامي** : دراسة مقارنة ، ( القاهرة : الدار المصرية اللبنانية ، 1994 ) ص 87

<sup>24</sup> ، 23 ، مرجع سابق ، ص

يطرحها النسق العلماني ، وهذا يعني بشكل بديهي أن الوسائل اللازمة لتحقيق غايات نسقين فكرين مختلفين لابد أن تكون مختلفة .

وهكذا فإن الخطأ الواضح الذى وقعت فيه بعض الكتابات العربية التى تتبنى فلسفات الإعلام الوضعية – بشكل صريح أو ضمنى – أو التى تدور فى فلكها بصفة عامة ، يتمثل فى إغفالها للحقيقتين سالفتى الذكر ، ثما جعل تبنيها لهذه الفلسفات قائما على أساس غير منطقى فى أغلب مناحيه .

ولا يعنى هذا الرفض التام لكل ما أنتجه العقل الوضعى من فكر إعلامى فقد يكون هناك قدر من التشابه بين بعض المقولات الفرعية المتناظرة فى النسقين الإسلامى والعلمانى قد تسمح بقدر من الاستفادة من بعض المقولات التى يطرحها الفكر الإعلامى الوضعى وهذا ما كان يبغى أن تستكشفه هذه الكتابات قبل أن تشرع فى تبنى هذه الفلسفات والترويج لها ، حتى يمكنها إقامة قرار التبنى من عدمه على أساس منطقى سليم .

#### ثانيا – الكتابات ذات التوجه الإسلامي :

المتأمل فى الكتابات العربية ذات التوجه الإسلامى التى حاولت الاقتراب من فلسفات الإعلام الوضعية اقترابا نقديا ، يجد ألها انطلقت فى تناولها لهذه الفلسفات من أكثر من منطلق نقدى . وبالطبع لم تقتصر الكتابات الإسلامية على التناول النقدى لهذه الفلسفات وإنما حاول بعضها تلمس الأسس التى تقوم عليها فلسفة الإعلام فى الإسلام ، وبذل البعض الآخر جهدا طيبا فى استجلاء الكثير من الجوانب التى تشكل بنية فلسفة الإعلام الإسلامى ، غير أن هذه الجهود لم تتمخض عن إخراج فلسفة إعلامية متكاملة تبز فلسفات الإعلام الوضعية .

وفيما يلى نعرض وبإيجاز شديد لأهم المنطلقات التى انطلقت منها الكتابات ذات التوجه الإسلامي فى تناولها النقدى لهذه الفلسفات ، ثم نليها بعرض بعض النماذج التى حاولت تلمس أسس فلسفة الإعلام فى الإسلام أو تناولت بالتفصيل بعض ملامحها ، ثم نلى كل ذلك بعرض رؤية نقدية لهذه الكتابات لتبين أوجه القصور التى تشوب هذه الكتابات – من وجهة نظر هذه الدراسة – والتى تسعى هذه الدراسة لتلافيها .

#### أ – الكتابات النقدية :

يمكن حصر أهم المنطلقات النقدية التي تناولت الكتابات العربية ذات التوجه الإسلامي خلالها فلسفات الإعلام فيما يلي :

أ- هناك كتابات انطلقت فى تناولها النقدى لهذه الفلسفات من إظهار حقيقة الفكر الذى يقف ورائها والذى ساهم فى صنعها على النحو الذى يحقق مآربه .

وهنا يرى أصحاب هذا المنطلق النقدى أن اليهود أصحاب دور كبير في صناعة هذه الفلسفات وفي دعم تطبيقاها (١).

والواقع أن هذا المنطلق في نقد فلسفات الإعلام يصعب إثباته ، وحتى لو أمكن ذلك فإن هذا لا يغني عن ضرورة نقد البناء الفكرى لهذه الفلسفات نقداً علمياً وموضوعياً .

ب - هناك كتابات لم تتجاوز فى نقدها الانتقادات التى وجهت لفلسفات الإعلام الوضعية من قبل الكتابات التى تدور فى فلك الأرضية المعرفية التى أفرزت هذه الفلسفات وربما أفاضت هذه الكتابات فى سرد المزيد من الأدلة التى تبرهن على فشل هذه الفلسفات فى الواقع العملى (٢).

ج - هناك كتابات ترى أن فلسفات الإعلام أو نظرياته ليست بالنظريات وإنما هى سياسات سواء للنظم السلطوية فى الإعلام أو للهوية التحررية ، أو للدعاية الشيوعية ، وترى أن المذاهب الفكرية التى أفرزت هذه النظريات لا تعدو أن تكون مذاهبا سياسية تستهدف بناءً سياسياً واجتماعياً وثقافياً لا مكان فيه للإعلام ، إلا من أجل الدعاية والترويج لهذا المذهب أو ذاك بعيداً عن الموضوعية العلمية المحايدة (٣) ، وهناك من يذهب إلى أن هذه النظريات لا تخرج

(١) انظر في ذلك:

- عمارة نجيب ، مرجع سابق ، ص ص 40 ، 80 .

- فؤاد توفيق العانى ، الصحافة الإسلامية ودورها فى الدعوة ، (بيروت: مؤسسة الرسالة ، 1993) ص ص 365 ، 366 .

ويلخص الرؤية النقدية لأصحاب هذا المنطلق ما ذكره عمارة نجيب من أن " الحرية والتسلط والمسئولية الاجتماعية والالتزام كلها مفاهيم محل جدل ونزاع تذهب إلى حد يجعل تصورها لدى طرف يناقض تصورها لدى الطرف الآخر . وهذا ما يجعلنا نؤكد تدخل اليهود ، إذ أرادوا أن يضربوا بتدخلهم عددا من العصافير بحجر واحد ."

- عمارة نجيب ، مرجع سابق ، ص 79 .

(٢) انظر على سبيل المثال:

- سليمان درويش عامر ، نظرات في الإعلام ، الجزء الأول ، مبادئ ونظريات الإعلام العام ، ب ت ، ص ص 87 ، 158.

- محمد بن سعود البشر ، مرجع سابق ، ص ص 28 ، 35 .

(٣) أمين ساعاتي ، السياسة الإعلامية في المملكة العربية السعودية ، (الرياض: المركز السعودي للدراسات الاستراتيجية ، 1992) ، ص ص 65 ، 26 .

عن كونها فروض يعوزها الوثوق لتصل إلى مرتبة الحقائق اليقينية ، ويرى أن عجز علماء الإعلام الحديث عن الوصول إلى نظرية موحدة للإعلام أقوى دليل على عجز البشر عن فهم البشر ، وأكبر برهان على وجوب الرجوع للخالق عز وجل (١) .

والواقع أن مثل هذه الكتابات التى تعيب على نظريات الإعلام ارتباطها بالمذاهب السياسية وترويجها لها ، أو تعيب عليها وجود اختلافات بينها وعدم إمكانية إقامة نظرية موحدة ، تغفل أن هذه النظريات تشكلت بالصورة التى تخدم بها تلك المذاهب التى تعمل فى ظلها ، ومن ثم فدورالها فى فلك هذه المذاهب التى أفرزها ، أو اختلافها باختلاف هذه المذاهب أمر طبيعى ومنطقى ولا مجال للطعن فيه .

د - هناك كتابات تناولتها تناولاً نقدياً بمدى قربها أو بعدها عما يطرحه الإسلام بخصوص الفلسفة الإعلامية (٢) ، وهناك من يرى أن تبنى أى من أسس هذه الفلسفات الوضعية فى الواقع التطبيقي هو مناقضة صريحة للإسلام وأخلاقه (٣) لأنها بنيت على عقائد وأنماط سلوك ونظرة للحياة والكون مغايرة تماماً لما جاد به الإسلام (١) .

والواقع أن الحكم على عدم صلاحية تبنى أى من أسس هذه الفلسفات دون الاستناد فى ذلك إلى مقارنة علمية بين أسس هذه الفلسفات والأسس التى يطرحها الإسلام هو حكم يفتقر إلى الدقة .

#### ب – الكتابات التي عملت على طرح البديل الإسلامي :

لم تستطع الكتابات العربية ذات التوجه الإسلامي التي حاولت تلمس ملامح فلسفة الإعلام في الإسلام إقامة بناء متكامل لهذه الفلسفة ، ذلك لأن هذه الكتابات ذهبت مذاهبا شتى في معالجتها لهذه القضية .

(٢) انظر : على حريشة ، نحو إعلام إسلامي : إعلامنا إلى أين ؟، ( القاهرة : مكتبة وهبة ، 1989 ) ص ص 29 ، 34 .

<sup>(</sup>۱) انظر : محمود كرم سليمان ، مرجع سابق ، ص 97.

<sup>(</sup>٣) سيد محمد ساداتي الشنقيطي ، مدخل إلى الإعلام ، سلسلة دراسات في الإعلام الإسلامي والرأى العام ، ( الرياض : عالم الكتب للنشر والتوزيع ، 1991 ) ، ص 28 .

<sup>(</sup>٤) سيد محمد ساداتي الشنقيطي ، أصول الإعلام الإسلامي وأسسه : دراسة تحليلية لنصوص الأخبار في سورة الأنعام(1) ، الجزء الأول لسلسلة دراسات في الإعلام الإسلامي والرأى العام ، ( الرياض : عالم الكتب للنشر والتوزيع ، 1986 ) ، ص 9 .

- فهناك من يرى أن كل محاولة لتنظير الإعلام الإسلامي هي جناية على الإعلام الإسلامي وتضييق لآفاقه ، لأن الإعلام الإسلامي لا يمكن أن تحتويه نظرية ، مهما بذل فيها من جهد ودراسة وبحث (١).
- وهناك من يعترض على كلمة نظرية وتنظير وتصنيف إذا ما قصد بها وجهة النظر الإنسانية ، أو إذا قصد بها وجود فلسفة البشر لها أو اجتهادهم فى صنعها ، ولا يرى غضاضة فى استخدام مصطلح "نظرية" إذا قصد به مجرد التصنيف الذى هو الاجتهاد فى القياس والمقارنة والتسمية (٢).
- وهناك من يتخطى حدود الاهتمام بالمسمى إلى الاهتمام بتحديد ملامح الرؤية الإسلامية لفلسفة عمل وسائل الإعلام ، ولكنه يكتفى فقط بالقول بأن هذه الرؤية تعتمد على نفى ما يخالف العقيدة أو يلحق الضرر بالمجتمع الإسلامى أكثر مما تعتمد على إثبات وتحديد كل ما هو صالح (٣).
  - وهناك من عمل على طرح تصور لبناء نظرية الإعلام الإسلامي مكتفياً في ذلك بالحديث عن عناصر العملية الإعلامية ، والضوابط التي وضعها الإسلام لكل عنصر ، والضوابط التي وضعها لعملية التفاعل بين هذه العناصر ، دون أن يلتفت إلى المقدمات الأساسية التي لا تعدو هذه الضوابط أن تكون نتائج طبيعية لها (<sup>2)</sup>.
  - وهناك من حاول تلمس الإطار العام للنظرية الإعلامية في الإسلام من خلال تحديد الركائز التي تقوم عليها ، وذلك دون أن يلتفت لأهمية تحديد الإطار العام للنظرية الاجتماعية الإسلامية والتي تعد النظرية الإعلامية جزءً أصيلا منها ، ودون أن يلتفت أيضاً لأهمية تحديد الإطار الكوزمولوجي الذي أفرز النظرية الاجتماعية الإسلامية وبالتالي أفرز النظرية الإعلامية الإسلامية ، كمقدمتين ضروريتين لتحديد الإطار العام لفلسفة الإعلام في الإسلام (°).

<sup>(</sup>۱) انظر : حامد عبد الواحد ، **الإعلام في المجتمع الإسلامي** ، سلسلة دعوة الحق ، السنة الثالثة ، العدد (33) ، ( مكة المكرمة:رابطة العالم الإسلامي، ذو الحجة 1404هـ ، سبتمبر 1984م ) ، ص ص 47 . 48

<sup>(</sup>٢) - عمارة نجيب ، مرجع سابق ، ص 70 .

<sup>-</sup> فؤاد توفيق العاني ، مرجع سابق ، ص 367 .

<sup>(</sup>٣) حمدي حسن ، مرجع سابق ، ص 162 .

<sup>(</sup>٤) انظر : محمود كرم سليمان ، مرجع سابق ، ص ص 100 ، 151 .

<sup>(</sup>٥) انظر : محمد سيد محمد ، مرجع سابق ، ص 256 : 264

- يضاف لما سبق عددا كبيرا من الكتابات يكاد يغطى كافة مناحى الرؤية الإسلامية للإعلام ، لكن هذه الكتابات تفتقر إلى رؤية متكاملة لفلسفة الإعلام الإسلامى تنطلق على هداها في معالجة هذا الجزء أو ذاك من الرؤية الإسلامية للإعلام (').

#### تقويم كتابات التوجه الإسلامي :

إذا كان المأخذ الذى يمكن تسجيله على كثير من الكتابات العربية التى تتبنى الفلسفات الإعلامية الوضعية ، أو تدعو إلى تبنى إحداها ، يتمثل فى اتخاذ هذه الكتابات لقرار التبنى لهذه الفلسفات دون أن تستكشف مدى الاتفاق أو الاختلاف بين الأرضية التى أفرزت هذه الفلسفات والأرضية الإسلامية المراد نقلها إليها ، كمقدمة ضرورية لاتخاذ هذا القرار على أساس علمى ومنطقى سليم ، فإن المأخذ الذى يمكن تسجيله على الكتابات ذات التوجه الإسلامي – سواء تلك التى تناولت فلسفات الإعلام الوضعية تناولاً نقدياً ، أم تلك التى عملت على تلمس ملامح فلسفة الإعلام فى الإسلام – يكاد يقترب من المأخذ الذى يسجل على هذه الكتابات .

ففيما يتعلق بالكتابات التى تناولت فلسفات الإعلام الوضعية تناولاً نقدياً جاداً يلاحظ ألها أغفلت نقد هذه الفلسفات فى ضوء المقدمات الأصلية التى أفرزها ، والتى تتمثل فى المسلمات التى تشكل ملامح النسق الفكرى العلمانى ( الكوزمولوجيا العلمانية ) ، واقتصرت على تناولها النقدى فى ضوء بعض المقولات المباشرة التى أفرزها ، والتى تتمثل فى مقولات الفكر الاجتماعى الذى أفرز كل نظرية منها ، رغم أن هذه المقولات ليست بالمقدمات الأصيلة ولا تعدو أن تكون نتائجا للمقولات التى شكلت ملامح النسق العلمانى بأكمله ، والذى كان يتطلب النقد المنطقى السليم البدء كها ، لأن النتائج لا تنتقد فى ذاها وإنما فى ضوء المقدمات التى أفرزها ، لاسيما وأن الذى يسعى لهذا التناول النقدى يتبنى نسقا فكريا مغايرا تماماً للنسق الفكرى الذى أفرز هذه الفلسفات .

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال:

<sup>-</sup> محمد كمال الدين إمام ، النظرة الإسلامية للإعلام : محاولة منهجية ، ط2 ، ( الكويت : دار البحوث العلمية ، 1983 ) .

<sup>-</sup> سعيد بن ثابت، الحرية الإعلامية في ضوء الإسلام ، ط2 ، (الرياض : دار عالم الكتب ، 1993) - أيمن محمد النبوى غبور ، " النظريات الوضعية لعلوم الاتصال الجماهيرى والمجتمع الإسلامي المعاصر : دراسة تطبيقية على كل من مصر والسعودية في الفترة من 1975 إلى 1992 " ، رسالة دكتوراه غير منشورة ، ( جامعة الزقازيق ، كلية الآداب ، 1996 ) .

أما الكتابات التى اتجهت إلى المساهمة فى عملية بناء فلسفة إعلام إسلامى ، فرغم ألها قدمت إسهامات هامة فى هذا الصدد ، إلا ألها لم تهتم بالتأصيل للمقدمات التى تقوم عليها هذه الفلسفات على النحو المرجو . وربما يكون مرد ذلك إلى أن أى من هذه الدراسات لم تقصر همها على وضع تصور متكامل لهذه الفلسفة ، وإنما الملاحظ ألها إما ركزت جل اهتمامها على تناول جزئية معينة من هذه الفلسفة ، وإما تناولت هذه الفلسفة بالحديث ضمن أشياء كثيرة أخرى .

ومن ثم يصعب القول أن هذه الكتابات قدمت تصورا متكاملا لفلسفة إعلامية إسلامية تبز فلسفات الإعلام الوضعية ، تنبنى على أسس منطقية راسخة  $^{(1)}$  .

بعد هذا العرض السريع لأهم الكتابات العربية التى تناولت فلسفات الإعلام الوضعية سواء تلك التى تدور فى فلك الأرضية الني أفرزها ، أم تلك التى تناولتها من الأرضية الإسلامية وحاولت تلمس ملامح الفلسفة الإعلامية البديلة ، تنجلى أمامنا أهم أوجه القصور التى تشوب هذه الكتابات ، والتى تحاول هذه الدراسة – بعون الله – المساهمة ولو بقدر ضئيل فى تلافيها من خلال تناولها النقدى المقارن لهذه الفلسفات من المنظور الإسلامي .

<sup>(</sup>١) وهذا ما جعل الرؤية الإسلامية للإعلام محل نقد من قبل بعض الباحثين ، يدلل على ذلك ما وصف به أحد الباحثين الرؤية الإسلامية للإعلام بأنها " يتعاورها عوامل ضعف كثيرة أبرزها استناد غالبية المنظرين للإعلام "الإسلامي" ومسئولياته على مرتكزات نظرية "دعائية" أكثر منها "علمية" وهو الأمر الذي يعرض تماسكها المنطقي للاهتزاز ومنطلقاتها للنقد والمراجعة " .

<sup>-</sup> محمد حسام الدين محمد أبو العلا ، مرجع سابق ، ص 102.

# المطلبالثال ملى المحلف عية مى مجية على المحلف المحلف عية المحلف على المحلف على المحلف المحلف

إذا كان الباحث يتخذ من المنهج التحليلي الأداة الأساسية في دراسته النقدية لفلسفات الإعلام الوضعية ، فإنه يتخذ من المنظور الإسلامي المبدأ الموجه والهادي له في عملية التركيب التي يقيمها على أنقاض ما يتم تفنيده – خلال عملية التحليل التي يقوم بها – من مقولات هذه الفلسفات .

والواقع أن المنظور الإسلامي الذي ننطلق منه في عملنا التركيبي له منهجية خاصة ترتبط به ارتباطاً عضوياً ، بحيث لا يمكننا فصلها عنه لاستخدامها في نسق فكرى مغاير ، وهذه المنهجية تنتمي لذلك الصنف من المناهج التي ترتبط بالمذهب أو النسق الفكرى الذي أفرزها والتي أشرنا إليها سلفا – مثلها في ذلك مثل المنهجية الوضعية التي لا مناص لمن يتبنى النسق الفكرى الوضعي من السير على هداها في معالجة كل قضية تعن له .

وقبل التحدث عن الكيفية التى سيتناول الباحث خلالها فلسفات الإعلام الوضعية تناولاً نقدياً مقارناً من المنظور الإسلامى ، نعرض لأهم ملامح المنهجية الإسلامية التى يتبناها هذا المنظور  $\binom{1}{2}$  لتوضيح أهم ما تتسم به هذه المنهجية فى مقابل المنهجية الوضعية ، وتوضيح الإطار الذى تتيحه هذه المنهجية لتناول فلسفات الإعلام الوضعية تناولا مقارنا من خلاله .

وبذلك ينقسم هذا المطلب إلى فرعين هما : ملامح منهجية المنظور الإسلامي ، وإطار تناول فلسفات الإعلام الوضعية من المنظور الإسلامي .

\_\_\_\_\_\_ (١) تجمع هذه المنهجية تحت لوائها منهجين كبيرين هما المنهج الأصولي والذي يختص بوظيفة التأصيل

المنهجي والتنظيري ممثلاً في منهاجية الاجتهاد والتي ترتبط أساساً بفقه الحكم والتي لا تممل في نفس الآن فقه الواقع ، والمنهج الثاني هو المنهج الحضاري والذي يرتبط بفقه الحركة وفقه الواقع والتغير والاستحلاف حول ملامح المنهج الأصولي انظر :

<sup>-</sup> محمد أمزيان ، مرجع سابق ، ص ص 399 ، 406

<sup>-</sup> سيف الدين عبد الفتاح ، مرجع سابق ، ص ص 221 ، 222 .

حول أهم ملامح المنهج أو المنظور الحضاري انظر:

<sup>-</sup> نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص 88 ، 104 .

<sup>-</sup> سيف الدين عبد الفتاح ، المرجع السابق ، ص 346 .

# الفرع الأول ملامح عي جية العيظور الإسلامً

يمكن تناول أهم ملامح منهجية المنظور الإسلامي أو المنهجية الإسلامية من خلال الحديث عن الإطار الذي تتحرك فيه هذه المنهجية ، والمصادر التي تعتمد عليها في استقاء الحقائق والمعارف ، وانعكاس ذلك على السمات التي تميزها عن المنهجية الوضعية .

### أولا – إطار المنهجية الإسلامية :

إن محيط حركة المنهجية الإسلامية وإطارها ينطلق من تكامل مفهومي الغيب والشهادة  $^{(1)}$ ، ولا يقصر اهتمامه على عالم الشهادة فقط كما يفعل المنهج الوضعى .

وأهم معطيات عالم الغيب على الإطلاق – والتى يمثل التسليم بها تسليماً بكل ما ينجم عنها من معارف غيبية – هى وجود الله – سبحانه وتعالى – الخالق الواحد المهيمن على كل صغيرة وكبيرة فى أمور الكون ، وينتج عن التسليم بهذه المقدمة نتيجة طبيعية هى أن هذا الخالق الواحد المهيمن الفاعل فى حياة خلقه ، هو خالق عالمى الغيب والشهادة ، وهو العالم الأوحد بهما ولا مصدر لمعرفة ما غاب عنا سواه "وَعِنْدَهُ مَعَاتِمُ الْغَيْبِ لِا بِبَعْلُومُهَا إِلَا هُوَ" (٢) .

وقد أخبرنا سبحانه ما يهمنا من حقائق عالم الغيب مثل إخباره لنا عن كيفية خلقنا وعلته ، ومصيرنا ، وما ينتظرنا فى العالم الآخر من حساب وما يليه من ثواب أو عقاب ، ومثل إخباره لنا عما يحيط بنا من مخلوقات لها ارتباط مباشر بوجودنا سواء فى هذا العالم أو فى العالم الآخر وهى الجن والملائكة ، وما إلى ذلك من أمور الغيب التى لابد من الإلمام ببعض المعارف عنها .

وهكذا ، وعلى ضوء المعارف التى أمدنا الله بما عن عالم الغيب ، والمعارف التى يمكننا إدراكها من عالم الشهادة ، تنطلق المنهجية الإسلامية فى معالجة كافة قضاياها معالجة شمولية ، بخلاف المنهجية الوضعية التى تعالج كافة قضاياها فى إطار عالم الشهادة وحده .

## ثانياً – تكامل معادر التنظير في المنهجية الإسلامية :

تفرض طبيعة الإطار الذى تتحرك فيه المنهجية الإسلامية أن يستمد الباحث المسلم حقائق عَالَم الغيب من عَالِم الغيب "عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْمِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَدَدًا إِلا مَنْ ارْتَضَى مِنْ

<sup>(</sup>١) حول تكامل مفهومي الغيب والشهادة وانعكاساتهما على المنهجية الإسلامية انظر:

<sup>-</sup> عبد الحميد أحمد أبو سليمان ، أزمة العقل المسلم ، سلسلة إسلامية المعرفة (9) ، ( فرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1991 ) ، ص ص 9 116 .

<sup>(</sup>٢) الأنعام ، آية 59 .

رَسُولِ" (١) ، وأن يستمد معارفه فيما يتعلق بعالم الشهادة من خلال استقرائه للوقائع الحسية التي تمكّنه حواسه من إدراكها .

ومن خلال المزاوجة بين هذين النوعين من أنواع المعرفة ، ومن خلال ما ركب فى العقل ذاته من قدرات تؤهله لإدراك العلاقات بين المتغيرات ، واستخلاص النتائج من المقدمات ، تصبح عملية إقامة الأبنية النظرية فى ظل هذه المنهجية قائمة على أسس راسخة من الحقيقة المتكاملة المناحى (٢).

وفيما يلى نعرض للمصادر التى تستمد منها المنهجية الإسلامية معارفها وتقيم على هداها أبنيتها النظرية بشيء من التفصيل:

#### 🗆 – الوحى :

الوحى كمصدر للمعرفة والتوجيه فى حياة الإنسان يقصد به عموماً كلمة الحق التى أوحى الله بها إلى الأنبياء والرسل ، لكى تبلغ ما أمر الله به إلى الأمم . والوحى كمصدر للمعرفة والتوجيه الإسلامى يقصد به كلمة الله وإرادة الحق التى أوحى بها إلى نبيه ورسوله محمد صلى الله عليه وسلم ليبلغها إلى الناس كافة رسالة خاتمة كاملة شاملة ، هداية للناس وإرشاداً إلى معنى وجودهم ، وغاية هذا الوجود وتبياناً للمقاصد والمبادئ والقيم والأحكام التى ينبغى أن يلزموها لتحقيق غاية وجودهم وبلوغ مقاصد أعمالهم وعلاقاقم . وجوهر ما يقدمه الوحى للناس هو توضيح طبيعة علاقة الإنسان بالله سبحانه وتعالى ، وغاية وجود الإنسان فى هذه الحياة ، ومصيره فيما وراء الحياة (٣) .

وهكذا تتميز المنهجية الإسلامية عن المنهجية الوضعية باعتمادها على مصدر علوى تستمد منه حقائق الغيب كاملة ، كما تستمد منه كليات الوجود وغاياته ومقاصده ، وتتخذ منه هادياً وموجهاً لها في أي بناء نظرى تقيمه (ئ) .

<sup>(</sup>١) الجن ، آيات 26 ، 27

<sup>-</sup> راجح عبد الحميد الكردى ، **نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة** ، سلسلة الرسائل الجامعية (8) ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1992 ) ، ص ص 480 ، 482 .

<sup>.</sup> 116 , 0 = 0 = 0 , 0 = 0 = 0 . 0 = 0 = 0 = 0 . 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 =

كذلك - عبد الحميد أبو سليمان ، قضية المنهجية في الفكر الإسلامي ، سلسلة رسائل إسلامية المعرفة (4) ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1989 ) ، ص ص 15 ، 16 .

<sup>(</sup>٤) للمزيد حول مدى الاعتماد على الوحى في المنهجية الإسلامية انظر:

#### □ – الواقع المحسوس :

المصدر الثانى الذى تستقى منه المنهجية الإسلامية معارفها وتقيم على هداه أبنيتها النظرية هو الواقع المحسوس، فهى تعمل على استقراء الواقع بما يناسبه من أساليب علمية، بغية تحديد السنن والنواميس التى تحكم التفاعل بين أجزائه، مهتدية فى ذلك بالثوابت التى أمدها بما الوحى.

وبذلك تتميز المنهجية الإسلامية عن المنهجية الوضعية باستنادها إلى الوحى كمبدأ هاد تضبط على ضوء الكليات التي يمدها بها ، المعارف الجزئية التي تستقيها من الواقع المحسوس (١)

ويؤدى اعتماد المنهجية الإسلامية على الوحى كمعيار ثابت تنطلق منه فى ضبط المعارف الجزئية المستقاة من الواقع المحسوس إلى تلافى أهم وجهين من أوجه قصور المنهجية الوضعية (٢) التى تقيم بناياتها النظرية كاملة على المعطيات الجزئية للواقع المحسوس ، وهما :

اعتمادها التام على المتغيرات والعوامل الني تستطيع رصدها في الواقع المحسوس
 كمقدمات تقيم عليها بناياتها النظرية ، وهكذا فإن ظهور أى متغير جديد بتغير الزمان أو المكان
 كفيل بأن يصيب هذا البناء النظرى بالخلل والقصور .

إغفالها التام للجوانب الغيبية التى قد يكون لها تأثير مباشر على ما يمكن رصده من ظواهر فى عالم الحس ، وهذا يجعل فهم هذه الظواهر فهماً قائماً على معطيات منقوصة .

وبالطبع تتلافى المنهجية الإسلامية هذين الجانبين من جوانب القصور باعتمادها على معارف الوحى التى تعطى نظرة متكاملة للعوامل الفاعلة فى الظاهرة الإنسانية ، لا ينال منها تغير الزمان أو المكان ، لأنها صادرة ممن خلق الزمان والمكان ، كما أنها لا تغفل فى تحليلها لمعطيات الحس ما قد يكون ذى تأثير فاعل عليه من غيبيات .

<sup>—</sup> طه جابر العلواني ، **الأزمة الفكرية المعاصرة : تشخيص ومقترحات علاج** ، سلسلة المحاضرات

<sup>(1) ،</sup> ط2 ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1992 ) ، ص ص 29 ، 30 .

<sup>(</sup>۱) عبد الحميد أحمد أبو سليمان ، "معارف الوحى : المنهجية والأداء" ، مجلة إسلامية المعرفة ، السنة الأولى ، العدد الثالث ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، رمضان 1416هـ ، يناير 1996م ) ، ص ص ص 100 ، 101 .

<sup>(</sup>٢) حول نقائص وسلبيات المنهجية الوضعية انظر:

<sup>.</sup>  $86 \cdot 50$  , 90 , 90 , 90 , 90 , 90

#### □ – العقل:

العقل في المنهجية الإسلامية هو أداة الحصول على المعرفة ، وأداة إقامة الأبنية النظرية بناء على المعارف التي يحصل عليها سواء من كتاب الله المقروء (الوحى) أو كتاب الله المفتوح (الكون). ويسعى العقل الملتزم بالمنهجية الإسلامية في قراءته لكتاب الله المسطور للوصول إلى توحيد الألوهية البارزة في نشاط الظواهر ، وحركاتها ووجودها وتفاعلاتها والسنن والقوانين التي تحكمها – وكلها صنع الله الذي أتقن كل شئ – والانطلاق نحو حفظ الأمانة ، والقيام بمهمة الخلافة ، واستعمال قوانين التسخير لتحقيق حالة "الشهود الحضاري "و " إخراج الأمة الوسط "وبناء "الأمة الخيرة ". كما أنه في قراءته للكون – كتاب الله المفتوح سعى إلى اكتشاف أسرار الخلق ، وعلاقات الموجودات ، وأشكال الظواهر وخصائصها وسننها ، وإدراك القدرة الإلهية المدبرة لها للوصول إلى توحيد الربوبية وتوحيد الصفات ، المحررين للوجدان الإنسايي من كل ضغط ، المطلقين لطاقات العقل الإنسايي في الوجود ، المهيئين له الاستفادة من قوانين التسخير والاستخلاف (١٠).

والعقل الملتزم بالمنهجية الإسلامية يعلم أن أى تعارض أو تناقض يبدو له بين مصدرى المعرفة (الوحى والكون) لابد أن يكون عجزاً فى الأداة ، سواء كان ذلك فى أدوات فهم معارف الوحى والاستنباط منها ، أو فى أدوات تحصيل معارف الكون والطبيعة والإنسان (٢٠) . وذلك لأنه لا يمكن أن يكون هناك تناقضا بين هذين المصدرين لأن خالقهما وصانعهما واحد ، ومن ثم فالحقيقة واحدة لا تتعدد (٣) .

\_\_\_\_

- إسماعيل راجى الفاروتي ، صياغة العلوم الاجتماعية صياغة إسلامية ، سلسلة رسائل إسلامية المعرفة (5) ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1989 ) ، ص ص 16 ، 17 .

<sup>(</sup>١) طه حابر العلواني ، "العقل وموقعه في المنهجية الإسلامية" ، مجلة إسلامية المعرفة ، السنة الثانية ، العدد (6) ، ( فيرحينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، ربيع الآخر 1417هـ ، سبتمبر 1996م ) ، ص 80 .

<sup>(</sup>٢) انظر: عبد الحميد أحمد أبو سليمان، معارف الوحى: المنهجية والأداء، مرجع سابق، ص 98 ، 99 .

<sup>(</sup>٣) انظر:

<sup>-</sup> محسن عبد الحميد ، المذهبية الإسلامية والتغير الحضارى ، كتاب الأمة ، عدد 6 ، ( قطر : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ، 1404هـ ، 1984م ) ، ص 4 .

#### ثالثًا – سمات المنمجية الإسلامية :

فى ضوء عرضنا الموجز لإطار المنهجية الإسلامية ومصادر التنظير فيها مقارنة بالمنهجية الوضعية ، يمكن أن نسرد أهم ما تتسم به المنهجية الإسلامية فى مقابل المنهجية الوضعية :

□-الربانية: ذلك لأن المنهجية الإسلامية تعتمد أساساً على أصل رباني متين هو "الوحى " بما يعنى ألها مرتبطة بالدين وجوداً وعدماً ، معنى ومبنى ، فكراً وحركة ، وذلك على خلاف التصورات الوضعية التي لا تعترف بالدين أساساً ، ومصدراً للحركة في الحياة إلى الحد الذي تقف فيه هذه التصورات من الدين موقف العداء ، وفي أحسن الأحوال تعطيه دوراً ثانوياً في رصد وتحليل وتوجيه الظواهر الإنسانية والاجتماعية (١٠).

ويترتب على ربانية الوحى الذى يعد المصدر المهيمن على المنهجية الإسلامية اتسام هذه المنهجية بسمتين هامتين عن المنهجية الوضعية :

الحقبات : حيث يشكل الوحى المعايير الثابتة والمعصومة لمسيرة العقل الإنساني والفعل البشرى ، باعتباره قيم معيارية خارجة عن وضع الإنسان ، غير منحازة لفعله أو تبريره ، وغير متأثرة بتكوينه وظروفه (٢) وهذه المعايير الثابتة تشكل أدوات التصويب والتجديد وأداة معايرة الواقع ، واكتشاف مواطن الخلل ، وتحديد مواضع القصور ، وتبين أسباب التقصير (٣)

وبذلك تنأى المنهجية الإسلامية المعتصمة بالثوابت الربانية عن التخبط والتغير المستمر من حال إلى حال كما نلحظ في المنهجية الوضعية التي لا تجد مرسى ترسو عنده (٤)، وهذا ما

<sup>. 6</sup> ص ، سيف الدين عبد الفتاح ، مرجع سابق ، ص 6

<sup>(</sup>٢) عمر عبيد حسنة ، مقدمة مطولة لكتاب أكرم ضياء العمرى ، قيم المجتمع الإسلامي من منظور تاريخي ، الجزء الأول ، سلسلة كتاب الأمة ، العدد 39 ( قطر : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ، مارس 1994م ) ص ص 15 ، 16 .

<sup>-</sup> انظر أيضا ، حسين عبد اللطيف الشافعي " تجديد الفكر الإسلامي : المفهوم والدواعي والخطوات " في لجنة الفكر الإسلامي وعطاؤه للحياة المعاصرة ، لجنة الفكر الإسلامي وعطاؤه للحياة المعاصرة ، سلسلة قضايا إسلامية ، عدد ( 9 ) ، ( القاهرة : المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، عدد ( 9 ) ، ( القاهرة : المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، 32 .

<sup>(</sup>٤) عادل حسين ، مرجع سابق ، 246 .

نلحظه بوضوح في شتى مناحى الفكر الاجتماعي الوضعي (سياسية - اقتصادية - إعلامية .... الخ).

اللغ عيرف ألطار شعاب : حيث تعطى المنهجية الإسلامية للعقل المسلم حق الاجتهاد ليضع للجديد ما يناسبه ويصلحه ، دون أن يكون هذا الجديد الموضوع من قبل الفكر الإنساني الطلعة العبقرى إضافة إلى الأصول الثابتة ، بل فرع يصدر عنها ، وموصول بها ، وهكذا تفتح المنهجية الإسلامية الباب لكل جديد لتكون شريعة الإسلام بذلك جديدة وحية على الدوام مسايرة لكل زمان ومكان (١).

وهكذا ترتكز المنهجية الإسلامية على إطار ربابي ثابت يعصم العقل الإنسابي – القاصر بطبعه عن إدراك الغيبيات والكليات - من التخبط والتشتت في فهم أبعاد الظاهرة الإنسانية المعقدة بطبيعتها ، والمعرضة لدخول بعض التغيرات عليها بفعلى الزمان والمكان ، ثما يجعل فهم العقل بمفرده - دون الاستعانة بالإطار الربابي الثابت فهماً قاصراً ونسبياً ، وإن انطبق على مكان وزمان معين قد لا ينطبق على زمان أو مكان مغايرين ، وهذا عين ما نراه في الفكر الاجتماعي الوضعي .

(١) انظر:

<sup>-</sup> أحمد عبد الغفور عطار ، أصلح الأديان للإنسانية عقيدة وشريعة ، سلسلة دعوة الحق ، العدد (66) ، ( مكة المكرمة ، إدارة الصحافة والنشر برابطة العالم الإسلامي ، رمضان 1407هـــ ، مايو 1987م)، ص ص 95، 96.

<sup>-</sup> وللمزيد حول الثابت والمتغير في المنهجية الإسلامية مقارنة بالمنهجية الوضعية انظر:

<sup>-</sup> محمد أمزيان ، " تلازم الموضوعية والمعيارية في الميثودولوجيا الإسلامية " في ندوة الإسلام ومناهج العلوم التي عقدها المعهد العالمي للفكر الإسلامي بالاشتراك مع جامعة قسطنطينية بالجزائر في الفترة من 6 - 8 سبتمبر 1989م ، ص 209 : 211 .

<sup>-</sup> محمد شوقي الفنجري ، **جدلية الإسلام** : دراسة مقارنة مختصرة للكشف عن المنهج المعرفي الإسلامي وطبيعة التوازن بين المتناقضات والتغير المستمر ، ( الرياض : دار ثقيف للنشر والتأليف ، ﴿ 1989 ) ، ص ص 57 ، 58

<sup>–</sup> على أحمد مدكور ، مفهوم المنهاج التربوى فى التصور الإسلامي : ورقة مقدمة إلى **مؤتمر نحو بناء** نظرية تربوية إسلامية معاصرة المنعقد في عمان بالمملكة الأردنية الهاشمية في الفترة من 2 - 5 محرم 1411هـ ، من 27 إلى 30 يوليو 1990م ، الجزء الثاني ، (عمان : الشركة الجديدة للطباعة والنشر ) ، ص ص 76 ، 77 .

#### □ – الشهول :

من خلال ما سبق من عرضنا لإطار المنهجية الإسلامية ومصادر المعرفة فيها ، وجمعها بين الثابت والمتغير ، يتضح لنا مدى الشمول الذى تتسم به هذه المنهجية عن المنهجية الوضعية ، وهذا يجعل – بلا شك – هذا النهج في دراسة أى ظاهرة فمجاً علمياً بمعنى الكلمة ، لأنه إذا كان المنهج العلمي في التفكير ، والسبيل الموضوعي لاكتشاف الحقيقة وتحصيل المعرفة والوعي بالوجود ، وكذلك الأسلوب الدقيق لوصف المكتشفات والتعبير عنها .. إذا كان ذلك جميعه رهناً برؤية الظاهرة موضوع المدراسة من كل جوانبها ، والربط الحي بين كل سماتها وقسماتها وعواملها وأسبابها وتأثيراتها وظواهرها ومتغيراتها .. فإن المنهج الإسلامي الذي لا يقف في العالم عند " عالم الشهادة " وحده .. وفي الإنسان عند " الحاجات الاقتصادية " دون سواها .. وفي المجتمع عند " العوامل المادية " أو " الفكرية " دون غيرها .. وفي سبل الوعي والمعرفة عند " الحواس " وحدها .. إن هذا المنهج الإسلامي الجامع الحيط ، هو المنهج العلمي الوحيد .. وإن المبيله هو السبيل الموضوعي لاكتشاف الحقيقة ، وإن أسلوبه هذا هو الأسلوب الأدق في وصفها (١٠) .

ولا تقف قاعدة الشمولية في المنهجية الإسلامية عند المجال البحثي فقط ، بل تمتد إلى عملية التطبيق ، وتطبيق جزء من الرؤية الإسلامية دون آخر ، في إطار مجتمعات لا تحكم الإسلام ، لا يشكل نهجاً سليما ، لأن صلاحية مثل هذا الجزء مرتبطة بالإطار الإسلامي بكليته ، ولا تنبع من ذلك الجزء بعينه (٢) .

ومن خلال النظرة الشاملة الكلية للمنظور الإسلامي ( بحثا وتطبيقا ) يتبين لنا تميز المنظور الإسلامي عن نظيره الوضعي .

ويمكن أن نوجز النتائج التي تترتب على شمول التناول للظاهرة المدروسة من المنظور الإسلامي في نتيجتين هامتين :

أ- الإحاطة بجميع أبعاد الظاهرة المدروسة ، ومن ثم فهم هذه الظاهرة على حقيقتها ، مما ييسر التعامل معها ووضعها في سياقها الطبيعي ، دون إهمال لأحد عناصرها ، ذلك أن مجرد التغافل عن أي عنصر منها سوف يؤدي إلى اختلال فهمها .

ب– التوازن فى التناول : بحيث لا يطغى أحد الأبعاد على الآخر ، ودون تحيز لجانب دون آخر ، وإبراز دوره والإقلال من دور الجوانب الأخرى وجعلها تابعة له ، وهذا لا يعنى

(٢) منير شفيق ، الإسلام في معركة الحضارة ، ( الكويت : دار القلم ، 1989 ) ، ص 103 .

<sup>(</sup>١) محمد عمارة ، مرجع سابق ، ص 15 .

إعطاء كل جوانب الظاهرة أحجاما واحدة من حيث الدور والأهمية والتأثير ولكن إعطاء كل جانب موقعه فى كل حالة من الحالات على ضوء ما هو قائم فعلا لا على ضوء حكم مسبق (١).

بعد هذه الإطلالة السريعة على ملامح ومقولات المنهجية الإسلامية مقارنة بالوضعية يتضح لنا أن الخلاف بينهما ليس خلافا فى الأشكال والوسائل بل هو بالأساس خلاف فى المصادر والمنطلقات والغايات أو بالأحرى خلاف فى فلسفة العلم ذاته وأسسه وغاياته ونظريته (٢).

ولما كانت نتائج أى بحث ، وما يمكن إقامته من أبنية فكرية على هداها ، ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالمنهج المتبع فى الوصول لهذه النتائج ، فإن هذا يعنى أن هذه النتائج أو المعارف وما يقام فى ضوئها من أبنية فكرية سوف تختلف باختلاف المنهج الذى تنطلق منه .

ولما كانت هوة الخلاف بين المنهج الإسلامي والمنهج الوضعي شاسعة – كما رأينا – فإن هذا يعنى أن ما يقام من أبنية فكرية إعلامية على هدى أي من المنهجين سوف يختلف اختلافاً شاسعاً عن نظيره في المنهج الآخر

وهكذا أوضحنا خلال الصفحات القليلة السابقة أهم ملامح منهجية المنظور الإسلامى التي ننطلق منها في الاقتراب النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية ، وننطلق منها في تلمس ملامح البديل الذى يطرحه الإسلام لكل ما يتسنى لنا نقده وتفنيده سواء ما تطرحه الفلسفات الإعلامية الوضعية من مقولات ، أو المقولات التي تمثل الدعائم التي تقوم عليها هذه الفلسفات .

- وحول التوازن والوسطية في المنهج الإسلامي انظر:

- وحول التوازن وباقى سمات المنهجية انظر:

<sup>(</sup>١) نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص 93 ، 94 .

<sup>-</sup> محمد عمارة ، مرجع سابق ، ص 38 .

<sup>-</sup> محسن عبد الحميد ، **الإسلام والتنمية الاجتماعية** ، ( حدة : دار المنار للنشر والتوزيع ، ب ت) ، ص ص 28 ، 31 .

<sup>(</sup>٢) طه جابر العلواني ، مقدمة لكتاب إبراهيم أحمد عمر ، فلسفة التنمية : رؤية إسلامية ، سلسلة أبحاث علمية (4) ، (فيرجينيا: المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1992) ، ص ص 3 ، 4 .

وفيما يلى نعرض للإطار الذى سوف يتم من خلاله الاقتراب النقدى المقارن لفلسفات الإعلام الوضعية .

# الفرعال و الفرعال و المعالم و المعا

من الطبيعى أن يؤدى الاختلاف بين المنهجين الإسلامى والوضعى إلى إقامة مذهبين أو نسقين فكريين مختلفين ، ومن البديهى أن تكون الأبنية الفكرية الداخلية فى كل مذهب منهما متوافقة مع طبيعة المذهب التى تنتمى إليه ولا مجال هنا لبتر أى من الأبنية الفرعية فى أحد النسقين وغرسها فى الآخر إلا إذا كان هناك قدر من التشابه بينهما يسمح هذا النقل . أما إذا لم يكن هناك قدر من التشابه ، أو لم يشذب هذا البناء الفرعى بالشكل الذى يجعله موائماً لطبيعة النسق الذى ينقل إليه ، فإن هذا بلا شك نقل محكوم على نتائجه بالفشل (١) .

وإذا ما نظرنا إلى فلسفات الإعلام الوضعية التى هى جزء أصيل من النسق الفكرى الوضعى (الكوزمولوجيا العلمانية) فى ضوء هذا المنطق، نجد أن صلاحية نقلها إلى النسق الفكرى الإسلامي (الكوزمولوجيا الإسلامية) مرهونة بقدر التشابه بين النسقين. وهذا يعنى عدم إمكانية الحكم على سلامة نقل هذه الفلسفات أو إحداها دون النظر إليها فى إطار الكل الذى أفرزها.

وهكذا ومادام هدف هذه الدراسة هو تبين مدى صلاحية نقل أى من فلسفات الإعلام الوضعية إلى مجتمعات من المفترض ألها تتبنى نسقا فكريا مغايرا للنسق الدى أفرز هذه الفلسفات ، فلا مناص أمامنا ، فى سبيل تحقيق هذا الهدف ، من تناول هذه الفلسفات تناولا نقديا ومقارنا فى إطار النسق الفكرى الذى أفرزها لتبين مدى انعكاساته عليها ، ومدى التشابه بين هذا النسق الفكرى والنسق الإسلامي المراد نقلها إليه .

والواقع أن هذا الإطار من التناول الذى يتبناه الباحث لا يفرضه هدف هذه الدراسة بقدر ما تفرضه طبيعة الفلسفات الإعلامية الوضعية محل الدراسة ، والتى تنتمى لنسق فكرى مغاير تماماً للنسق الذى ينطلق منه الباحث في التناول النقدى المقارن لهذه الفلسفات .

<sup>(</sup>١) قريب من هذا قول الدكتور عزت قرنى : " لا يكون جزاء النقل المنافى لطبائع التكوين الثقافي إلا الفشل " .

<sup>-</sup> عزت قربى ، " إشكالية الحرية " مجلة عالم الفكر ، المجلد الثابى والعشرون ، العدد الثابى ، ( الكويت : وزارة الإعلام ، أكتوبر – نوفمبر – ديسمبر 1993 ) ، ص 198 .

وحتى يمكننا فهم المزيد من الأسباب التي تفرض تناول فلسفات الإعلام الوضعية تناولاً نقدياً مقارناً في ضوء البنية الكلية للنسق الفكرى الوضعي الذي أفرزها ، نعرض فيما يلى لطبيعة العلاقة بين البنية الكلية للنسق - أى نسق - وبين أجزائه ، لنوضح على ضوء ذلك موقع فلسفات الإعلام الوضعية من البنية الكلية للنسق الفكرى الوضعي ، ثم نعرض على ضوء ذلك للكيفية التي سنتناول خلالها فلسفات الإعلام الوضعية تناولاً نقدياً مقارناً من المنظور الإسلامي .

#### بنية النسق الفكرى :

يتكون أي نسق أو مذهب فكرى من مقدمة محورية أو أكثر (١) تنبثق عن هذه المقدمات نتائج ، هذه النتائج تعد بدورها مقدمات يمكن أن تتوالد منها نتائج أخرى ، وهكذا حتى تكتمل بنية النسق الفكرى . وتتخذ كل مجموعة من المقدمات والنتائج داخل النسق شكل نظريات مترابطة الحلقات ، والتي مهما تشعبت وتعددت تظل محكومة بالمقدمات الأصلية ـ للنسق ، ويتوقف صدق هذه النظريات أو قبولها على صدق المقدمات الأساسية التي نجمت عنها أو قبولها ، لأن هذه النظريات لا تعدو أن تكون نتائج لازمة عن هذه المقدمات (٢) .

وهكذا لا مفر أمام من يسلم بصحة المقدمات الأساسية في النسق أو يقبلها من قبول كل ما يلزم عنها من نتائج ما دام الاستدلال صحيحاً  $^{(7)}$  .

#### سبل التناول النقدى لنظريات النسق الفكرى :

يأخذ التناول النقدى لأى من النظريات المنبثقة عن النسق الفكرى أحد سبيلين يرتبط كل واحد منهما بمدى قبول من يسعى لنقد أى من هذه النظريات للمقدمات الأساسية للنسق

(٢) انظر:

<sup>(</sup>١) انظر: محمود زيدان ، مرجع سابق ، ص 124 .

<sup>-</sup> محمد أبو حمدان ، طرق الفكر ، (ب) الاستنباط ، سلسلة من الأبحاث (3) ، (بيروت ، القاهرة : دار الكتاب اللبناني ، دار الكتاب العربي ، 1978 ) ، ص 31 .

<sup>-</sup> وإن كان لا تتبع في عملية الانتقال من المقدمات إلى النتائج قواعد الاستدلال الصارمة كما في الأنساق الرياضية.

<sup>(</sup>٣) انظر : زكبي نجيب محمود ، المنطق الوضعي ، الجزء الأول ، ط 5 ، ( القاهرة : مكتبة الأنجلو المصرية ، 1973 ) ، ص ص 276 ، 277 .

الذى أفرزها ، على اعتبار أن صدق هذه النظرية أو قبولها مرهون بصدق هذه المقدمات أو قبولها من قبله  $\binom{1}{}$  .

فإذا كان هذا الناقد يقبل المقدمات الأساسية للنسق الفكرى الذى أفرز النظرية - محل تناوله النقدى - فلا سبيل أمامه لهذا التناول إلا التشكيك فى عملية الاستدلال المنطقى التى تم عبرها استخلاص هذه النتائج التى تتمثل فى النظرية محل نقده . ويتمثل أكثر ما يمكنه تحقيقه فى تعديل بعض جوانب هذه النظرية بالشكل الذى يجعلها أكثر اتساقاً مع المقدمات الأساسية للنسق والتى كان قد سلم بها قبل أن يقوم بعمله النقدى .

- السبيل الثانى للتناول النقدى لأى من نظريات النسق الفكرى هو الذى يتبنى الشخص الناقد خلاله نسقا فكريا مغايرا تماماً للنسق الذى تنتمى إليه النظرية التى يسعى لتناولها تناولاً نقدياً ، ولما كانت هذه النظرية مهما ابتعدت الشقة بينها وبين المقدمات الأساسية للنسق الذى تنتمى إليه ، هى فى النهاية نتائج لازمة عن هذه المقدمات مرهون صدقها أو قبولها بصدق هذه المقدمات أو قبولها (<sup>۲)</sup> ، فلا مفر أمامه من أن يبدأ عمله النقدى بداية من المقدمات الأساسية لهذا النسق ، وإذا ما تسنى له إثبات تهاوى هذه المقدمات ، فإنه يثبت بالبديهة تهاوى النظرية أو النظريات محل عمله النقدى .

وسبيله فى التدليل على هاوى المقدمات الأساسية للنسق وافتقارها للصدق هو إثبات عدم مطابقتها لحقائق الواقع ، أو ألها قائمة على أحكام افتراضية  $(^{"})$  .

وهذا السبيل الثانى من سبيلى التناول النقدى لنظريات أى نسق فكرى ، هو الذى سيتبعه الباحث فى هذه الدراسة ، ذلك لأن الباحث ينطلق فى تناوله النقدى لفلسفات الإعلام التى تنتمى جميعها فى النهاية إلى النسق الفكرى الوضعى ، من نسق فكرى مغاير تماماً لهذا النسق هو النسق الإسلامى .

وفيما يلى نعرض لموقع فلسفات الإعلام الوضعية من النسق الفكرى العلماني وذلك لتبين الكيفية المثلى للتناول النقدى المقارن لها من المنظور الإسلامي .

<sup>(</sup>١) المعيار الذي يمكن اللجوء إليه للحكم على صدق مقدمة من عدمها هو مطابقتها للواقع ، ويأتي هذا التطابق عندما تقوم هذه المقدمة على استقراء عقلي مستند إلى وقائع لا أحكام افتراضية .

<sup>=</sup> انظر في ذلك:

محمد أبو حمدان ، مرجع سابق ، ص ص 17 ، 32 .

<sup>(</sup>٢) انظر : محمود زيدان ، مرجع سابق ، ص 129 .

<sup>(</sup>٣) انظر : محمد أبو حمدان ، مرجع سابق ، ص ص 31 ، 32 .

#### موقع فلسفات الإعلام في النسق الفكري الوضعي :

لاشك أن الفلسفة الإعلامية في أى مجتمع هي إفراز طبيعي للنظرية الاجتماعية التي يتبناها هذا المجتمع (١) ، وبلغة المنطق هي نتائج طبيعية للمقدمات الأساسية التي تشكل شتي

(١) الواقع أن كل من تحدث عن نظريات الإعلام أو فلسفاته يؤكد على هذا المعنى ، انظر على سبيل المثال :

- J. Merrill and R. L. Lowenstein, op. cit, p 153.

- عواطف عبد الرحمن ، "الصحافة المصرية المعاصرة : أداة تغير أم آلية استقرار فى إطار النظام السياسي لثورة يوليو 52" ، ورقة قدمت إلى المؤتمر السنوى الأول للبحوث السياسية فى مصر الذى نظمه مركز البحوث والدراسات السياسية بكلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، حامعة القاهرة ، فى الفترة من 5

- 9 ديسمبر 1987 ، ص 1 .

- عبد الوهاب كحيل ، الرأى العام والسياسات الإعلامية ، ط2 ، (القاهرة: مكتبة المدينة ، 1987) ، ص114 .

- إحلال خليفة ، **الوسائل الصحفية وتحديات المجتمع المعاصر** ، ( القاهرة : مكتبة الأنجلو المصرية ، 1980 ) ، ص 146 .

- أحمد بدر ، **الاتصال بالجماهير بين الإعلام والدعاية والتنمية** ، (الكويت: وكالة المطبوعات، 1982 ) ، ص 320 .

- أحمد كامل ، مرجع سابق ، ص 18 .

- نبيل عارف الجـردى ، مدخل لعلم الاتصال ، ط3 ، ( العين : مكتبة الإمارات ، 1984 ) ، ص 79

- بسيوني حمادة ، مرجع سابق ، ص 161 .
- عبد اللطيف حمزة ، مرجع سابق ، ص 27 ، ص 85 .
  - . 330 ,  $\omega$  ،  $\omega$  .  $\omega$  .  $\omega$  .  $\omega$

- يوسف مرزوق، **مدخل إلى علم الاتصال** ،(إسكندرية:دار المعرفة الجامعية،ب ت )ص ص 175 ، 176.

- فاروق أبو زيد ، مدخل إلى علم الصحافة ، ط3 ( القاهرة : عالم الكتب : 1995 ) ، ص 7.

<sup>-</sup> F. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit, p 2.

<sup>-</sup> J. H. Altschall, op. cit, p 298.

<sup>-</sup> W. L. Rivers, W. Schramm, op. cit, p 29.

<sup>-</sup> D. McQuail, op. cit, p 84 - 85.

مناحى الفكر الاجتماعى فى هذا المجتمع ، والواقع أن هذه المقدمات التى تشكل ملامح الفلسفة الإعلامية فى هذا المجمع — كما تشكل ملامح باقى مناحى الفكر الاجتماعى — ليست بالمقدمات الأصيلة ، وإنما هى فى حقيقتها نتائج للمقدمات الجوهرية التى تشكل هيكل النسق الفكرى الكلى ( التصور الكوبى أو الكوزمولوجيا ) التى تنتمى إليه (1).

لذا فإن الحكم على صدق أى فلسفة إعلامية أو قبولها مرهون بصدق أو قبول المقولات الأساسية للفكر الاجتماعى الذى أفرزها ، ولما كان صدق أو قبول هذه المقولات مرهونا بصدق أو قبول المقولات الأساسية التى تشكل الهيكل العام للنسق الفكرى الذى تنتمى إليه ، فإن هذا يعنى أن صدق أو قبول أى فلسفة إعلامية مرهون أساساً بصدق أو قبول المقولات أو المقدمات الأساسية التى تشكل هيكل النسق الفكرى الذى تنتمى إليه .

وإذا ما نظرنا إلى فلسفات الإعلام الوضعية – محور دراستنا – فى ضوء ذلك نجد أن كل واحدة منهما نتاج لنظرية اجتماعية معينة وهذه النظريات الاجتماعية – على تباينها – نتاج لمقولات نسق فكرى واحد ، هو ما اصطلحنا على تسميته " الكوزمولوجيا العلمانية " .

وفى ضوء الموقع الذى تحتله فلسفات الإعلام فى النسق الفكرى الوضعى ، وفى ضوء طبيعة المنظور الذى نتناول على هداه هذه الفلسفات تناولا نقديا مقارنا ، تبرز أمامنا ضرورة تناول هذه الفلسفات تناولا نقديا مقارنا من المنظور الإسلامى على مستويات ثلاثة ، مستوى المقدمات الأساسية التى تشكل هيكل النسق الفكرى الذى أفرز هذه الفلسفات ، وهو "مستوى المقولات الكوزمولوجية " ، ومستوى المقدمات المباشرة التى أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية وهو مستوى " مقولات الفكر الاجتماعى " ، والمستوى الثالث هو ما يتناول الباحث خلاله بنية فلسفات الإعلام " .

(١) انظر في هذا المعنى:

<sup>-</sup> F. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit, p 81.

<sup>-</sup> وليام ل. ريفرز و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص ص 378 ، 379 .

<sup>-</sup> محمد سيد ساداتي الشنقيطي ، مفاهيم إعلامية من القرآن الكريم ، سلسلة دراسات في الإعلام

الإسلامي والرأي العام ، (الرياض : دار عالم الكتب ، 1986 ) ، ص 7 .

<sup>-</sup> محمود سفر ، مرجع سابق ، ص 73 .

<sup>.</sup> 380 , 379 , 380 , 379 , 380 , 379

محمد المبارك ، مرجع سابق ، ص 94 .

<sup>-</sup> محمد أمزيان ، مرجع سابق ، ص 302 .

وفيما يلى نعرض بعض التفاصيل التي تتعلق بكيفية تناول كل مستوى من هذه المستويات والهدف منه .

#### أولا — مستوى المقولات الكوزمولوجية " المقدمات الأساسية لفلسفات الاعلام" :

يسعى الباحث هنا إلى التناول النقدى المقارن للمقولات الأساسية التى تشكل الملامح العامة للكوزمولوجيا العلمانية والتى تعد بمثابة المقدمات الأساسية التى لا تعد مقولات الفكر الاجتماعى – التى تشكل بنية الفلسفات الإعلامية – أن تكون نتائج مباشرة لها .

ولا شك أن إثبات مدى سلامة هذه المقدمات أو عدم سلامتها من خلال التناول النقدى لها ، يساهم إلى حد كبير فى الحكم على سلامة مقولات الفكر الاجتماعى التى تشكل بنية الفلسفات الإعلامية أو عدم سلامتها ، كما أن تبيين مدى التوافق أو الاختلاف بين هذه المقدمات الكوزمولوجيا الإسلامية ، سوف يحدد بصورة أكبر إذا ما كانت هناك إمكانية لنقل أى من فلسفات الإعلام الوضعية إلى الكوزمولوجيا الإسلامية ، أم ليس هناك إمكانيةً لذلك .

# ثانيا – مستوى مقولات الفكر الاجتماعي " المقدمات المباشرة لفلسفات الإعلام" :

وهنا يتم التناول النقدى المقارن لمقولات الفكر الاجتماعي التي أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية في ضوء ما يتم التوصل إليه من نتائج فيما يتعلق بالتناول النقدى المقارن لمقولات المستوى السابق .

ومن خلال ما يتم التوصل إليه فى التناول النقدى لمقولات هذا المستوى ، ومن خلال النتائج التى تجليها لنا عملية المقارنة بين مقولات هذا المستوى والمقولات التى تناظرها فى النسق الإسلامى يمكننا التوصل إلى حكم شبه لهائى على مدى صلاحية نقل أي من فلسفات الإعلام الوضعية من البيئة الفكرية التى أفرزقا إلى البيئة الإسلامية .

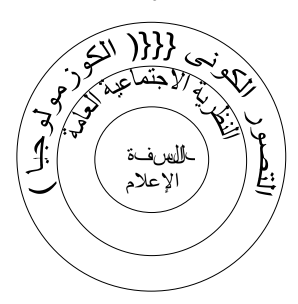
#### ثالثًا – مستوى مقولات فلسفات الإعلام " بنية فلسفات الإعلام" :

من خلال ما يتم التوصل إليه من نتائج عبر تناولنا النقدى للمستويين السابقين ، ومن خلال التناول النقدى لمقولات فلسفات الإعلام في هذا المستوى ومن خلال مقارنة هذه المقولات بالمقولات الإعلامية التى تتوافق مع مقولات الكوزمولوجيا الإسلامية وما يقوم فى كنفها من فكر اجتماعى ، يمكن الحكم بشكل لهائى على مدى صلاحية نقل أي من فلسفات الإعلام الوضعية أو نقل أجزاء منها إلى البيئة الإسلامية على أساس علمى ومنطقى راسخ ، وبذلك يمكن تحقيق الهدف الرئيسي لهذه الدراسة .

الباب اول المقدماتي الأساف لسفات الإعلام العض عي والمقدمات الإسلاميت المناظرة لها

#### تمى\_\_\_\_د:

إذا ما تخيلنا الفلسفة الإعلامية لأى مجتمع كإطار دائرى ، نجد أن هذا الإطار يقع داخل إطارين آخرين أكبر منه ، الإطار الذى يليه مباشرة يتمثل فى النظرية الاجتماعية العامة التى يتبناها هذا المجتمع ، أما الإطار الثانى – والذى يهيمن على الإطارين السابقين – فيتمثل فى الكوزمولوجيا أو التصور الذى يتبناه هذا المجتمع للكون وما فيه ، وعلاقة الإنسان بهذا الكون بكل ما فيه ، وغايات الإنسان من الحياة فى ظل هذا التصور الكونى .



وقع فليفة ا ع في السق الله وي الذي يتن اه المع مع

وهكذا قيمن المقولات التي تترجم تصور مجتمع ما للكون والحياة على مقولات الفكر الاجتماعي الذي يتبناه هذا المجتمع ، والتي تعد بمثابة نتائج مباشرة لها ، وقيمن بالبديهة على الفلسفة الإعلامية وإن كانت نتائج غير مباشرة لها .

ولما كانت فلسفات الإعلام الوضعية - محور هذه الدراسة - تنتمى إلى نسق فكرى واحد ، أو كوزمولوجيا واحدة هى " الكوزمولوجيا العلمانية " - كما أشرنا إلى ذلك بشكل موجز من قبل ، وسوف ندلل عليه بشىء من التفصيل فيما بعد - فإن هذا يعنى أن المقولات العامة التى تشكل ملامح الكوزمولوجيا العلمانية ، تعد بمثابة المقولات ، أو بلغة المنطق ، المقدمات الأساسية التى تنبنى عليها مقولات جميع الفلسفات الإعلامية الوضعية محل دراستنا .

ولما كان الهدف المحورى من هذا الباب يتمثل فى التناول النقدى المقارن للمقدمات الأساسية التي أفرزت فلسفات الإعلام الوضعية ، فإن هذا يعني أن تناولنا النقدى المقارن

للمقولات التي تشكــل الملامح العامة للكوزمولوجيا العلمانية يحقق هذا الغرض الذي نصبو إليه .

ويتطلب التناول النقدى المقارن لهذه المقولات بداية استعراض التطورات الفكرية والمجتمعية التى أدت إلى بناء الكوزمولوجيا العلمانية وهيمنتها عالميا ، وهذا محور اهتمام الفصل الأول من هذا الباب ، ثم الاستعراض النقدى المقارن لمقولات هذه الكوزمولوجيا مع مقولات الكوزمولوجيا الإسلامية المناظرة لها وهذا محور اهتمام الفصل الثابي من هذا الباب .

انفصم اول انتطى قالى انفى الكان انفى الله الكان الفى الكان الكان

#### 

لاشك أن أفضل وسيلة لفهم الأفكار والمعتقدات كثيرا ما تكون في معرفة العوامل الأولى التي أدت إليها (١) ، وذلك لكون أي إنتاج فكرى وأي عملية تنظيرية مثلها مثل الفعل الحضاري التي هي شق منه ، إنما تكون عمليات تخضع لملابسات الزمان والمكان ، وألها ترتبط بسياق من المقاصد والغايات ، ولا تنفك عن جملة البواعث والدافعيات ، كما ألها تعكس وتنعكس على جملة من الخيارات المطلوبة لصاحبها والوسائل المتاحة له ، وهذه وتلك جميعا يعبر عنها في الفكر الحديث بالمؤثرات التي تقع في دائرة اجتماعية المعرفة وتاريخيتها من جانب ، وفي دائرة أخرى تتشابك وتشترك معها وهي ما يمكن أن يطلق عليه بُعد " تدين المعرفة " أي تمثل المعرفة لحملة من القيم والولاءات التي تعبر عنها حينا ، أو تمثيل المعرفة وارتباطها بخصوصية المعرفة المعنوية أحيانا أخرى وهو ما يُرمز إليه " بالإسقاط الأيدلوجي للمعرفة " (١) .

وعلى ضوء ذلك يمكن القول أن فهم العوامل والتطورات الفكرية والمجتمعية التي أدت إلى بناء الكوزمولوجيا العلمانية ، وما تشكل من فلسفات اجتماعية وإعلامية تفرضه ضرورتان:

1- منطق اجتماعية المعرفة ، الذى يرى أن كل معرفة هى نتاج طبيعى للبيئة الفكرية والاجتماعية التى أفرزتها ، ومن ثم فإن أى فهم حقيقى لهذا النتاج الفكرى لن يتسنى لنا دون النظر فى الظروف المجتمعية والتاريخية التى أفرزته .

2- معرفة ما إذا كانت العوامل الفكرية والمجتمعية التي سوغت للعقل الغربي نبذ الفكر الديني الكهنوتي ، تسوغ لنا نبذ الكوزمولوجيا الإسلامية وبالتالى نبذ كل ما أفرزته من فكر اجتماعي وإعلامي واستبداله ببديل وضعي ، أم لا تسوغ لنا ذلك .

ويتناول هذا الفصل - وبشكل موجز - ثلاث قضايا كل واحدة منها فى مبحث مستقل + هذه القضايا هى +

- الملامح العامة للكوزمولوجيا المسيحية .
- أهم التطورات الفكرية والمجتمعية التي ساهمت في القضاء على الكوزمولوجيا المسيحية وبناء الكوزمولوجيا العلمانية على أنقاضها .
  - التطورات الفكرية والمجتمعية التي ساهمت في تشكيل الفكر الاجتماعي العلماني وهيمنته عالميا .

<sup>(</sup>۱) جون هرمان راندال ، تكوين العقل الحديث ، ترجمة : جورج طعمة ، الجزء الثاني ، ( بيروت : دار الثقافة ، ب ت ) ، ص 47 .

<sup>(</sup>٢) مني أبو الفضل ، مرجع سابق ، ص 32 .

# 

وإذا كانت ثمة مسببات تسوغ خروج العقل الغربي عن مقولات الدين المسيحى ، التى أصاب التحريف الكثير منها ، وعن هيمنة السلطة الإكليريكية فإنه ليس هناك من هذه المسوغات – سواء على المستوى الفكرى أو التطبيقى – ما ينسحب على الدين الإسلامى فى كافة مقولاته الفكرية سواء تلك التى تنظر للحياة الذاتية للفرد أم تلك التى تنظر لكافة مناحى الحياة الاجتماعية (سياسية . إعلامية .... الخ) ، والتى تبرر تبنى البديل العلماني من قبل الكثير من المفكرين الذين ينتمون لهذا الدين (١) بشكل كاد أن يهيمن على شتى مناحى الفكر الاجتماعي لاسيما الإعلامي منها .

لذا يسعى الباحث في هذا المبحث إلى عرض ملخص سريع لأهم ملامح الكوزمولوجيا المسيحية والفكر الاجتماعي الذي قام في كنفها كمقدمة ضرورية لفهم التيار الفكرى والواقعي الذي ثار عليه العقل الغربي ، واستبدل به بناءا فكريا وضعيا ، وتبين ما إذا كانت المبررات التي سوغت للعقل الغربي الخروج عن الدين المسيحي بل وعن كل دين ، قائمة بالفعل في الكوزمولوجيا الإسلامية – والتي سنعرض لمقولاتها بشيء من التفصيل خلال فصول هذه

<sup>(</sup>۱) صادف مفهوم العقلانية - الذي قام في كنفه الفكر الوضعى - كما برز في إطاره الغربي قبولا ورواجا بين طوائف المفكرين والمثقفين في المجتمعات الإسلامية إلى الحد الذي ذهب معه بعضهم إلى معارضة الإسلام بالعقل استنادا إلى الثقافة الغربية والتجربة التاريخية الأوروبية ، فنراهم يسحبون صورة الكنيسة الكاثوليكية على الإسلام ويسحبون صورة من يسمونهم بالأحرار أو أصحاب العقل على أنفسهم ، وبهذا يجعلون القضية المثارة في إطار المجتمعات الإسلامية امتدادا للقضية التي أثيرت في الخبرة الغربية ،

انظر : سيف الدين عبد الفتاح ، مرجع سابق ، ص 14 .

الدراسة – بالصورة التي تبرر لفظها وتبني البديل العلماني لها في شتى مناحي الفكر: سياسي ، إعلامي ... الخ ، أم لا .

#### أولا – ملامم الكوز مولوجيا المسيحية :

يمكن توضيح الملامح العامة للكوزمولوجيا المسيحية بشكل موجز من خلال معرفة المسلمات التي انطلقت منها ، والغايات التي بشرت بها ، والوسائل التي طرحتها في سبيل إحراز هذه الغايات ، والتي تعد الوسائل الاجتماعية - محور اهتمامنا - أهمها ، فيما يلي :

#### أ – مسلمات الكوز مولوجيا المسيحية :

ترتكز الكوزمولوجيا المسيحية على مسلمة ضخمة هى : أن لهذا الكون (1) خالقا مهيمنا عليه ، محركا لأحداثه ووقائعه ، عالما بكل شئ فيه (1) ، وقد أوجد الله هذا الكون ليكون أساسا لدراما الخلاص الإنساني ، وهى دراما مرسومة بدقة تتحقق مراحلها وتنتهى حين ينفخ فى المبوق الأخير (1) .

<sup>(</sup>۱) تنظر الكوزمولوجيا المسيحية إلى الكون - بالشكل الذى كانت تسود عليه العالم الغربي فى القرون الوسطى - على أنه محدود ومتناسق التراكيب فى جميع أجزائه ، تقع الأرض فى منتصفه ، وفى منتصف هذه الأرض تقع القدس ، وفى بقعة ما من الشرق تقع جنة عدن ، حيث وقع الرجل فى الخطيئة . وقد حدد دانتي موقعها فى القدس ، ولكن آخرين فضلوا جزيرة سيلان ، أو جزيرة نائية غيرها ، أو جبلا بعيدا ، وأينما كانت فغالبا ما كان الرهبان يزورونها ، ومن جهة ما تحت الأرض تقع جهنم ، وفى الطرف البعيد فى منتصف الكون بكامله وعلى مسافة نائية جدا عن الله فى سماء السماوات يقطن الشيطان بالذات - هكذا كان الكون محدودا منسجما ، وكما أن عالم المادة فى هذه الكون كان فقاعة صغيرة فى عالم الروح اللامتناهى الذى هو فعل الله ، كذلك لم تكن مدة بقائه سوى دقيقة فى الأبدية ، وهو أمر يجب ألا بعد الخليقة ، ولما كانت حياة الأرض بكاملها تنتهى فى سبعة آلاف سنة فقط ، فقد بقى لها بعد عام بعد الخليقة ، ولما كانت حياة الأرض بكاملها تنتهى فى سبعة آلاف سنة فقط ، فقد بقى لها بعد عام تكون بعد الخليقة ، ولما كانت حياة الأرض بكاملها تنتهى فى سبعة آلاف سنة فقط ، فقد بقى لها بعد عام تكون بعد الحليقة ، ولما كانت حياة الأرض بكاملها تنتهى فى سبعة الاف سنة فقط ، فقد بقى لها بعد عام تكون بعد الحليقة به مسائة سنة فقط على حساب دانتى ، وأما بحساب الآخرين فنهاية الكون سوف تكون بعد 4004 بعد الميلاد وذلك حفظا للتناسق .

<sup>-</sup> انظر : جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص ص 77 ، 72 .

<sup>(</sup>٢) ينبغى أن نضع فى اعتبارنا صورة الإله فى المسيحية التي تختلف اختلافا كاملا عن صورته فى الإسلام .

<sup>(</sup>٣) تنقسم دراما الخلاص الإنساني إلى أربعة فصول هي :

<sup>-</sup> الفصل الأول : يعالج مسألة " سقوط آدم " بما أعقبه من استمرار الخطيئة التي تباعد عن الله بين ذرية آدم .

#### وتنبثق عن هذه المسلمة الرئيسية نتيجتان هما بمثابة مسلمتين فرعيتين :

- (1) إن هذا الخالق المهيمن الذى أوجد الكون ليكون مسرحا لدراما الخلاص الإنسابي ، لابد أن يوجد حياة أخرى غير هذه الحياة الدنيا ، يكافئ فيها المحسنين بالنعيم ، وأما " الأشرار الذين أهملوا وساءوا النعمة ولم يكترثوا بالخلاص المقدم لهم بل رفضوه مستهينين ، ومتهاونين ، فإلهم سيذهبون إلى عذاب أبدى " (١) .
- (2) أن الكيفية التي يمكن من خلالها قولبة الحياة الإنسانية بالشكل الذي يتفق مع إرادة الله ، والتي يحقق الإنسان من خلالها الخلاص ، أو الفوز فى الحياة الأخرى ، لم يكن ثمة مصدر لمعرفتها سوى صاحب هذه الإرادة ، وذلك من خلال ما أوحى به إلى رسله وسطره فى كتبه .

#### ب – غايات الكوزمولوجيا المسيحية ووسائلها :

لما كانت الغايات والوسائل هي بمثابة نتائج تستمد من المسلمات سالفة الذكر والتي تعد مقدمات لهذه النتائج ، فيمكن أن نقول في ضوء هذه المقدمات أن قمة الغايات التي تحث الكوزمولوجيا المسيحية الإنسان على السعى لبلوغها تتمثل في تحقيق الخلاص في هذه الحياة الدنيا ، مما يجعله أهلا للنعيم الأبدى في الآخرة . أما الوسائل فتتمثل في اتباع تعاليم الوحي

— الفصل الثانى : تنـــاول قضية دخول الله فى التاريخ متحسدا فى صورة بشرية هى " يسوع المسيح " وتضمن ما يلى :

(أ) تأسيسه الكنيسة المسيحية بجمعه التلاميذ بتأثيره الشخصي ، وأسلوب حياته وتعاليمه .

(ب) تخليص البشرية بوفاته على الصليب.

(ج) بعثه وصعوده إلى السماء معطيا البشر التأكيد بخلودهم .

- الفصل الثالث: يتناول تبشير العالم بالإنجيل تبشيرا مضى مع اتساع نطاق الكنيسة المسيحية.

- الفصل الرابع والنهائي : يناقش عودة المسيح للمرة الثانية للعالم جالبا معه " يوم الحساب " وافتتاح مملكة السماء الموصوفة بالكمال والمقرونة بأتم البركات .

-انظر:رأفت غنيمي الشيخ،فلسفة التاريخ،( القاهرة : دار الثقافة للنشر والتوزيع ، 1991 ) ، ص 74

- للمزيد حول هذه الدراما انظر:

- كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص ص 57 ، 58 .

- حوزيف هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص ص 57 ، 58 .

(۱) بطرس عبد الملك ، حون الكسان طمسن ، إبراهيم مطر ( محررون ) ، قاموس الكتاب المقدس ، الطبعة التاسعة ، ( القاهرة : دار الثقافة ، 1994 ) ، ص ص 344 ، 345 .

الإلهى التى بسطها الله فى كتبه وعلى لسان رسله ، وبناء حياة إنسانية على المستويين الفردى والجمعى فى ضوء هذه التعاليم .

وقد تحقق لهذه الكوزمولوجيا الدينية السيطرة على كافة مناحى الحياة الاجتماعية في القرون الوسطى وصبغها بصبغتها الخاصة وذلك على مستوبي الفكر والتطبيق .

وفيما يلى نعرض بشكل موجز للملامح العامة للفكر الاجتماعي الذي قام في كنف هذه الكوزمولوجيا ، ثم نعرض لملامح المجتمع الذي تمكنت الكنيسة أن تقيمه في ظل هذا الفكر الاجتماعي .

#### ثانيا – ملامم الفكر الاجتماعي الذي أفرزته الكوزمولوجيا المسيحية ومظاهر هيمنته على الحياة الاجتماعية في القرون الوسطى :

#### أ – منابع الفكر الاجتماعي الكنسي :

كان من الطبيعي أن قيمن المسلمة الفرعية الثانية في الكوزمولوجيا المسيحية والتي ترى أن الوحى هو المصدر الأول للحقيقة ، على الحياة الفكرية في العصور الوسطى ، وأن تعد الأساس الذي تستمد منه المقولات التي تحدد الفكر الاجتماعي السائد . وقد وضع القديس أوغسطين القاعدة الأصلية في الوصول إلى الحقيقة حيث رأى أن " سلطة الكتاب المقدس هي أكبر من جميع قوى العقل الإنساني " . وينتج عن هذا أنه حين يقع تناقض بين الكتاب المقدس والملاحظة العلمية ، فالملاحظة يجب أن قمل . . وتأتي بعد الكتاب المقدس سلطة أرسطو ، والتي كانت مقبولة في كل الحالات عدا تلك التي تناقض فيها العقيدة المسيحية . ثم يأتي العقل الطبيعي وهو الحس العام ويؤخذ بصحة أحكامه خاصة عندما تؤيدها آراء القدماء (١) ، وهكذا فالوحي هو المهيمن على الحقيقة ومعيارها ، والكنيسة هي المؤتمن على هذه الحقيقة ومعقلها الوحيد (١) .

<sup>(</sup>١) جوزيف هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 157.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص 118 .

#### ب – الملامم العامة للفكر الاجتماعي الكنسي:

إذا نظرنا إلى أهم ملامح الفكر الاجتماعي الذي استند إلى الوحي ، والذي ارتكن إلى رؤية الفكر المسيحي للطبيعة البشرية كنقطة بداية طبيعية لإقامة البناء الاجتماعي الذي يساهم في تحقيق غايات المسيحية ، نجد أنه يرى في الإنسان كائنا خسيسا بجبلته (١) ، فهو يولد وبداخله شئ يدفعه إلى الميل نحو الشر والإفساد وثمة مخرج وحيد يتمثل في إمكانية الحلاص الذي يسوع المسيح . وحتى يمكن للإنسان أن يحسن الأداء في هذه الدنيا ، ويحقق الحلاص الذي هو الغاية التي يسعى إليها ، فإن الوسيلة في ذلك تتمثل في إقامة بناء اجتماعي اتتولى فيه السلطان المشرعي على عباده ، وهما الكنيسة والدولة إلانة قلب الإنسان ، واجتذابه للخضوع الذي ينبغي له ، وتلقينه ما يلزم لأداء العمل الذي يساهم في تحقيق خلاصه . وهذه الغاية هي سر إقامة هذا النظام الاجتماعي الأداء العمل الذي يساهم في تحقيق خلاصه . وهذه الغاية هي سر إقامة هذا النظام الاجتماعي أفرزته الكوزمولوجيا المسيحية كان هدفه إقامة دولة مسيحية شاملة ، وقولبة الحياة الإنسانية في شقى مناحيها وفقا للرؤية المسيحية (٣) ، بالشكل الذي يحقق الحلاص لجميع أفراد المجتمع المسيحي .

وقد سعت الكنيسة بإرشاد من البابوية لتوجيه كل جهد بشرى على نور المبدأ المسيحى ، فالعلم والتربية ، والأعمال ، والحب ، والسلام ، تدور كلها في فلكها ، وبتطبيق المبدأ

الصغيرة الحمقاء ، عروس الشيطان ، السيدة العقل ، ألد أعداء الله " ، وكانت نصيحته " تمسك بالوحى ولا تحاول الفهم " .

(۲) تقول النظرة المسيحية للطبيعة البشرية إنه بعدما خلق الله الإنسان على صورته ووضع له من الشرائع الإلهية ما ينبغى عليه أن يسير وفقا له ، فإنه غلب على أمره ، وفقد بسبب ذلك جميع أمانيه وآماله ، ومنذ ذلك الحين انحرفت طبائعه عما كانت قد فطرت عليه من البراءة ، والبعد عن مشيئة الخالق ، فصار ميالا إلى الشرور والفساد ، وأخذت المفاسد تستحوذ عليه إلى أن تحكمت في طباعه ، وانتقلت عنه بحكم الوراثة إلى نسله ، وأصبح الإنسان منذ ذلك الحين ضعيف بطبعه ، كثير التروع إلى الآثام والشرور . وبطرس عبد الملك ، جون الكسان طمسن ، إبراهيم مطر ( محررون ) ، مرجع سابق ، ص 123 . (٣) انظر : جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 128 .

<sup>-</sup> انظر : جون هرمان راندال ، المرجع السابق ، ص 255 .

<sup>(</sup>١) كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص132 .

المسيحى يتحقق انصهار كبير فى الحياة الإنسانية ، ويصبح قانون المسيح هو القانون الحي فى الأرض  $\binom{(1)}{}$  .

#### جـ – ملامم الحياة الاجتماعية التي عملت الكنيسة على تحقيقما :

استطاعت الكنيسة فى القرن الثانى عشر فى عهد البابا " أنوسنت الثالث " ، تحقيق الدولة المسيحية الشاملة (٢) ، فقد بسطت سلطانها على ممالك أوروبا ومؤسساتها ، وضمت تحت لوائها جميع الطبقات ، واستطاعت أن تصبغ المجتمع بكامله بمفهوم قوة روحية منظمة يدين لها جميع الناس فى شتى مناحى الحياة بواجبات كبرى ، وعملت بذلك على تحقيق مثلها الأعلى (٣) .

وقد كان المجتمع الذى عملت الكنيسة على إقامته يقوم على مبدأ الانسجام التام بين الفرد والمجتمع ، وذلك من خلال تدرج المراتب (ئ) ، فيأتى البابا أولا ثم الملك ثم النبيل الذى يأتى في درجة أقل منه الإنسان العادى ثم المرأة ثم الحيوانات ومن بعدها النبات وأخيرا الجماد (٥) ، ولكل إنسان في هذه المجتمع وظيفة أعدها الله له ، وعليه واجبات معروفة ، وله في الوقت نفسه حقوقه وامتيازاته ، فكل فرد هو عضو في إقطاعية أو جماعة ، وكل إقطاعية بدورها عضو أساسى في المجتمع لها فيه وظيفة خاصة كما ، وضرورية لحياة العالم المسيحى بكامله . ولا يستطيع الفرد إدراك أهدافه الخاصة إلا بمساهمته في هذه الحياة الجماعية (١) ، " وأن حريته هي فقط في

(١) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 128

انظر أيضا : حان حاك شافالييه ، تاريخ الفكر السياسي : من المدينة الدولة إلى الدولة القومية ، ترجمة : محمد عزب صاصيلا ، ( بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر ، 1985 ) ، ص ص 175 ، 174 .

(٢) وقد حاولت الكنيسة إقامة هذه الدولة المسيحية الشاملة بداية من البابا جريجوري السابع ، حتى تحقق لها ذلك على يد البابا أنوسنت الثالث .

للمزيد انظر : ول. ديورانت ، قصة الحضارة ، ترجمة : محمد بدران ، الجزء الثالث من المجلد الرابع ، عصر الإيمان ، ( القاهرة : لجنة التأليف والترجمة بجامعة الدول العربية ، 1975 ) ، ص ص 389 ، 400 (٣) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 129 ، كذلك ص 272 .

(٤) هذا التدرج في المراتب الاجتماعية ناتج عن النظرة إلى المجتمع على اعتبار أنه صورة مصغرة للكون الذي يقوم على التسلسل التصاعدي بين المخلوقات من الأدني إلى الأعلى .

(٥) حيمس كون ، عندما تغير العالم ، ترجمة : ليلي الجبالي ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد 185 ، ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، مايو 1995 ) ، ص 80 .

(٦) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 106

الطاعة الكاملة للقانون ، وأن القانون الكامل معروف بجميع تفاصيله ، وهو يفترض حكما استبداديا ، قد يكون أبويا متسامحا ، وقد لا يكون . وأنه لا يوجد إلا طريق واحد في الحياة يمكن السماح به ، وأن الضال يجب إرجاعه للحظيرة ، من أجل خلاص نفسه وسلامة الآخرين" (١)

هذه هي أهم ملامح الكوزمولوجيا المسيحية والفكر الاجتماعي الذي قام في كنفها والتي سوغت للعقل الغربي الخروج عنها ، والاتجاه نحو إقامة بديل وضعي يتوافق مع الحقائق التي تكشفت له من جراء بحثه – المتحرر من أي مصدر خارجي – عن الحقيقة في طبائع الأشياء من حوله ، ويبدو وبشكل بديهي اختلاف مقولات هذه الكوزمولوجيا عن مقولات الكوزمولوجيا الإسلامية ، وهذا ما سوف يتأكد لنا حين عرض هذه المقولات فيما بعد .

(١) نفس المرجع ، ص 132 .

<sup>-</sup> وللمزيد حول مجتمع القرون الوسطى وطبيعة تكوينه انظر :

<sup>-</sup> كافين رايلي ، الغرب والعالم : تاريخ الحضارة من خلال موضوعات ، ترجمة : عبد الوهاب المسيرى ، هدى عبد السميع حجازى ، القسم الثانى ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد 97 ، ( الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب ، يناير 1986 ) ، ص ص 266 ، 267 .

### 

يقول كرين برنتون (1): "إننا نؤمن بما نؤمن به اليوم ، ونسلك على نحو ما نسلك الآن ، وذلك بسبب ما قاله أو فعله منذ قرون عديدة خلت أولئك الذين اصطلحنا على تسميتهم دعاة الحركة الإنسانية أو البروتستانتية أو العقلانية " ، ويعنى قول برنتون هذا أن أى فهم حقيقى لما يؤمن به العقل الوضعى من فلسفات إعلامية لن يتسنى لنا دون فهم أفكار أولئك الذين وضعوا الملامح الأساسية للأرضية الفكرية الوضعية والذى يعد الفكر الإعلامى الوضعى إفرازا طبيعيا لها .

ولاشك أن عملية بناء الكوزمولوجيا العلمانية لم تكن وليدة يوم وليلة وإنما هي حصاد قرون من الصراع بين الفكر الوضعي والفكر الكنسي ، وحصاد تطورات تاريخية ومجتمعية شهدتها المجتمعات الأوروبية ، وكانت محصلة كل ذلك أفول سيطرة الكوزمولوجيا المسيحية فكرا وتطبيقا على العالم الغربي ، وظهور وهيمنة الكوزمولوجيا العلمانية على شتى مناحى الحياة الاجتماعية (السياسية . الإعلامية . . . . الخ ) ، في معظم بقاع الأرض .

ويمكن حصر المراحل التي مر بها بناء الكوزمولوجيا العلمانية في مرحلتين كبيرتين هما :

- مرحلة نمو وتطور الفكر العلماني .
- مرحلة بناء الفكر العلماني لكوزمولوجيا متكاملة .

وقبل التحدث عن هاتين المرحلتين نعرض وبشكل موجز للبدايات الأولى التى تمكن خلالها الفكر العقلابى من التسلل إلى قلعة الفكر الكنسى حتى تم الاعتراف به كمصدر ثان للمعرفة بعد الفكر اللاهوتي ، وكيف تمكن بعدها من القفز على مكانة الفكر اللاهوتي وحصره في أضيق نطاق .

#### بدايات الاعتراف بالتفكير العقلانى:

نستطيع أن نتتبع تأثر الفكر الكنسى بالتراث الإغريقى منذ القرن الرابع الميلادى ، وبداية من القديس أوغسطين الذى مزج دينه المسيحى ببعض الأفكار الأفلاطونية المحدثة ، وبعض مطارحات تثقيفية وضعها كُتاب لاتين ، كما تسربت خلال لهضة القرون الوسطى والتي

<sup>(</sup>١) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 27 .

شهدها القرن الثانى عشر – والتى كان احتكاك أوروبا بالثقافة العربية الإسلامية خلال الحروب الصليبية عاملا أساسيا فيها – بعض أفكار أرسطو والمزيد من الأدب الإنسانى الإغريقى ، كما شهد هذا القرن اكتشاف أوروبا لشيء من علوم الأغارقة ، ويأتى القرن الثالث عشر معيدا إلينا جميع مؤلفات أرسطو ، هذا العقل الإغريقى الموسوعى ، وأخيرا يغرقنا عصر النهضة الإيطالى فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر بمنجزات الإغريق ، ويفجر أمام أوروبا العطشى ينابيع الحضارة الكلاسيكية (١).

وقد تمثل الموضوع الرئيسى الذى شغل الفكر طوال القرون الوسطى فى السعى الدؤوب للتوفيق بين أسلوبى الحكمة (المعرفة) المسيحى والكلاسيكى الوثنى، وقد عمل أوغسطين على التخفيف من حدة هذا التوتر، إذ كان يرى أن مثال الحكمة الذى اتخذه الفلاسفة الأغارقة والذى يعتمد على التحليل العقلابى، مثال خير وإيجابى، لكن هناك حكمة أسمى من تلك، حكمة يتوجب على الإنسان الحكيم حقا أن ينطلق نحوها بعد أن تكتمل معرفته بالحكمة الوثنية، هذه الحكمة هى الحكمة المستمدة من المسيحية (٢).

ويأتى التقدم الجرىء فى تاريخ الفكر الأوروبى على يد توما الاكوينى الذى فتح أمام المسيحيين الباب إلى فلسفة أرسطو الطبيعية ، وقد غامر بمكانته ومستقبله عندما خاض المعركة الضارية بغية إقناع المسيحيين بأنه ليس ثمة ما يدعو إلى الخوف من أرسطو ومن العقل ، وأن العقل والنقل متناغمان كل التناغم أو متفقان كل الاتفاق (٣) ، وكان يرى أنه إذا ما قدر لهذين

\_\_\_\_

للمزيد انظر:

<sup>(</sup>١) رونالد سترومبرج ، تاريخ الفكر الأوروبي الحديث 1601–1977 ، ترجمة: أحمد الشيباني ، حـــ 1 ، (جدة: مؤسسة عكاظ للصحافة والنشر ، 1982) ، ص 22 .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص ص 27 ، 28 .

<sup>.</sup> 31 , 30  $\omega$   $\omega$  ,  $\omega$   $\omega$   $\omega$  (7)

<sup>-</sup> محمد حلال شرف ، مذكرات في الفلسفة المسيحية ومشكلة التوفيق بين العقل والنقل ، ( الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية ، 1994 ) ، ص ص 167 ، 168 .

<sup>-</sup> ميخائيل ضومط ، **توما الاكويني** ، سلسلة قادة الفكر (1) ، الطبعة الثالثة ، ( بيروت : دار المشرق ش م م ، 1992 ) ، ص 43 .

النبعين الدافقين من منابع الحقيقة أن يتصادما ، فإن لهما من القاسم المشترك ما يكفى للتوفيق بينهما (١) .

غير أن هذا الزواج الذى شهده القرن الثالث عشر بين العقل والإيمان الهار فى القرن الرابع عشر على يد وليم أوكهام ، أعظم مفكرى هذا القرن . ولم تعد حقائق الدين ابتداء بوجود الله ، موضوعا للبراهين العلمية ، بل أصبح الإيمان وحده هو الذى يقبلها ، وقد رأى أن كل ما يستطيع العقل معرفته هو ما يدخل مباشرة فى دائرة الخبرة ، وأن خصائص الأشياء المختبرة والظاهرية هى وحدها حقيقة وواقع ، لذا فإن أوكهام يمثل انعطافا حاسما عن الميتافيزيقا إلى العلم ، وعن المجرد والعام إلى المحسوس والخاص . وبوفاة أوكهام ( 1350م ) تمزق نسيج فكر عظيم ، وأخذت النظرة الفلسفية القديمة تختفى تدريجيا (٢) .

وتعد القرون التالية ، الخامس عشر ، والسادس عشر ، والسابع عشر ، قرون انتقالية تم خلالها تقويض نظرة القرون الوسطى إلى العالم وعناصرها لتحل محلها نظرة القرن الثامن عشر إلى الحياة ، والتى على الرغم من إدخال بعض التعديلات عليها فى القرنين التاليين إلا ألها لا تزال تمثل فى جوهرها نظرة الغرب المعاصر للحياة والكوزمولوجيا التى يتبناها ، والتى أضحت فى عصرنا الحالى الكوزمولوجيا المهيمنة عالميا (٣) .

انظر كذلك:

. 33 ، 32 ، - , مرجع سابق ، جـــ 1 ، ص32 ، 33 .

تتصل بسفر الرؤيا ( العهد الجديد ) هي ميدان علوم الإلهيات ، أما الطبيعة فسوف يختص المنطق بالتعامل معها ... وهكذا استطاعت الفلسفة أخيرا أن تحصل على استقلالها .

<sup>(</sup>٢) حيمس بيرك ، مرجع سابق ، ص 69 .

<sup>-</sup> برتراند راسل ، حكمة الغرب ، ترجمة : فؤاد زكريا ، الجزء الثانى ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد 72 ، ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، ديسمبر 1983 ) ، ص ؟؟

<sup>-</sup> يقرر سان سيمون أن " انهيار النظام اللاهوتي في التفكير حدث على أثر إدخال العلوم الوضعية إلى أوروبا عن طريق العرب ، وقد خلف بذور الثورة المهمة التي انتهت اليوم تماما " ، انظر : محمد أمزيان ، منهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية ، مرجع سابق ، ص 37 .

<sup>(</sup>٣) انظر : كرين برتنون ، مرجع سابق ، ص 27 .

#### أولا – مرحلة نمو وتطور الفكر العلمانى

شهدت هذه المرحلة الانتقالية – منذ هيمنة نظرة القرون الوسطى على العالم وحتى بناء نسق فكرى متكامل ، هو التصور العلماني للكون في القرن الثامن عشر – ثلاث حركات كبرى بداية من عام 1453م إلى عام 1690م  $^{(1)}$  ، هي الحركة الإنسانية ، الحركة المروتستانتية ، الحركة العقلانية .

#### 🗆 – الحركة الإنسانية :

عندما انحلت الفرق الكلامية إلى زمر متصارعة حول فلسفة أوكهام الحديثة ، والفلسفات السابقة لها ، أطل إنسانيو عصر النهضة متحدين قواعد المنطق والميتافيزيقيا (٢) ، كارهين لفنون وآداب وفلسفة العصر الوسيط . وينتمى لهؤلاء الإنسانيين كل من كانت له نظرة إلى العالم لا هي لاهوتية أساسا ، ولا هي عقلانية في المقام الأول . ولقد نزعت حركة هؤلاء الإنسانيين إلى نبذ عادات الفكر الوسيط ، والمثل العليا لهذا العصر ، وبخاصة ما كان منها على النحو الذي جسدته الفلسفة المدرسية (٣) ، ولكنها لم تقبل البروتستانتية ولا النظرة العقلية إلى الكون كنسق منتظم يعمل وفق نظام دقيق ، ويعتبر الداعية إلى الترعة الإنسانية متمردا ضد نظرة العصور الوسطى إلى الكون دون أن تكون له نظرة جديدة بديلة عن هذه متمردا ضد نظرة العصور الوسطى إلى الكون دون أن تكون له نظرة جديدة بديلة عن هذه

(۱) يُؤرخ لبداية عصر النهضة بعام 1453م على أساس أنه عام فتح القسطنطينية ونماية بعام 1690 وهو العام الذي صدر فيه كتاب حون لوك ( مقال في الفهم البشري ) الذي يعد فاتحة عصر التنوير .

- محمد يحيى فراج ، الفلسفة الحديثة من عصر النهضة إلى عصر التنوير ، ( القاهرة : بدون ناشر ، 1993 ) ، ص 13 .

(٢) رونالد سترومبرج، مرجع سابق، جـــ1، ص 32.

(٣) الفلسفة المدرسية أو الإسكولائية ، سميت كذلك لأنحا كانت تعلم وتتعلم في " مدارس " ، وكانت هذه المدارس تحت سيطرة الكنيسة التي كانت تأخذ بفلسفة أرسطو ، وأهم سمة لهذه الفلسفة منهجها الذي يهتم بالتعريفات والأبنية المنطقية إلى درجة المماحكات ، وقد اعتمد هذا التيار الفلسفي على سلطة أرسطو الفلسفية ابتداء من حوالي منتصف القرن الثالث عشر بعد أن جعلتها كتابات القديس توما الاكويني على توافق معقول مع تعاليم الكنيسة الكاثوليكية .

- انظر : ا. م. بوشنسكى ، الفلسفة المعاصرة فى أوروبا ، ترجمة : عزت قرنى ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد (165) ، ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، سبتمبر 1992 ) ، ص 22 .

- وللمزيد حول الحركة المدرسية انظر : برتراند راسل ، مرجع سابق ، جــ1 ، ص ص 89 ، 108 .

النظرة ، وهو أيضا نصير هام للفردية بيد أنه غير واضح تماما بشأن ما يريد هو أن يفعله بذاته وكيف يصوغها (١) .

وقد اهتم أصحاب هذه الحركة اهتماما شديدا بالقوى العاملة داخل الطبيعة الإنسانية ومن هذه الحقيقة استمدت هذه الحركة الثقافية اسمها وهو الترعة الإنسانية – ولم يكترثوا إلا قليلا باعتقادات الإنسان فيما هو أعم من أوضاع حياته ، وكانت اهتماماهم متمركزة حول الإنسان أكثر بكثير من القرن الثالث عشر ، الذى كان اهتمامه الرئيسي بالله ، أو القرن الثامن عشر الذى كانت مشكلته في الطبيعة  $\binom{7}{}$  ، حيث حصرت اهتمامها في الحياة الإنسانية كما يمكن أن يحياها الإنسان على الأرض ، ضمن حدود الزمان والمكان ، ودونما ارتباط ضرورى بالعالم الثاني أو الأخروى  $\binom{9}{}$ .

وقد حدث أن أولئك الذين شعروا بنداء التجربة البشرية كان فى حوزهم أدب كبير يستطيعون الالتفات إليه ، أدب كتبه أناس متدفقون مثلهم وراء الحياة الإنسانية الحرة فى محيطها الطبيعى ، وهو أدب الإغريق والرومان . وكان أهم ما أخذه الإنسانيون عن هؤلاء هو التمتع السعيد الطبيعى بخيرات الحياة ، ووجدوا هنا أن اللذات غير الضارة والميول الطبيعية تعتبر الوسائل التى بواسطتها ينظم العقل حياة صالحة ، وأنها ليست من الشيطان ، فلا داعى إذن لاعتبارها دنايا إما أن تقهر بعون إلهى ، أو يُنهل منها فى خجل وشعور بالعار (ئ) .

أدى كل ذلك بالطبع إلى ثورة على الأخلاق المسيحية (٥) ، فبدلا من المحبة حل الفرح باستعمال القوة التى وهبه الله إياها ، وحلت الحرية المسئولة بتوجيه العقل محل الخضوع لإرادة الله ، وأخذ البحث الفكرى الجرىء يحتل بالتدريج مكان الإيمان (٢) .

<sup>.</sup> 31,30 ص ص 30,31 ، 30

<sup>.</sup> 203 , 203 , 203 , 203 , 203 , 203 , 203

<sup>(</sup>٣) وهكذا نجد أن الحركة الإنسانية دشنت لمفهوم الدنيوية ، ووضعت اللبنة الأولى للكيفية التي يمكن أن يحقق الإنسان من خلالها وجودا دنيويا سعيدا دون وضع الحياة الأخروية في الاعتبار ، وهذا يفسر لنا في جانب منه طبيعة الرسائل الترفيهية التي تبثها وسائل الإعلام في ظل الفلسفات الإعلامية الوضعية المعاصرة (٤) المرجع السابق ، ص 194 .

<sup>-</sup> انظر أيضا : كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص ص 210 ، 211 .

<sup>(</sup>٥) حيث ترتكز النظرة الإنسانية الأساسية على القول بقوة الطبيعة البشرية ومقدرتما لأن تعيش حياة أخلاقية دون عون سماوي .

<sup>-</sup> انظر: جيمس بيرك، مرجع سابق، ص 92.

<sup>(</sup>٦) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 195

وكما ثار الإنسانيون على الأخلاق المسيحية فإلهم ثاروا أيضا على المفهوم المسيحى للطبيعة البشرية ، الذى ينظر إليها على ألها عاجزة ومنحطة وأكدوا على قيمة الإنسان الفكرية والخلقية (١).

ورغم هذا الدور الإيجابي الذي قامت به الحركة الإنسانية في هدم عالم العصور الوسطى ، وبناء العالم الحديث ، إلا أنه يؤخذ على دعالها احتقارهم للطبيعة ، وقصر اهتمامهم على الإنسان بالشكل الذي مثل عائقا هاما أمام تطور العلم الطبيعي (٢) ، الذي يعد من أهم الأدوات التي ساهمت في بناء العالم الحديث .

وعموما فقد قام الإنسانيون بدور بارز فى تدمير اتجاهات القرون الوسطى ، كما قاموا بدور إيجابى فى بناء المجتمع الحديث الذى اتخذ شكل الدولة القومية <sup>(٣)</sup> ، إلا ألهم لم يسهموا فى إقامة العالم الحديث بالقدر الذى أسهم به البروتستانتيون ، والعقلانيون ، والعلماء .

#### 🗆 – الحركة البروتستانتية :

كان لابد أن تحدث الاهتمامات الجديدة فى حياة الإنسان الطبيعية ومحيطه ، والتى ترعرعت على أيدى الإنسانيين ، وكذلك العالم الجديد المدهش الذى قادت إليه الكشوف الجغرافية ، والنمو الاقتصادى الذى حققه المجتمع الأوروبي ، وما رافقه من نشوء الطبقة المتوسطة ، كان لابد أن يحدث كل ذلك تأثيرا بالغا على المنظمة الدينية التى تغلغل نفوذها فى كل ناحية من مناحى الحياة فى القرون الوسطى ، حتى ألها ادعت ألها توحى وتنظم كل فعل من أفعال الفرد (ئ) .

وبالإضافة إلى هذه العوامل الخارجية التي أثرت على المنظمة الدينية كان الحال المتردى الذى وصلت إليه هذه المنظمة المتمثلة في الكنيسة من ترد وانغماس رجالها في الدنيا وزينتها ، وإمعان المدرسيين في إثارة قضايا جدلية فارغة ، وتضخم ثروات رهبان الأديرة ، وتزايد عدد القساوسة الذين كان ينقصهم الورع (٥) ، كان كل ذلك محفزا لمارتن لوثر للقيام بثورته

(٢) توفيق الطويل ، أسس الفلسفة ، ط7، (القاهرة :دار النهضة العربية،1979 )،ص ص186 ، 187

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 414 .

<sup>-</sup> انظر كذلك : رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، الجزء الأول ، ص 55 .

<sup>(</sup>٣) للمزيد حول دور الحركة الإنسانية في بناء العالم الحديث انظر:

<sup>-</sup> جون هرمان راندال ، مرجع سابق ص ص 179 ، 213 .

<sup>-</sup> رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، جــ1 ، ص ص 34 ، 39 .

<sup>(</sup>٤) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 244 .

<sup>(</sup>٥) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 79 .

البروتستانتية في الربع الأول من القرن السادس عشر ، والتي كانت أقوى العوامل المذيبة في زمانها لسلطة العصور الوسطى (١).

#### أهم أفكار مارتن لوثر :

لم تخرج أفكار مارتن لوثر الثورية فى مجملها عن أفكار القرون الوسطى ، لاسيما الدراما الإلهية ، والإحساس بضرورة الخلاص ، غير أنه رأى أن الخلاص الفردى ينتج عن علاقة صوفية مباشرة بين الله والإنسان ، دون وساطة أى كنيسة خارجية أو راهب أو طقوس من أى نوع ، وعندما يحرر الإنسان إيمانه بالمحبة الإلهية المتسامحة يتم الخلاص ، فلا يبقى هنالك حاجة لأن يعمل أكثر من ذلك ، أو أن يشغل بأى مظهر من مظاهر جهاز التوبة والتقشف الرهبايى والزهد ، وإنكار العالم فى سبيل خلاص مقبل .

وهكذا قضى لوثر وبضربة واحدة على القول بضرورة اعتبار الحياة المسيحية التى عاشها القسيسون والرهبان أمرا أساسيا لتحقيق سلام العقل فى الحاضر ، أو الغبطة فى المستقبل . على أن هذا لا يعنى أن عصب الأخلاق قد انقطع ، وجل ما يعنيه أن اشتباك الحياة الأخلاقية باعتقادات متعالية على الطبيعة ، وتمارين سحرية ، والخوف من جهنم وتناول القربان المقدس قد تلاشت كلها (٢) .

وقد مهد لوثر بذلك الطريق أمام إقامة مثل أعلى طبيعى شامل هنا فى هذا العالم . وهكذا فإن البروتستانت بعد أن اعتقدوا بأنه لا صلة بين الخلاص والأخلاق ، وأن الخلاص أمر دينى محض لا ارتباط له بأى شكل من الأشكال بالكمال الخلقى فى الإنسان ، أو بكلمة أخرى أنه نتيجة الإيمان لا الأعمال الصالحة ، وجدوا أن المثل الأعلى الثنائى الزهدى المسيحى القديم قد اختفى ، وأفسح المجال للاعتقاد ولما يمكن اعتباره أكثر ملاءمة للحياة الإنسانية .

والحقيقة أن البروتستانتيين أصبحت لديهم حرية لأن يستسلموا بكليتهم إلى المثل الأعلى الجديد في حياة إنسانية كريمة ومجدية ضمن إطار طبيعي كما لو ألهم فقدوا كل اعتقاد بالله والعالم الثاني ، وأصبح الدين شيئا خاصا منعزلا ، لا روحا تملأ الحياة بكاملها ، وأصبح الكثيرون لا يذكرونه إلا في صلاة يوم الأحد ، بعد أن يكونوا قد صرفوا أيام الأسبوع ساعين وراء النجاح والثروة (٣) .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 162 .

<sup>(</sup>٢) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 215 .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق ، ص ص 215 ، 216 .

<sup>=</sup> وهكذا كادت البروتستانتية أن تؤدى بمعتنقيها إلى حال يكاد يشبه حال أولئك الذين ينكرون الدين من أساسه ولا شغل لهم إلا حياتهم في هذا العالم ، كما أدت إلى تنحية الدين عن أي تأثير على الحياة

هذه هى أهم النتائج التى أدت إليها الحركة البروتستانتية - لاسيما بعد انحلالها - وهناك نتائج أخرى هامة ترتبت على قيام هذه الحركة ، وأسهمت إلى حد كبير فى تحطيم عالم العصور الوسطى ، ويمكن تلخيص أهمها فيما يلى :

(أ) أدى تمزيق الحركة البروتستانتية للوحدة الدينية ، وانقسامها إلى طوائف كثيرة إلى القضاء على الوحدة الشكلية التي أبقت عليها المسيحية الغربية ألفا وخمسمائة عام ، وأقامت عشرات من الجماعات والطوائف الصغرى ، عشرات من الجماعات والطوائف الصغرى ، زعمت كل منها ألها صاحبة السيادة الدينية الكاملة في مجالها ، وكان من الطبيعي أن يؤدى كل ذلك إلى تمهيد السبيل أمام نزعة الشك الدينية ، فحين يرى أن مشهدا يضم كما هائلا من المعتقدات المتناقضة والمتعارضة – كلها تزعم احتكار الحقيقة – لابد وأن يُتخذ هذا المشهد ذاته بينة على ألا وجود هناك لحقيقة يحتكرها هؤلاء (١).

(ب) أدى الانقسام الدينى الذى أحدثته البروتستانتية إلى سيادة فكرة التسامح بمضى الوقت ، ذلك أن البديل الآخر وهو الإبادة والقمع بالجملة ، كان قد جُرب وتبين فى النهاية أنه غير مجد (7) ، وفى ظل هذا الجو من التسامح ولد مذهب شكى ترعرع على اشمئزاز المفكرين والأدباء من التعصب اللاهوتى ، غير أن هذا المذهب الشكى احتاج إلى وقت ليس بالقصير ليغدو مقبولا كأساس للنظام السياسى (7) .

(ج) دعمت الحركة البروتستانتية المشاعر الوطنية لأبناء الدول القومية الإقليمية الجديدة ، بإسقاطها لكل تقليد يحد من السلطة الملكية ، وساندت الروح القومية ، بتحريرها من الولاء المزدوج ، لاسيما الولاء للكنيسة الكاثوليكية العالمية (٤٠) .

الاجتماعية بشتى فروعها ( السياسية . الإعلامية .... الخ ) ، وتركت بذلك الساحة خالية أمام الفكر الوضعي .

<sup>.</sup> 163 , 162 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00

<sup>-</sup> انظر أيضا : فرانكلين. ل-باومر ، الفكر الأوروبي الحديث في القرن السابع عشر ، ترجمة : أحمد حمدى محمود ، الألف كتاب الثاني " 48 " ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1987 ) ، ص 77 .

<sup>(</sup>٢) برتراند راسل ، مرجع سابق ، حــ2 ، ص 40 .

<sup>-</sup> تعد هذه هي العوامل الأولى التي دشنت لمفهوم حرية الرأى الذي يعد الركيزة الأساسية التي تتمحور حولها فلسفة الإعلام الليبرالي .

<sup>(</sup>٣) رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، حــ1 ، ص 41 ، 42 .

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع ، ص 41 .

(د) انكفأت فلسفة القرون الوسطى المدرسية إلى المؤخرة سواء فى الدول البروتستانية أو فى الكاثوليكية ، كما فقد علم القرون الوسطى ثقة الناس به واعتمادهم عليه ، وكان تنديد المصلحين إجمالا بما كان من العلم سببا فى فتح الطريق أمام علم جديد يأخذ مكانه ويسير قدما فى ثبات (١) .

(هـ) ساهمت فى بروز الرأسمالية ، كنتيجة لما تبثه من قيم ترى أن النجاح فى العمل تفضيل إلهى للفرد فى هذه الحياة الدنيا وفى الآخرة ، وهذه الفرصة متاحة للجميع ، وأى معارضة ضد عدم المساواة فى هذا المجال تعنى معارضة للإرادة الإلهية (٢) .

بعد هذا العرض الموجز لدور الحركة البروتستانتية ومن قبلها الحركة الإنسانية في تحطيم عالم العصور الوسطى ، ينبغى أن نقرر حقيقة تتمثل فى أن الإنسان الحديث لا يدين مباشرة بالعالم الفكرى الذى يعيش فيه الآن للحركة الإنسانية ( النهضة ) أو البروتستانتية ( الإصلاح الديني ) -رغم الدور الكبير الذى قامت به كل منهما - وإنما يدين أساسا إلى الحركة العقلانية ، والتي يمثل الجانب العلمي أبرز معالمها ، والتي بدأت مع القرن السادس عشر ، وقويت فى القرن السابع عشر واكتملت ملامح الفكر العالمي الحديث على يديها فى القرن الثامن عشر ( قرن التنوير ) وفيما يلى نتناول أهم إسهامات الحركة العقلانية فى بناء العالم الحديث .

#### □ – الحركة العقلانية :

تضم الحركة العقلانية كل من يترع إلى إسقاط كل ما هو خارق للطبيعة أو غيبي عن الكون ولا يؤمن إلا بكل ما هو طبيعي ، والذي يرى أنه قابل للفهم من خلال استخدام المنهج العلم .

وفيما يلى نعرض وبإيجاز شديد لأهم منجزات هذه الحركة في مجال العلوم الطبيعية ، والفكر الديني .

#### أ – الحركة العقلانية والعلوم الطبيعية :

قد كان دخول البحث التجريبي من العالم الإسلامي إلى العالم الأوربي الحديث أكبر حدث غير مجرى أساليب التفكير اللاهوتي التي كانت غارقة في التفكير النظري، والتجريد

(٢) سويم العزبي ، الديكتاتورية والاستبدادية والديمقراطية والعالم الثالث ، مرجع سابق ، ص 111 انظر أيضا : كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 89 .

<sup>-</sup> انظر أيضا : كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 163 .

<sup>(</sup>١) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 254 .

الميتافيزيقى (۱) وكانت هذه المرحلة التاريخية مرحلة تحول حاسمة ، أمتد أثرها إلى كل جزء من أجزاء أوربا وشكل نواة الثورة العلمية الغربية ، ووجه العقول في اتجاه المعرفة العلمية (۱) وفد تم ذلك من خلال نقل كتب التجريبيين من مفكرى المسلمين إلى اللاتينية ، وتأثر بها عدد كبير من المفكرين في طليعتهم " روجر بيكون " الذي سمى بالأمير الحقيقي للتفكير الأوربي أبان العصور الوسطى (۳) ، ولم يحدث تطور حقيقي للعلم في الفترة اللاحقة على بيكون المتوفى ( 1292 ) وهي فترة عصر النهضة ، كنتيجة لاهتمام رواد هذا العصر من الإنسانيين بالفنون والآداب دون العلم ، حتى جاء في أوائل القرن السابع عشر فرنسيس بيكون الذي وضع أساس المنهج التجريبي ، وفصل في بيان خطواته ومراحله وذلك في كتابه الأورجانون الجديد أساس المنهج التجريبي ، وفصل في بيان خطواته ومراحله وذلك في كتابه الأورجانون الجديد ألي الأشياء الملموسة ، بدلا من الغيبيات والخوارق التي استغرقته على يد الفلاسفة المدرسين ، أنه تصحيحا لإساءة استعمال المدرسين لاسيما لسلطة أرسطو ، كان ينبغي للنموذج الجديد للعلم ألا يؤسس على الوحي أو على سلطة البشر ، بل كان تأسيس العلوم الطبيعية على التجربة والعقل فحسب (٥) .

وقد نتج عن الاهتمام المتزايد بالطبيعة ، وإدخال العلم العربي والتشبث بالبحث والرياضيات والمنهج العلمي ، أن شهد القرن الخامس عشر ومطلع القرن السادس عشر كونا جديدا يتشكل ، فقد حدثت ثورتان في الفكر وما تاريخ الفكر بعدهما إلا سجل بالدرجة الأولى لتشرب عقائد الناس بنتائج هاتين الثورتين . فقد حطمت هاتان الثورتان قيود عالم القرون الوسطى ، وما فرضه من تصنيف مرتبي للكيانات المختلفة ، تنتهى إلى سلطة عليا ، وجعلت مثل ذلك التنظيم مستحيلا بالنسبة للعقل الإنساني المتحرر . هاتان الثورتان هما ثورة كوبر نيكوس ، وثورة ديكارت .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) حول دور المسلمين في التأثير في الفكر الأوروبي : انظر

<sup>-</sup> أحمد سليم سعيدان ، مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الإسلام ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد 131 ( الكويت : الجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، نوفمبر 1988 ) ص 120 - 138

<sup>(</sup>٢) محمد محمد أمزيان ، منهج البحث بين الوضعية والمعيارية ، مرجع سابق ، ص 37

<sup>(</sup>٣) حول منهج بيكون ودوره في تقدم العلوم الطبيعية ، انظر :

محمد یحی فراج ، مرجع سابق ، ص ص 110 ، 130

<sup>(</sup>٤) توفيق الطويل ، مرجع سابق ، ص 185

<sup>-</sup> انظر أيضا رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، جـــ1 ، ص 337

أما الثورة الأولى فقد حطمت نظرة العصور الوسطى للنظام الكوبى (1) والتى كانت تنظر إلى الكون على أنه كون مغلق متناه ، ومنظم فى تسلسل هرمى (1) مركزه الأرض التى يحيا الإنسان عليها . فقد قذفت ثورة كوبر نيكوس – والتى أكملها من بعده كبلر وجاليلو ووضع اللمسات النهائية عليها نيوتن – بالإنسان من مكانه الذى اعتصم به بكبرياء ، معتبرا نفسه مركز الكون وغايته ، وجعلت منه بقعة صغيرة على كوكب من المرتبة الثالثة يدور حول شمس من المرتبة العاشرة ، والكل يسبح فى كون لانحاية له (1) .

أما الثورة الثانية ، فهى ثورة ديكارت والتى كانت أهول أثرا ، إذ أدت إلى القضاء على سيطرة أرسطو ومنهجه الاستنباطى ، وطرحت جانبا جميع مؤلفاته باعتبارها غير واردة وعديمة الأهمية ، وكانت هذه الثورة هى التى خلقت علم الفيزياء الجديد ، بالنظر إلى الطبيعة كآلة رياضية كبيرة منسجمة بدلا من مذهب أرسطو فى الطبيعة القائل بوجود تسلسل مرتبى فى أنواع الأشياء ، يسعى كل منها لتحقيق غرضه بإدراك الكمال وفق طريقته الخاصة (أ) .

ويمكن القول أن ثورة ديكارت مستفيدة من ثورة كوبر نيكوس (٥) هي التي وضعت أسس الفلسفة الغربية الحديثة . وتتمثل أهم مبادئ هذه الفلسفة في القول بـــ :-

)ا ( الاججاهان الله التي الذي يشبه العالم بالآلة التي تسير وحدها بغير تدخل من عقل أو توجيه (١) ويرى هذا الاتجاه أن أحداث العالم لا ترابط فيما بينها إلا برباط العلية ( السببية )

(١) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 337

72 من برونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، جـــ 1 ، ص

(٣) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 337

- ذكر الدكتور جمال الفندى في بحث له بعنوان " الإسلام والحضارة الحديثة " أن العالم العربي إبن الشاطر - سبق كوبر نيكوس في القول بأن الشمس مركز المجموعة الشمسية وليس الأرض ، بنحو قرن ونصف ،

وأن هذا الكشف انتقل إلى بولندا ليظهر على يد كوبر نيكوس "

- جمال الفندى ، **الإسلام والحضارة الحديثة** ، سلسلة دراسات إسلامية عدد (10 ) ( القاهرة : المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، جمادى الأولى 1417 ، سبتمبر 1996 ) ص 18 و ص 49

338 ، 337 ص ص مرجع سابق ، ص مردی (٤)

(٥) للمزيد حول هاتين الثورتين وآثارهما انظر:

- جيمس بيرك ، مرجع سابق ، ص ص 338، 387

- جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص ص 337 ، 365

= توماس كون ، بنية الثورات العلمية ، ترجمة : شوقى حلال ، سلسلة علم المعرفة ، عدد ( 168) ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، ديسمبر 1992 ) ص 143، 143

) وأن الحركة هي الظاهرة العامة في الطبيعة ، ولها قوانينها الخاصة بها وهذا ما يؤدى بدوره إلى القول بالحتمية (٢) ، وهكذا أستبعد هذا الاتجاه الميكانيكي التصور العضوى والتدريجي للوجود الذي قالت به الفلسفة المدرسية إتباعا لأرسطو

)ب ( الأج جاهان ذلجى : وهو المبدأ الذى يجعل الإنسان مستقلاً عن الإله ويحول اهتمامه نحو الذات .

)جـ( الاجـجاه الاسمى : وقد تطرف التجريبيون الإنجليز فى هذا المبدأ – والذى يرى أنه لا وجود للكليات على أى وجه وأن كل شئ فى العقل مجرد أسماء أصطلح عليها (٣) .

ولما كانت الأساليب التى أتبعتها هذه الفلسفة المحدثة منذ جاليلو وديكارت لم تكشف إلا عن عالم ماده متحركا وخاضعا لقوانين رياضية ، فكان من الطبيعى ألا توجد إمكانية لتفسير وجود عناصر روحية فى هذا الكون مثل العقل والفكر  $^{(1)}$  وهكذا خالفت هذه الفلسفة المحدثة التقليد الإغريقى والمسيحى الطويل القائل بوجود ذات تامة ضمن الجسد الإنساني تراقب بشكل منفعل ما يجرى فى العالم ، كما يراقب المتفرج صورة سينمائية متحركة  $^{(0)}$ .

وقد كان من الطبيعى أن يؤدى تقدم العلوم الطبيعية على هذا النحو إلى ميلاد التصور المادى للكون ، الذى لا يعترف بوجود شئ فى الكون سوى المادة ، والذى تطور وأتسع لكونه لم يجد أمامه أية فلسفة معارضة تقاومه (٢) .

<sup>(</sup>١) يرى المذهب الميكانيكي أن العالم آلة قد أرسيت قواعدها مرة واحدة إلى الأبد ، وأنها مجموعة هائلة من التروس لا يفقد منها شيئا ولكن لا يُخلق فيها شئ .

<sup>30</sup> . o . negative . o . o . -

<sup>-</sup> و لم يرى ديكارت الذى أرسى القواعد الأولى للاتجاه الميكانيكي أى مهمة لخالق الكون سوى أنه كان المحرك الأول له

<sup>(</sup>٢) الحتمية : مبدأ يفيد عموم قوانين الطبيعة وثبوتها . فلا تخلف ولا مصادفة ، ويقوم على مجموعة من الشرائط الضرورية لتحديد ظاهرة ما ، فكل شئ في الوجود يرد إلى العلة والمعلول ( وهذا ما يقصد بالعلية أو السببية ) وعلى هذا المبدأ يعتمد الاستقرار في العلوم الطبيعية ، وهذه الحتمية لم تزعزع إلا في القرن العشرين - كما سنري فيما بعد .

<sup>-</sup> انظر: أ. م. بوشنسكي ، مرجع سابق ، ص 31

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص 24

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع ، ص 24

<sup>(</sup>٥) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 392

<sup>25</sup> o. 4 i. 4 o. 4 4 o. 4 5 o. 4 6 o. 4 o. 4

وهكذا أرست الحركة العقلانية دعائم المادية والتي أصبحت – وإن كانت بشكل متأخر عما في مجالى العلوم والفلسفة – عقيدة قائمة بذاها تولد في النفوس رغبة في تفسير كل الأشياء بلغة المادة (١).

#### الحركة العقلانية والدين :

رأينا عند حديثنا عن الحركة الإنسانية كيف استطاع دعاتما إحداث ثغرة في التقليد المسيحى ، وكيف ظهرت وللمرة الأولى أفكار دينية خارجة خروجا ظاهرا على الفكر المسيحى ، حيث رفض أصحاب هذا التيار المفهوم المسيحى المتعلق بالنظر إلى الطبيعة البشرية على ألها طبيعة منحطة ، وشددوا على قيمة الإنسان الخلقية والفكرية . وكان من الطبيعى أن يكون لدعاة الحركة العقلانية موقف ما من الدين ، وتمثلت أبرز ملامح هذا الموقف في إخضاع جميع الاعتقادات والعادات الدينية إلى مقاييس العقل والمنفعة في الحياة ، وقد نُقد التقليد الديني نقدا عنيفا على أيديهم طبقا لهذا المقياس .

وعمل العقلانيون على إيجاد بديل دينى يصمد أمام الفحص العقلانى وفي هذا الصدد وضعت ديانة عقلانية في إنجلترا بشكل متماسك لأول مرة ، فقد بحث اللورد هربرت أوف شربورى منذ عام 1642 عن بعض المبادئ المسيحية الكلية التي يمكن أن يعتمد عليها جميع الأفراد ، وبصرف النظر عن هويتهم . وبتقدم الجدل الدينى أصبحت هذه المحاولة محببة إلى الشعب أكثر فأكثر ، حتى إذا قربت نهاية القرن السابع عشر كان معظم المفكرين من القادة الدينين قد انقسموا إلى فريقين ، كانت نقطة الاتفاق بينهم هي أن جوهر الدين إنما هو مجموعة من العقائد يمكن إثباتها بالعقل الطبيعي وحده ، ومن غير عون أو مساعدة . أما نقطة الاختلاف بينهم فكانت في تشديد فريق منهم على أهمية الوحى ، أما الفريق الثابى فمع إقرار دعاته بوجود الله إلا ألهم أنكروا الوحى ، وشددوا على كفاية الدين الطبيعي العقلى . ثم ظهر نقاد أكثر تشككا فتساءلوا حتى عن صحة المقدمات التي ترتكن إليها الديانة الطبيعية ذاتها ، ولم يكد القرن الثامن عشر ينتصف حتى ظهر مذهب ريبي كامل ، ما لبث أن أنتشر في فرنسا وتحول فيها إلى إلحاد كامل (٢) ، وهذا ما سوف نتناوله بشيء من التفصيل عند الحديث عن مرحلة فيها إلى إلحاد كامل (٢) ، وهذا ما سوف نتناوله بشيء من التفصيل عند الحديث عن مرحلة اكتمال بنية الكوزمولوجيا العلمانية .

وهكذا ورغم كل التطورات التي تمت على أيدى دعاة الحركة العقلانية ومن سبقهم ، إلا أنه لم يقدر لهؤلاء إقامة كوزمولوجيا متكاملة مقابلة للكوزمولوجيا الدينية التي عملوا على

<sup>(</sup>۱) روبرت م . اغروس ، جورج ن . ستانسيو ، مرجع سابق ، ص 141

<sup>(</sup>٢) حون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص ص 417 ، 418

هدمها ، بالشكل الذى يجعل منها دينا  $^{(1)}$  بديلا للدين المسيحى ، إلا فى القرن الثامن عشر (قرن التنوير )  $^{(7)}$  والذى تم فيه أيضا وضع الملامح الأساسية للفكر الاجتماعى الليبرالى الذى أفرز لنا نظريات الإعلام الحر بشكل مباشر ، وأفرز لنا نظريات الإعلام الموجه بشكل غير مباشر من خلال ما ظهر من فكر اجتماعى جمعى لتلافى الإخفاقات التى تحققت على أيدى الفكر الليبرالى الحر . وهذا ما سنعرض له فى الصفحات التالية من هذا المبحث .

#### ثانيا : مرحلة إكمال بناء الكوزمولوجيا العلمانية

استطاعت الحركة العقلانية بنهاية القرن السابع عشر تحطيم نظرة القرون الوسطى للنظام الكوبى ، وأن تأتى بالدين الطبيعى بديلا للدين المسيحى ، وقد أقامت هذا الدين الجديد على ثلاث قضايا أساسية ، هذه القضايا هى :

(۱) يقصد هنا بلفظ دين أى نسق من المعتقدات يعالج القضايا الإنسانية الكبرى مثل الخطأ والصواب والسعادة الأبدية ، كذلك نظام الكون .... الخ والتي تحقق للمؤمن بما أمرين على الأقل: تعطيه توجها فكريا في هذا العالم (أى تجيب على أسئلته) وتمنحه مشاركة انفعالية في إطار جماعة من خلال طقوس معينة ، وغير ذلك من أعمال مشتركة .

- كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 300

(٢) يقصد بالتنوير الاكتفاء بنور العقل عما سواه ، وإن المهمة التي على العقل هي نشر النور حيث كان يسود الظلام . ويطلق مصطلح " عصر التنوير " تعريفا للقرن الثامن عشر ، أو بالأحرى للقرن الممتد بين نيوتن ولوك ، وبين الثورة الفرنسية ، أي بين عامي 1689 ، 1789 ، ويجوز أن نمد به وراء ذلك ليشمل أيضا القرن السابع عشر بأكمله الذي شهد الثورتين العلمية والسياسية ، والحق أنه من العسير استثناء ديكارت وهوبز وسبينوزا ، فنخرجهم من نطاق عصر التنوير ، فنحن إذا حددنا التحديد الضيق لهذا العصر ، فعندئذ نقول أنه يشمل على حقبة فولتير ورسو والموسوعيين وربما الفيزوقراطيين كملحق لهم ، الأمر الذي يعني امتداده تقريبا بين عامي 1720 إلى 1778 .

- رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، جـ 2 ، ص 146.

- وللمزيد حول عصر التنوير انظر:

- *The New Encyclopaedia Britannica*, vol. 6 (London: William Benton, Publishers, 1973), pp. 878, 894.

انقضرية الأنى : هناك إله تام القدرة ، وهو يطلب من الإنسان حياة فاضلة بأن يطيع إرادته الإلهية .

انقضرية الشراية : هناك حياة أخرى يكافئ فيها الأبرار ويعاقب فيها الأشرار .

انقض عن استنتاج النتائج من المقدمات المعقلية فى استنتاج النتائج من المقدمات المعطاة له ، استطاع أن يرى قواعد الحياة الفاضلة وأن ينظم حياته على أساس عقلى ليدرك الثواب فى السماء (١)

وقد شب خلاف بين أتباع هذه الديانة حول إمكانية قبول الوحى كمصدر للحقيقة بجوار العقل أو عدم قبوله . وقد استطاع المنكرون للوحى المؤمنون بالله فقط ، الانتصار فى النهاية (٢) .

والمتأمل فى تلك الدعائم الأساسية للدين الجديد - دين العقل أو الدين الطبيعى - يجد أنه يقوم مثله مثل الأديان السماوية على مسلمة ضخمة تتمثل فى القول بوجود إله خالق للكون والحياة ، يطلب من خلقه إقامة حياة أخلاقية فاضلة ، ونتيجة لذلك فإنه سوف يكافئ المطيع بالنعيم ويعاقب العاصى بالجحيم .

وهذا يعنى أن الديانة الطبيعية اتخذت مثلها مثل الأديان السماوية من النعيم الأخروى غاية عليا لها ، غير أن نقطة الاختلاف بينها وبين السماوية تتمثل فى رفض الديانة الطبيعية للوحى كمصدر يهتدى الناس بنوره فى إقامة الحياة الأخلاقية المطلوبة منهم ، وتكتفى فى هذا الصدد بنور العقل .

والواقع أن الدين الطبيعى فى صورته هذه لم يكن أكثر من مرحلة انتقالية بين الدين المسيحى وبين الدين العلمانى أو الوضعى ، ذلك لأن العقل الذى لفظ الدين الكهنوتى ، ما لبث أن لفظ الديانة الطبيعية ذاها ، بنهاية القرن الثامن عشر ، وذلك على يد فئتين هما : الريبيون والماديون من جهة ، والسلفيون من جهة ثانية (٣) : – أما الماديون فقد رأوا الكون أله أزلية تدير نفسها بنفسها ، ومن ثم فليس هناك حاجة بتاتا إلى سبب فوق طبيعى لتحريكها ، ولما كان الكون أزلى لا بداية له ولا نهاية فلا يبدو أن هناك حاجة إلى خالق . وهكذا رأى الريبيون والماديون ألهم بذلك أكثر اتساقا مع النظرة العلمية التي كانت اكتملت لتوها على يد

<sup>(</sup>١) انظر : جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 420

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص 429

<sup>–</sup> للمزيد حول تطور الدين الطبيعي انظر : جاكلين لاغريه ، **الدين الطبيعي** ، ترجمة منصور القاضي . ( بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1993 ) ص ص 5 ، 7

<sup>(</sup>٣) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 434

نيوتن ، رغم أن نيوتن نفسه أحتفظ بمكان للألوهية فى نظامه الميكانيكى الخاص بالسموات ، إلا أن المؤمنين بهذه النظرة كانوا على استعداد لاستبعاد الله من هذا النظام (١) .

وهكذا فقدت الديانة الطبيعية بفقدان الدعامة الأصلية التى تنبنى عليها والمتمثلة فى وجود أله فاعل لهذا الكون - بنيالها بأكمله .

- وأما السلفيون فقد عملوا على إثبات تناقضات الديانة الطبيعية لإقناع الناس ألها واهية ولا تصمد أمام العقل مثلها مثل الوحى المسيحى ، وقد فعل السلفيون فعلتهم هذه إلا ألهم لم يجدوا فى النهاية من يأخذ بالاستنتاج الذى وصلوا إليه من أن الدين المسيحى والديانة الطبيعية معا يجب أن يقبلا على أساس من الإيمان . وكان من الطبيعى بعد أن أنكر السلفيون قدرة العقل على إثبات أى حقيقة دينية مهما كانت أن يختار الإنسان إما إهمال العقل الذى يتناقض مع العقل (٢) وقد كان من الطبيعى أن يختار يتناقض مع الدين ، وإما الدين الذى يتناقض مع العقل (٢) وقد كان من الطبيعى أن يختار عقلانيو القرن الثامن عشر الطريق الثاني ( لا سيما بعد هجوم الريبيون والماديون على كل معتقد ديني ) وقد أزداد اتجاه الناس عامة إلى هذا الطريق لاسيما فى فرنسا بلد التنوير ، حيث دفعت الكنيسة الكاثوليكية بسياساتها الاجتماعية وتحالفها مع النظام الاستبدادى الحاكم ، ومساوئها ، كل رجل عاقل إلى المعارضة القوية ، لا لنظام الرهبانية فحسب ، بل لكل ما له ومساوئها ، كل رجل عاقل إلى المعارضة القوية ، لا لنظام الرهبانية فحسب ، بل لكل ما له صلة به ، وللديانة ذاتها . وبحلول عام 1770 يصل عصر التنوير إلى إلحاد ومادية شاملين صلة به ، وللديانة ذاتها . وبحلول عام 1770 يصل عصر التنوير إلى إلحاد ومادية شاملين

(١) روبرت م. أغروس ، جورج ن. ستانسيو ، مرجع سابق ، ص ص 57 – 59

<sup>(</sup>٢) إن تناقضات الدين المسيحى مع العقل جعلت الإسلام يثور عليه قبل أن تثور عليه أوربا ، وهكذا تعتبر العقلية الأوربية قد ناصرت صوت الإسلام ، حيث اعتبرت المسيحية دينا يتنافى فى كثير من جوانبه مع العقل ولا يصلح للتطبيق الاجتماعى ، أما الإسلام فقد بنى سنته الحياتية على العقل الذى يخطئ ويصب ، دون العقل المعصوم الذى تقول به المسيحية وبعض الأديان ، وتفوض إليه سلطة الرقابة ومصادره أى فكر مغاير ، بينما لا توجد فى الإسلام أى سلطة سواء كانت كنيسة أو طبقة دينية معصومة تمثل المركز الوحيد فى الحقيقة الدينية وتلزم الإنسان أن يخضع لها ، أو تفرض عليه فكرا معينا باسم القوة الروحية لتنظيم المجتمع .

<sup>-</sup> انظر : محمد إبراهيم الفيومي " الإسلام وإشكالية الفكر الحضاري " مجلة العربي ، عدد 357 ، أغسطس 1988 ، ص ص 50 ، 51

<sup>-</sup> وقد كان الفيلسوف الدنمركي "كيركجار " (1813 - 1855 ) مثال لمن أتبع هذا الطريق حيث كان معارضا للعقل لأقصى درجة ، فهو يرى أنه لا يمكن الوصول إلى الإله بوسيلة طرائق الفكر ، لأن العقيدة المسيحية مليئة بالتناقضات ، ويعتبر كل محاولة من أجل إضفاء طابع عقلى عليها هي تجديف وكفر . انظر أ. م. يوشنسكي ، مرجع سابق ، ص 265

كاملين <sup>(۱)</sup> وهكذا نجحت فلسفة التنوير التي قامت لمناهضة الإيمان الديني نجاحا كبيرا في تحقيق هدفها <sup>(۲)</sup>.

وقد كان من الطبيعى أن يصبح لزاما على فلسفة التنوير بعد أن هدمت التصور الدينى للكون والحياة ، أن تقيم تصورا كونيا بديلا ، ولم يكن هناك مفر من أن يكون هذا التصور البديل تصورا قائما على أسس دنيوية محضة .

#### العثور على الغاية واكتمال بناء الكوزمولوجيا العلمانية :

إذا ما ألقينا نظرة سريعة على ما استطاع الفكر العقلانى تدشينه من أسس جديدة لنظرته المادية للكون والحياة ، نجد أنه عمل على هدم المسلمة الرئيس التى تقوم عليها الكوزمولوجيا الدينية والتى لا تعدو باقى المسلمات التى تشكل بنية الكوزمولوجيا الدينية أن تكون نتائجا لازمة عنها . وهذه المسلمة التى رفض الاعتراف بها وبما يترتب عليها من نتائج وتبنى عكسها وعكس النتائج التى ترتبت عليها هى مسلمة " وجود إله خالق لهذا الكون ومتدخل فى شؤون خلقه " ، وقد تبنوا مسلمة مناقضة لهذه المسلمة ، وهى أنه " ليس هناك إله فاعل ومتدخل فى شئون خلقه من البشر " – هذا إذا ما استثنينا الماديين الذين ينكرون وجود إله لهذا الكون من أساسه وأخذنا برأى الذين يقولون بإمكانية وجوده ولكنهم يؤكدون على عدم فاعليته .

وقد ترتب عل إنكار هذه المسلمة الرئيس التى تقوم الكوزمولوجيا الدينية عليها – كما ذكرنا سلفا – بطلان النتائج أو المسلمات الفرعية التى تقوم عليها ومن ثم كان من الضرورى أن يعمل العقل الوضعى على إيجاد بديل مقنع لها . وهذه النتائج التى بطلت ببطلان المقدمة التى نجمت عنها هى :

- القول بأن أهم مظاهر فاعلية الإله " المعبود " فى حياة عبادة تتمثل فى إمدادهم بالمنهج الأمثل - من خلال الوحى - الذى يهتدون بنوره فى تحقيق ما يريده منهم .

وقد مهد أصحاب الديانة الطبيعية – كما ذكرنا سلفا – الطريق أمام الوضعيين بإنكارهم للوحى ، وكان من الطبيعى أن يكون العقل هو البديل الذى يلجأ إليه الوضعيون فى الاهتداء إلى الكيفية المثلى لتحقيق الوجود الدنيوى السعيد .

وإذا كان الوضعيون قد وجدوا بديلا يمكن اللجوء إليه كمصدر للحقيقة يغنى عن الحاجة إلى الوحى المزعوم ، فإن البديل الذي كان عليهم إيجاده – لما ترتب على إنكار النتيجة أو

<sup>(</sup>١) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 433 ، 444

<sup>(</sup>٢) زكريا إبراهيم ، هيجل . . أو المثالية المطلقة ، سلسلة عبقريات فلسفية ، (القاهرة: مكتبة مصر ، ب ح 252

المسلمة الفرعية الثانية في الكوزمولوجيا الدينية - لم يكن بالأمر الهين أو اليسير . وهذه المسلمة التي أنكروها هي :

- أن الإله المعبود لابد أن يقيم حياة أخرى يكافئ فيها أولئك الذين التزموا بمنهجه بالنعيم ، ويجازى المعرضين عنه بالجحيم . ذلك لأن إنكارهم لهذه المسلمة (1) يعنى نتيجة فى منتهى الخطورة وهى هدم جنة السماوات التى كانت لمعظم الناس بمثابة الغاية العليا من هذه الحياة ، والعزاء الذى يجعلهم يتجشمون متاعب الدنيا وهمومها ، أملين أن هناك ... فى جنة السماوات عوضهم . وبالطبع لم يكن أمام المفكرين الوضعيين بد من البحث عن بديل مقنع ومناسب لجنة السماوات التى هدموها وهم " إن لم يفعلوا ذلك سيظل دينهم يدعو الناس وما من مجيب " (1) .

وأخيرا وفى منتصف القرن الثامن عشر برزت إلى الوجود الفكرة الأساسية التى تعد محور الكوزمولوجيا العلمانية ، والتى جعلت منها دينا إنسانيا جديدا مناظرا للدين الذى نبذوه ، والتى تتمثل فى قولهم أن الجنة التى يتمنى كل إنسان أن يعيش فى رحابها سوف تتحقق على هذه الأرض .. وفى حيز هذه الدنيا ، وفى القريب العاجل ، مستندين فى ذلك إلى التقدم العلمى والتكنولوجى والاجتماعى المطرد الذى سوف يقود الناس سريعا خلال جيل أو اثنين إلى حالة تنتقى فيها الشرور وتعم فيها السعادة البشر .

وهكذا "كان التحول الأساسى فى نظرة الإنسان الغربى إلى الكون يتمثل فى تحوله من نعيم المسيحية الغيبى فى السماء بعد الموت إلى النعيم العقلانى الطبيعى على الأرض .. الآن أو على الأقل فى القريب العاجل " $^{(7)}$  وهكذا أصبحت عقيدة التقدم التى سوف يحقق البشر من خلاله النعيم الأرضى ، صورة حديثة للأخرويات $^{(2)}$ .

<sup>(</sup>١) ذلك لأن إنكار الغيبيات والحياة الآخرة يعد عنصرا هاما من عناصر الكوزمولوجيا العلمانية ، انظر : كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 374

<sup>(</sup>٢) كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص212

<sup>(</sup>٣) انظر ، كرين برتون ، مرجع سابق ، ص ص 177 ، 178

<sup>(</sup>٤) لم يكن للعالم القديم أية فكرة عن التقدم فاليونان والرومان كانوا يعتقدون أن العصر الذهبي تحقق في الماضي ثم أنحط الإنسان بعده ، و لم يكن بوسع القرون الوسطى المسيحية في ظل نظر تما لطبيعة الإنسان ومعاداتما للعقل الإنساني تحمل مثل هذه الفكرة ، أما النهضة التي حققت أشياء كثيرة على يد الإنسانيين فلم تستطع تصور إمكان ارتفاع الإنسان ثانية إلى مستوى العصور القديمة الجيدة ، إذ أن جميع أفكارها تتجه صوب الماضى . و لم يجرؤ الناس على مثل هذا الطموح الذي لا يعرف حدا إلا بعد نمو العلم في القرن الثامن عشر .

#### العقل أداة تحقيق التقدم:

ولا شك أن العقل هو أداة كافية لتحقيق هذا التقدم والسير بالبشرية نحو تحقيق الجنة فى حيز الدنيا ، وقد زاد يقين دعاة الفكر العلمانى فى قدرة العقل على ذلك أعمال اثنين من العلماء والفلاسفة هما نيوتن ولوك  $^{(1)}$  والتى اكتسحت علومهما فى طريقها الأخطاء القديمة ، حتى فى ميدان الشئون الإنسانية و دخلت بأوربا حقبة جديدة تميزت عن روح سابقتها بروح العلية والبرهان  $^{(7)}$ . فقد استطاع نيوتن أن يصل إلى الكمال بحساب التفاضل والتكامل وأن يقدم قانونه الرياضى الهام عن العلاقة بين الكواكب وقوانين الجاذبية  $^{(7)}$  ، وعن طريق نيوتن توصل الناس إلى تأويل آلى كامل للعالم بتعابير رياضية استنتاجية دقيقة  $^{(1)}$  وهكذا بدت الإنجازات النيوتنية لمعاصريها كافية تماما لتفسير كل الظواهر بما فى ذلك السلوك الإنساني  $^{(0)}$  .

أما لوك فهو الذى حمل لواء الدعوة إلى علم الطبيعة الإنسانية (٢) حيث استطاع أن يخرج مناهج الاستدلال الواضح البسيط من متاهة الميتافيزيقيا ، وجعل منها – فيما بدا له – امتدادا للحس السليم ، وخيل إليه أنه دل الناس على السبيل الذى يمكنهم أن يطبقوا نجاحات نيوتن الجليلة على دراسة شئون الإنسان (٧) .

وهكذا استطاع نيوتن ولوك معا أن يغرسا ويؤكدا هاتين الفكرتين الهامتين ( الطبيعة والعقل ) فالطبيعة التى بدت في نظر المسيحي مثيرة للشكوك والريب بدت لهم مفهوما أنيسا محببا تماما ، وأصبح في نظرهم الطبيعي هو كل ما هو عقلي ومنسجم وقائم على قوانين واضحة سليمة مثل تلك التي توصل إليها نيوتن (^) . أما العقل فهو الذي تمكن من اكتشاف قوانين

<sup>-</sup> جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 548 .

<sup>(</sup>١) كرين برنتون، مرجع سابق، ص 169

<sup>75</sup> ص 2 ، ص بابق ، جے 2 ، ص (7)

<sup>(</sup>٣) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 169

<sup>(</sup>٤) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 379

<sup>(</sup>٥) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 169.

<sup>(</sup>٦) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 375

<sup>.</sup> 170,169 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00

<sup>-</sup> للمزيد حول تأثير جون لوك في فلسفة التنوير وفي الفكر الإنساني عامة انظر :

<sup>-</sup> عزمى إسلام ، جون لوك ، سلسلة إعلام الفلاسفة (1) ( القاهرة : دار الثقافة للطباعة والنشر ، ب - عن ص ص 50،30

الم) کرین برنتون ، مرجع سابق ، ص $(\Lambda)$ 

الطبيعة ، وهذا يعنى أنه هو السبيل إلى النفاذ إلى الحقيقة الكامنة وراء الظواهر ، فبدون العقل ، أو حتى بالعقل بمعناه الخاطئ سنصدق أن الشمس تشرق وتغرب فعلا ، بينما بالعقل ندرك علاقة الشمس بالأرض على وجهها الصحيح . وبالمثل فإذا ما استعملنا العقل في العلاقات البشرية ، فإنه سيوضح لنا أن الملوك ليسو آباء لشعوهم ، وهكذا سيكون العقل أداتنا للاهتداء إلى هذه المؤسسات أو العلاقات حتى نتماشى معها ونسعد بها (١) .

وهكذا أكد المذهب العقلى على أن العقل البشرى أهل لفهم الكون ، وأجاز للناس أن يلائموا أنفسهم مع الطبيعة ، وأن يستثمروا البيئة الطبيعية لتحقيق مزيد من السعادة ، وهكذا يمكن للبشر فهم قوانين الطبيعة واستخدامها لتحقيق رفاهيتهم ، والعقل الإنساني كفء في فهم القوانين الطبيعية والإنسانية معا (٢) ، وقد خلقت هذه الفروض الأساس للإيمان بعقيدة التقدم (٣) .

#### المسلمة التي يرتكز عليما المفموم العقلي للتقدم:

يرتكز المفهوم العقلى للتقدم على مسلمة تقضى بأن قوانين الطبيعة ثابتة مطردة ويمكن اكتشافها بالعلم التجريبي وبالعقل السليم ، وبذلك نفيد منهما فى دراسة الطبيعة والتاريخ الطبيعي ، وقيل إن الطبيعة البشرية تحددت مرة واحدة وإلى الأبد . وذهب دعاة التقدم إلى أن ديناميكية التقدم تتغير وتتزود باطراد نحو فهم الإنسان لنفسه ولمجتمعه ولكونه ، وذهبوا أيضا إلى أنه عن طريق دراسة الطبيعة واكتشاف قوانين العلية فيها ، تنمو معرفة الإنسان بالطبيعة البشرية . ومع زيادة هذا الضرب من المعرفة تتعاظم قدرة الإنسان على صوغ الأشكال

<sup>-</sup> ولا يقصد بالطبيعة هنا عالم الأشياء الجامدة المنفصلة عن الإنسان كما تعنى لنا بالغالب هذه الأيام ، بل هي كامل النظام العقلي للأشياء ، بما في ذلك الإنسان الذي هو أهم جزء منها .

<sup>-</sup>جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 399

<sup>(</sup>۱) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص171

<sup>(</sup>٢) أكد على هذه الفكرة أرنست كاسيرر في مقاله عن التنوير في موسوعة العلوم الاجتماعية حيث يقول " أن الفكرة الرئيسية لكل الترعات التنويرية تتمثل في الاعتقاد بكفاءة الفكر الإنساني . فالإنسان عن طريق قدراته الذاتية ، وبدون الاستعانة بأى مصدر فوق طبيعي يمكنه فهم نظام العالم من حوله مما يمكنه = من السيطرة عليه . وقد سعى عصر التنوير لتعميم هذا المبدأ في كافة العلوم الطبيعية والإنسانية من فيزياء ، وعلوم أخلاق ، وفلسفة أديان ، وتاريخ وقانون وسياسة "

<sup>-</sup> E. Cassirer "Enlightenment "in Edwin R. A. Seliaman (ed.) *Encyclopedia of Social Sciences* (New York: Macmillan Co. 1935) vol. 5, p. 547

<sup>(</sup>٣)دافيد و. مارسيل ، فلسفة التقدم، ترجمة: هالة المنصوري ( القاهرة : مكتبة الأنجلو ، ب ت ) ص 40

الأخلاقية والسياسية في اتساق مع النظام الذي اكتشفه في الطبيعة . ويقف الجهل والعرف البالى والمؤسسات القديمة التي ترتكز على ركائز لاعقلانية وغير طبيعية حائلا بين بلوغ الإنسان الكمال ، والتاريخ هو قصة اكتشاف الإنسان تدريجيا لقوانين الطبيعة ، والتقدم هو ترجمة ذلك الاكتشاف إلى تنظيم متناغم للحياة البشرية (١) .

\* \*

وهكذا تمكن العقل الوضعى من صياغة رؤية جديدة للكون مناقضة تماما للرؤية الدينية ، تمتلك مثلها مسلمات خاصة بها ، وغايات تبشر بها ، ووسائلا ترى أن الاستعانة بها تمثل السبيل الأمثل لبلوغ المجتمع الإنساني لهذه الغايات . وفي هذا الصدد لا تعدو الفلسفات الاجتماعية الوضعية المختلفة وبكافة فروعها (السياسية ، الإعلامية ، ..... الخ ) أن تكون وسائلا فكرية متغايرة تنظر للكيفية المثلى التي تمكن المجتمعات الإنسانية من بلوغ هذه الغايات التي بشرت بها الكوزمولوجيا الدنيوية .

ولما كان أى فهم حقيقى لهذه الفلسفات الاجتماعية التى تعد فلسفات الإعلام – محور دراستنا – جزءاً لا يتجزأ منها ، لن يتسنى لنا دون فهم التطورات الفكرية والمجتمعية التى شكلتها – وذلك اعترافا باجتماعية المعرفة وتاريخيتها – فإن الباحث يسعى فى المطلب التالى لعرض أهم المنطلقات الفكرية التى قامت على هداها هذه الفلسفات ، وأهم المعطيات التاريخية التى ساهمت فى تشكيل بنيتها . وذلك كمقدمة ضرورية لفهم البيئة الفكرية والمجتمعية التى شكلت مقولات هذه الفلسفات والتى تعد بمثابة المقدمات المباشرة التى تنبنى عليها مقولات فلسفات الإعلام الوضعية . كما يعرض الباحث للكيفية التى قدر خلالها لهذا الفكر الاجتماعى وما أفرزه من فكر إعلامى الهيمنة على الفكر والواقع الاجتماعى والإعلامى فى بلدان العالم الثالث ومن بينها أغلب البلدان الإسلامية ، والذى يدلل على حقيقة هامة ، وهى أن الفكر الاجتماعى والإعلامى السائد فى هذه البلدان يعد نتاجا طبيعيا لمقولات الكوزمولوجيا العلمانية التى أبتدعها العقل الغربى .

(١) نفس المرجع السابق ، ص 40

#### انهٔ حثاقان

## ان حطر انفلانك زية ألمج عياق حيس اى مشف يحش المحين المحاكز المحمد العمي المحتماعي ناع ملنى عمن حو العمي المحتماعي ناع ملن علي المحتماط المحت

#### انمطهة الأول

## ان حطر التفلين أن على المنظري الله المنظري المنظر المنظري المنظر ال

رأينا فى المبحث السابق كيف قيض للحركة العقلانية أن يتم على يديها هدم الكوزمولوجيا الدينية ، واستبدالها بالكوزمولوجيا العلمانية والتى كان من الطبيعى أن تنطلق من مسلمات ، وتبشر بغايات مغايرة لتلك التى كانت تبشر بجا الكوزمولوجيا الدينية . ولذا كان من الضرورى على الحركة العقلانية أن تعمل على إيجاد الوسائل المناسبة لتحقيق هذه الغايات الجديدة التى بشرت بجا ، وذلك من خلال وضع مخطط للمجتمع الأمثل الذى يمكن أن يحقق الأفراد خلاله الغايات التى بشرقم بجا الكوزمولوجيا الجديدة .

ولما كانت مفاهيم العلم الطبيعي والتي تمثلت ذروها في التصور النيوتني للعالم ، هي الأساس الذي اتخذت منه الكوزمولوجيا العلمانية مقدمة لكافة مقولاها ، فقد كان من الطبيعي أن تكون معطيات هذا العلم هي نفس الأساس الذي تعتمد عليه الحركة العقلانية في استلهام الوسيلة المناسبة لتحقيق الغايات التي تسعى إليها ، وفي ضوء ذلك " أصبح التصور النيوتني للعالم الافتراض الأساسي المسبق لكل الفكر الأوربي حتى بدايات القرن العشرين (١) التي شهدت أزمة العلم الفيزيائي والتي أظهرت بوضوح أنه لا يمكن قبول مفاهيم وقضايا العلم الفيزيائي بدون تحليك فلسفي ، وأنه لا يمكن من وجهة نظر فلسفية اعتبار النظريات الطبيعية صحيحة قبليا (١)

(١) انظر في ذلك : -

<sup>-</sup> جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 383

<sup>-</sup> أ. م. بوشنسكي ، مرجع سابق ، ص 43

<sup>-</sup> روبرت م. أغروس ، حورج ن. ستانسيو ، مرجع سابق ، ص 101

<sup>–</sup> محمد الأسعد ، سقوط الموروثات ، مجلة ا**لعربي** ، العدد 429 ، أغسطس 1994 ، ص 204

<sup>(</sup>٢) تمثلت الأزمة فى ظهور نظريتى النسبية والكوانتم اللتان أدتيا إلى ردود فعل مزدوجة فى الفلسفة ، ذلك أن علماء الفيزياء أنفسهم لم يعودوا يتفقون على صحة الاتجاه الميكانيكي ولا المذهب الحتمى ولا على حدى صوابهما . وحيث أنهم يحاولون أن يدرسوا ، دراسة علمية ، المادة التي تبدو معقدة من جديد

وفى ضوء المثل الأعلى للعلم الطبيعى ، وللوصول إلى إقامة فيزياء اجتماعية من خلال الكشف عن القوانين التى تحكم حركة المجتمع الإنسانى ، عمل المفكرون العقلانيون – من خلال محاكاتم للطريقة التى اتبعت فى علم الفيزياء (١) – على الوصول لهذه القوانين الاجتماعية من خلال مرحلتين : المرحلة الأولى تتمثل فى تحليل طبيعة الفرد لمعرفة عناصر هذه الطبيعة وسماتها . المرحلة الثانية تعمل بعد أن يتم تحليل الطبيعة البشرية إلى عناصرها الأصلية مثلما حلل جاليليو طبيعة الحركة – على صياغة تصور ملائم للمجتمع الذى تقتضيه طبيعة الكائن البشرى بالشكل الذى يحقق الغايات الدنيوية التى يصبو إليها . وفيما يلى نتناول أهم النظريات الاجتماعية التى أبدعها المفكرون الوضعيون فى هذا الصدد .

#### أولا – البداية ... فكر سلطوى :

كان توماس هوبز - الفيلسوف المادى - هو الأب لهذا النوع من التحليل السيكولوجى كخطوة أولى أقام عليها نظريته فى المجتمع الإنسانى . وقد أكد هوبز أنه من الممكن أن نأمل فى إقامة علم للطبيعة البشرية بنفس المعنى الذى يفهم من الفيزياء (٢) وكنتيجة لفهمه للطبيعة

حتى ألهم أصبحوا مضطرين إلى إعلان نسبية نظرياقهم ، فإنه ينتج من كل ذلك أن الاتجاه الميكانيكي والمذهب الحتمى لا يعدو أن يعتمدان على سلطة العلم الطبيعي وأن تفسير الوجود بالمادة يصبح أمرا مشكوكا فيه ولا يمكن الاعتماد عليه .

- انظر ، أ . م . بوشنسكي ، مرجع سابق ، ص 41

- ويعنى هذا الكلام الذى ذكره بوشنسكى تقويض اليقين الذى كان الفلاسفة الماديون يبنون عليه نظرياتهم ، معتبرين أنها الحقيقة بعينها لكونها تتفق اتفاقا تاما مع معطيات الواقع المحسوس الذى نستطيع أن نختبره بسهولة من خلال التجربة العلمية . ولاشك أن هذا يعد تقويض لأهم الأسس التي ترتكز عليها الفلسفة المادية التي تحكم عالم اليوم .

(۱) عمل المفكرون الاجتماعيون على التعامل مع المجتمع تبعا لما كان عليه علم الفيزياء الذي كان يرى أن أفضل طريقة لفهم أي كلية هو اختزالها إلى أجزائها المكونة لها والنظر في تلك الأجزاء المعزولة . وذلك كنتيجة لنظرتها إلى الواقع على أنه مكون من جزئيات منفصلة تستعصى على النفاذ عبرها ، وكل جزء معزول يقيم في مكان خاص به في فضاء وزمن مطلق ، وهذا ما يطلق عليه ( الذرية )

انظر - محمد الأسعد ، مرجع سابق ، ص 203

(٢) انظر : جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 454

- للمزيد حول علاقة تصور هوبز بالفيزياء انظر:

البشرية على أنها أنانية وشريرة . رأى فى نظريته التعاقدية أن المجتمع الذى يقوم على الحكم المطلق هو أنسب أشكال الحكم التى تتفق مع هذه الطبيعة الإنسانية . وكان هذا هو رأى سلفه ميكافللى ، وسار فى ركاهم الكثير من المفكرين .

وكان من الطبيعى فى ظل هذه الرؤية العقلانية الداعية للحكم المطلق أن تنشأ فلسفة إعلام سلطوى ، تعطى الحاكم الحق التام فى التحكم فى العملية الإعلامية ، وذلك لسبب منطقى واضح ، يتمثل فى القول بأنه مادام نظام الحكم المطلق هو النظام الأمثل الذى يناسب المجتمع الإنساني ، فمن الطبيعى أن تمتد سيطرة الحاكم وتُطلق يده فى واحدة من أهم الوسائل التي تساهم فى استقرار مثل هذا النظام الاجتماعى ، ألا وهى وسائل الإعلام .

#### ثانيا – النظرية الاجتماعية الليبرالية والفكر الإعلامي التي أفرزته :

يعد جون لوك مؤسس الاتجاه الليبرالى فى الفلسفة السياسية  $^{(1)}$  ومؤسس الاتجاه التجريبي فى السياسة ، والذى أرتبط بالدعوة إلى حرية التعبير عن الرأى  $^{(7)}$ .

وقد عارض لوك هوبز في فهمه لسمات الطبيعة الإنسانية التي كانت سائدة في حالة الطبيعة قبل نشوء المجتمع الإنساني . فبينما كان هوبز يرى ألها حرب الجميع ضد الجميع ، فقد رأى لوك أن الناس في حالة الطبيعة "كانوا يعيشون في ظل من الحرية والمساواة المطلقة ، لا يحكمهم إلا القانون الفطرى الذي يناسب تلك الحال ، وهو القانون الطبيعي . وحرية الإنسان الطبيعية في نظره يجب ألا تكون خاضعة لأى سلطة أعلى من الإنسان – لأنه في هذه الحالة يستمتع بحريته في ظل قانون الفطرة أو الطبيعة – وعلى ذلك فكل إنسان يولد حرا ، ولا يمكن أن توجد على وجه الأرض إلا بعد موافقته (") ولا شك أن هذا القانون سوف يكون بلا جدوى إذا لم يوجد من له القدرة على تنفيذه حتى يمكن حفظ حقوق المرء الفطرية ، لذا لزم تفويض شخص أو عدة أشخاص في القيام بحماية هذه الحقوق من خلال الأفراد بمقتضاه عن سلطاقم لهذا الشخص أو الأشخاص بالقدر الذي يتيح له القيام بهذه المهمة . وينص العقد على أن الحاكم طرف مثله مثل المحكوم ، إذا ما الذي يتيح له القيام بهذه المهمة . وينص العقد على أن الحاكم طرف مثله مثل المحكوم ، إذا ما الذي يتيح له القيام بهذه المهمة . وينص العقد على أن الحاكم طرف مثله مثل المحكوم ، إذا ما

<sup>=</sup> فرانسوا تشاتل،أوليفر ديهمل، تاريخ الأفكار السياسية ، ترجمة: خليل أحمد خليل ، كتاب الفكر العربي (8) ، سلسلة الدراسات التاريخية والأيدلوجية (2) ، (بيروت: معهد الإنماء العربي ، 1984) ، ص ص 73 ، 74

<sup>-</sup> F. S. Siebert , T. Peterson and W. Schramm , op. cit. , P.43 (1)

<sup>-</sup> W. L. Rivers and W. Schramm, op. cit., p. 37

<sup>(</sup>٢) أميرة حلمي مطر ، مرجع سابق ، ص 93

<sup>(</sup>٣) عزمي إسلام ، مرجع سابق ، ص 207

قصر إحداهما فى تنفيذ العقد ، أصبح الطرف الثابى فى حل من الالتزام بتعهداته . وبناء على ذلك يكون للشعب الحق فى تغيير الحاكم إذا ما أخل بالعقد وأستبد بالحكم (١) .

وهكذا يمكن أن نلمح أن الفكرة الأساسية عند لوك تتمثل في القول بأن السلطة السياسية مقيدة ، وتفقد شرعيتها ومبرر وجودها متى اخترقت الإطار الذى ترسمه لها قوانين الطبيعة (٢) وأيضا من الواضح أن الفرد عند لوك وحفظ حقوقه الطبيعية هو المحور والغاية ، والدولة بكل سلطالها إنما هى أداة لتوفير النظام والاستقرار والسلام الذى يتيح لأفراد المجتمع تحقيق أهدافهم وطموحاهم ، أما أهم الحقوق الطبيعية التى ينبغى على الدولة أن تصولها فهو حق الأفراد في الملكية (٣) وهكذا أرسى لوك الجانب الاقتصادى من الفكر الليبرالي كما أرسى أهم ملامح الفكر السياسي منه وقد دعم الفكر الليبرالي من بعده كثير من المفكرين أمثال : جان جاك رسو ، وجون ستيوات مل ، وإيمانويل كانت ، وجيرمي بتنام .... الخ .

وإذا كانت هذه هي أهم الملامح العامة التي تميز الفكر الليبرالي والتي أرساها جون لوك ، فإن تبنى الفكر الليبرالي للمنهج التجريبي كأداة للوصول للحقيقة ترتبت عليه نتيجة طبيعية تمثلت في القول بأن الحقيقة قابلة للتغيير بحسب الملاحظة العلمية ، وقد كانت هذه الفكرة هي الأساس الذي ارتكزت عليه رؤية الفكر الليبرالي لحرية الرأى والتعبير ومن ثم الأساس الذي ارتكزت عليه فلسفة الفكر الليبرالي الإعلامية التي تدافع بشدة عن حرية الرأى انطلاقا من أنه مادامت الحقيقة – طبقا للمذهب التجريبي – تختلف دائما بحسب التجارب التي يمر بها الإنسان ، فإن الرأى المعارض قد تكون له قيمته ومبرراته ما دام كل فرد يعبر عن رأيه الذي انتهت إليه تجاربه . ولما كانت الليبرالية تنظر إلى الفرد على أنه كائن عقلاني – ومن ثم يستطيع الوصول

- W. Y. Elliott and N. A. McDonald, *Western Political Heritage* (Englewood Cliffis: N. J. Prentice - Hall, INC. 1963) P. 566 - 599

<sup>(</sup>١) أميرة حلمي مطر ، مرجع سابق ، ص ص 95 ، 101

<sup>-</sup> وللمزيد حول الحقوق الطبيعية كحد على تصرفات الحاكم عند لوك انظر:

<sup>101</sup> مرجع سابق ، ص 101

<sup>-</sup> للمزيد انظر : عزمي إسلام ، مرجع سابق ، ص ص 208،211

<sup>(</sup>٣) الواقع أن هذه الرؤية التي قدمها لوك للعلاقة بين الإنسان والدولة كانت - إلى حد كبير - نتيجة لتأثره بالنظرية الذرية التي قال بما نيوتن والتي ترى أن أى كيان ليس إلا مجموعة من الذرات ذات صفات مستقلة ومن ثم نظر جون لوك لكيان المجتمع الإنساني على أنه يتكون من وحدات ذات صفات مستقلة سابقة على وجود هذا الكيان الاجتماعي ولذا ينبغي أن توضع هذه الصفات المستقلة في الاعتبار عند إقامة الكيان الاجتماعي .

<sup>-</sup> انظر : محمد الأسعد ، مرجع سابق ، ص ص 203 ، 204 .

للحقيقة – وإنه أيضا كائن أخلاقى – ومن ثم فإنه سوف يقوم بعرض ما توصل إليه بتجرد ونزاهة – فقد كان من الطبيعى أن تعطى مثل هذا الكائن أكبر مساحة من حرية التعبير عن رأيه وأن تعطيه أيضا الحق فى تملك الوسائل الإعلامية التى يرى ألها كفيلة بإيصال رأيه إلى الآخرين. وهذا كفيل بالوصول إلى أقرب أشكال الحقيقة ، وضبط حركة المجتمع بمؤسساته المختلفة على هدى نورها مما يحقق للمجتمع غاياته بأيسر السبل.

#### العوامل المجتمعية التي ساهمت في سيادة النظرية الليبرالية :

الواقع أن البناء الفكرى الليبرالى ما كان له أن يبرز إلى حيز التطبيق العملى لولا اقترانه بمصالح الطبقة الاجتماعية التى أخذت تتكون على أنقاض النظام الاجتماعي السابق الذي كان سائدا إبان سيادة الكنسية والإقطاع. وقد ضمت هذه الطبقة الجديدة التجار الأغنياء ، وتكونت منها الطبقة الوسطى ( البرجوازية ) ، وقد مثلت هذه الطبقة العمل الرئيسي الذي خرج بأوربا من العصور الوسطى إلى عصر النهضة ، وقد عملت هذه الطبقة وهى في طريقها للنمو إلى القضاء على كل عقبة تحول دون نموها ، مثل أفراد الإقطاع ورجال الكنيسة الذين رأت فيهما عقبة كنود تحول دون تقدمها ، وكان ذلك من خلال تبنيها لفكرة الدولة القومية التي تمنح مصالحها أتساعا وعمقا إلى أبعد مدى تصل إليه الدولة وذلك من خلال تأييدها للملك القومي في صراعه مع البابوية والنبلاء والإقطاعيين " وبعد أن استخدمت الملك من أجل التغلب على أعدائها ، عادت بتأييد الفرق البروتستانتية فطلبت أولا من الملك حقوقا ثابتة ، ثم التتراكا مباشراً في الحكم ونالت ما طالبت به ، تاركة له في الوقت ذاته السلطة المطلقة المق اكتسبها ، وقد استهدف هذا الكفاح نشوء نظريات ومفاهيم سياسية ، سارت بالتدريج التالى أكتسبها ، وقد استهدف هذا الكفاح نشوء نظريات ومفاهيم سياسية ، شارت بالتدريج التالى على مستوى اعلى من الإقطاعية وقوتها ومجدها الموروث (١) وذلك من خلال ابتكار نظرية على مستوى اعلى من الإقطاعية وقوتها ومجدها الموروث (١) وذلك من خلال ابتكار نظرية تقول بسلطة الملك المطلقة الملك المطلقة على أراضيه وذلك ما ساهم به مفكرو الحركة الإنسانية .

ثالثاً: وبعد أن تلاشت السيطرة الإكليريكية لم تعد هناك حاجة إلى الزعم باستناد الحكم المطلق إلى مصدر إلهي ، وأصبح النظام الملكي يستند إلى أساس عقلابي علمابي ، وقد فاز لهائيا الأساس العلمابي الخالص الذي جاء به ميكافللي وأعطاه هوبز شكلا نظاميا في القرن السابع

<sup>(</sup>١) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 271

انظر أيضا:

<sup>-</sup> إمام عبد الفتاح ، "سيرة الديمقراطية : رؤية فلسفية " ، مجلة عالم الفكر ، المجلد الثاني والعشرون ، العدد الثاني ، أكتوبر نوفمبر ديسمبر 1993 ، ص ص 31 ، 32 .

<sup>-</sup> محمد شلبي ، مبادئ العلوم السياسية ، بدون ناشر ، 1990 ،ص 45

عشر (¹) ، غير أن الطبقة البرجوازية لاسيما بعد ازدياد قوها بازدياد النشاط الصناعي كان لا بد أن تعمل على الحد من الاستبداد الحكومي المفروض عليها في ظل الحكم الملكي المطلق (¹) وإن كانت السلطة الاستبدادية الجديدة تعد أهون الشرين قياسا على الحكم الذي سبقها للذا عملت الطبقة البرجوازية على أن يكون التنظيم السياسي الذي يناسبها عاكسا للأوضاع الاقتصادية المستحدثة وقتئذ ، فطالبت بكفالة الحريات اللازمة لتحقيق هذا الهدف ، وتبلور هذا الاتجاه في البناء الاقتصادي الليبرالي والتيار السياسي الليبرالي .

وهكذا فقد وجدت الطبقة البرجوازية فى مفكر كجون لوك خير معبر عن تطلعاتما فى اقامة مجتمع يتيح لأفراده حريات واسعة دون تقييد من سلطة ملك مستبد ، أو سلطة رجل دين . وهذا هو الذى دفعها إلى الاعتماد على العقل فى مواجهة الدين ، ومساندة الفلسفة المادية التى تقدم تفسيرا ماديا للوجود يجرد السلطة الملكية من ركيزتما الدينية ، ويجرد أيضا الكنيسة من مبرر سيطرتما الدينية ، ويقيم المجتمع على أسس طبيعته الذاتية (٣) باعتبار أن قيام المجتمع على هذه الأسس هو الطريق الأمثل لتحقيق الرفاهية لجميع أفراده .

#### ثالثا : الفكر الاجتماعي النقدي (الاشتراكي) 🖰 :

لم يستطع الفكر الاجتماعي الليبرالي أن يحقق الأهداف التي بشر بها عندما طبق في أرض الواقع ، فقد ازدادت مظاهر الظلم والاستغلال الاجتماعي والاقتصادي نتيجة المنافسة الحرة التي حبذها . كما أن الحريات السياسية التي دعي إليها لم يتمتع بها إلا أفراد الطبقة المالكة لأدوات الإنتاج ، الذين كان لديهم إمكانية امتلاك وسائل الإعلام التي تعبر عن آرائهم ، أما من ليس لديه إمكانية لذلك فإن حريته الإعلامية ستظل حقا معطلا حتى إشعار آخر .

فى ظل هذا الواقع الذى آل إليه تطبيق الفكر الاجتماعى الليبرالى ، كان من الطبيعى أن يعمل بعض أبناء هذه المجمعات على التنظير لبناء اجتماعى جديد يتلافى هذه السلبيات التى أفرزها الليبرالية . وكان من الطبيعى أيضا أن يعمل هذا الجهد التنظيرى على القيام على أسس مغايرة لأسس الفكر الليبرالى الذى أفرز تطبيقه هذه السلبيات . وفى ضوء ذلك عمل هذا

<sup>(</sup>۱) جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 485

<sup>(</sup>۲) مجموعة باحثين ، تطور الفكر السياسي ، الطبعة الثانية (طرابلس : المركز العالمي لدراسات الكتاب الأخضر ، 1990 ) ، ص 192

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص 195

<sup>(</sup>٤) حول وصف الفكر الاجتماعي الاشتراكي بالفكر الاجتماعي النقدي انظر:

<sup>-</sup> على ليلة في مقدمة مطولة لكتاب : زولتان تار ، النظرية الاجتماعية ونقد المجتمع ، ترجمة : على ليلة ، بدون ناشر 1992 ، ص 17

التيار الفكرى المغاير على تبنى فكرا يقوم على الجماعية – وليس على الفردية التي قامت عليها الليبرالية – غير أن هذا الفكر الذى قدمه أصحاب هذا التيار الجمعى أو الاشتراكى ، اتسم فى البداية بالمثالية ولم يتعد كونه مجرد احتجاج ضد الظلم الاجتماعى الذى عانت منه قطاعات عريضة من الشعب . وخاطبت هذه الاشتراكية المثالية روح العدالة الكامنة فى الأفراد بغية تحريكها صوب رفع هذا الظلم ، وذلك فى إطار نظرى مجرد لم يتطرق إلى دراسة علمية لظروف الجماعة ، أو تحليل لبنية المجتمع السياسية والاقتصادية والاجتماعية . وبذلك كانت الاشتراكية المثالية هى مجرد تصور عقلى يبحث عن علاج للخلل الاجتماعى ، ليس من خلال تطور الجماعات وإنما فى مخيلة الأفراد (۱) .

إلا أن الجماعية لم تجد التعبير الصحيح والمتكامل لأفكارها إلا فى الفكر الماركسى ، والذى أقام مذهبا اجتماعيا متكاملا ، ينطلق مثله مثل المذهب الليبرالى – وإن كان مغايراً تماماً له – من النظرة المادية والعقلانية للكون التى قال بها فلاسفة التنوير (٢) .

وقد قُدر للحزب الشيوعى البلشفى فى الربع الأول من القرن العشرين أن ينقل الفكر الماركسى من ميدان الفكر النظرى المجرد إلى واقع التطبيق العملى ، وذلك بقيام الإتحاد السوفيتى . وأعقب ذلك قيام عدة أنظمة ماركسية فى إنحاء مختلفة من العالم لاسيما فى الفترة اللاحقة على الحرب العالمية الثانية .

وقد كان من الطبيعي أن يتبنى الفكر الاجتماعي الاشتراكي فلسفة إعلامية مغايرة تقوم على أسس تتنافى تماما وتلك الأسس التي تقوم عليها فلسفة الإعلامية الليبرالية ، وذلك بالشكل الذي يناسب طبيعة الفكر الاشتراكي ويخدم غايات المجتمع الذي يسعى لإقامته .

انظر أيضا:

- لينين ، المختارات ، الجزء الأول ، ( موسكو : دار التقدم ، 1968 ) ص 68

<sup>(</sup>١) مجموعة باحثين ، مرجع سابق ، ص 22

<sup>-</sup> عبد الفتاح حسنين العدوي ، مرجع سابق ، ص 134

<sup>(</sup>٢) للمزيد انظر : كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص ص 254 ، 255

<sup>-</sup> وفى ذلك يقول لينين: ( إن مذهب كارل ماركس كلى الجبروت لأنه صحيح ، وهو متناسق وكامل ، ويعطى الناس مفهوما منسجما عن العالم ، لا يتفق مع أى ضرب من الأوهام ، أو مع أى دفاع عن الطغيان البرجوازى ، وهو الوريث الشرعى لخير ما أبدعته الإنسانية فى القرن التاسع عشر: الفلسفة الألمانية ، والاقتصاد السياسي الإنجليزي ، والاشتراكية الفرنسية ) .

<sup>-</sup> لينين ، مرجع سابق ، ص 29

وهكذا أنتج الفكر الاجتماعي الوضعي في ظل سيادة الكوزمولوجيا العلمانية ، فكرا اجتماعيا نقديا للفكر الاجتماعي الليبرالي ، الذي أثبت الواقع التطبيقي الكثير من جوانب القصور فيه ، والذي كان من الطبيعي أن يؤدي إلى إخفاق المجتمعات التي تبنته في الوصول إلى الغايات التي بشرت بها الكوزمولوجيا العلمانية ، ولم يعد أمام دعاة الفكر الليبرالي بد – أمام ظهور الفكر الاشتراكي المناهض ، وأمام القصور المشاهد في أرض الواقع – من العمل على ادخال تعديلات تقطع على هذا الفكر المناهض الطريق من ناحية ، وتعمل على تلافي سلبيات التطبيق العملي من ناحية أخرى . ونعرض فيما يلى بشكل موجز لأهم العوامل التي ساهمت في إدخال التعديلات على الفكر الليبرالي التقليدي وظهور الليبرالية المحدثة .

#### رابعا – ظمور الليبرالية المحدثة :

واجه الفكر الليبرالى التقليدى – كما ذكرنا من سلفا – تحديا كبيرا من قبل الفكر الاشتراكى ، وكان من الطبيعى أن يعمل مفكرو الليبرالية على تلافى تلك المأخذ التى أخذها عليه الفكر الاشتراكى ، أو الحد منها على الأقل ، حتى لا يتعرض المجتمع الليبرالى إلى الانهيار . وهكذا يمكن القول أن واحدة من النتائج الهامة التى ترتبت على الفكر الاشتراكى لاسيما الماركسية ، تمثلت فى تنبيه الليبرالية إلى خطورة عدم تدخل الدولة فى توجيه العملية الاقتصادية إلا فى أضيق الحدود ، وضرورة زيادة مساحة هذا التدخل ليس فقط فى المجال الاقتصادى ، بل وفى المجال السياسى والاجتماعى ، وبصفة عامة يمكن القول بأن النظم الليبرالية عملت على السعى لتحقيق دولة الرفاهية التى نشدها ماركس ، ولكن بطريقة غير ثورية ، أى عن طريق إصلاح النظام الرأسمالي نفسه بدلا من القضاء عليه كلية (١٠) .

بالإضافة للدور الذى قامت به الاشتراكية كمحفز لإدخال تعديلات على الليبرالية التقليدية ، هناك النتائج التى ترتب على التطبيق العملى للفكر الليبرالى لاسيما فى الجانب الاقتصادى – والتى ذكرنا طرفا منها فيما مضى – والتى تجلت فى قتل المنافسة ، وظهور الاحتكار ، وتفشى البطالة ، أضف إلى ذلك إحساس الطبقة العاملة بكياها فى ظل التطورات الاقتصادية والفكرية ، وضغطها لتحقيق مكاسب اجتماعية .

بالإضافة إلى ما سبق من عوامل دفعت إلى إجراء تعديل على الفكر الليبرالي التقليدي هناك عاملان هامان لا يمكن إغفالهما .

(أً) أحداث القرن العشوبين: حيث إنه إذا كانت الدول الليبرالية قد أحست بضرورة التغير في مفهوم الحرية منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر، فإن هذا الإحساس

<sup>155</sup> ، 153 ، ص ص 155 ، 155 ، 155 ، 155 ، 155 ، 155 ، 155 ، 155

قد تضاعف مع أحداث القرن العشرين المتمثلة فى " الحرب العالمية الأولى (¹) الأزمة الاقتصادية فى الثلاثينات ، الحرب العالمية الثانية " وما ترتب على هذه الأحداث الثلاث من هزات فكرية عنيفة نتيجة لما نجم عنها من ظروف اجتماعية واقتصادية قاسية .

(ب) التطورات العلمية والفكرية: حيث شهد القرن العشرين تطورات علمية وفكرية كانت دافعا إلى نوع من المراجعة للفكر الاجتماعي الليبرالي ، وتمثلت أهم هذه التطورات ، في التغيرات التي طرأت على التصور الطبيعي للعالم ، الذي كان يعد حتى بداية القرن العشرين المقدمة القبلية التي تنطلق منها كافة العلوم ، بما فيها العلوم الاجتماعية .

وأهم هذه التطورات تتمثل فيما أوحت به النظرية النسبية التى تقول بأن الأشياء تختلف رؤيتها باختلاف المراقبين لها من مواضع مختلفة ، وأزمنة مختلفة ، وإن الصدق رهن يوجه نظر الباحث عن الحقيقة وان الإنسان الذى يتحرك بمعدل معين من السرعة يرى الأشياء مختلفة عن إنسان آخر يتحرك بمعدل سرعة مغايرة . أى باختصار ليس ثمة شئ اسمه الحقيقة المطلقة بل حقائق نسبية فقط (٢) وهذا يعنى التشكيك فى إمكانية وصول العقل لحقائق القوانين التى تحكم طابع الأشياء من حوله بما فيها القوانين الطبيعية التى تنظم الوجود الإنساني وهكذا فإن " التراث الذى خلفه أينشتين للعلوم الاجتماعية يمكن اختزاله بالجملة التالية : " كل شئ نسبي " (٢) .

أضف إلى هذا التطور الهام فى العلوم الفيزيائية ، أن التطورات التى شهدها علم النفس الحديث والتى تمثلت فيما توصل إليه فرويد ، وبافلوف ، عملت هى الأخرى على ضرب حصارا حول العقلانية والتى تعد هى الأخرى من ركائز الفكر الاجتماعي الليبرالي .

وإزاء كل ما سبق كان لا بد من حدوث تعديلات للخروق التى تلقتها الليبرالية التقليدية . وقد تمثلت أهم هذه التعديلات فى مزج الليبرالية فى ثوبها الجديد – ( الليبرالية المحدثة ) – الفردية الصرفة بروح المبادئ الجماعية . وهكذا فقد انحصرت الثغرة بين ما هو خاص وما هو عام والمصالح المميزة لكل منهما . فقد تم التوفيق فيما بينهما ، وإن كان إدخال فكرة الجماعة

<sup>(</sup>۱) فقد كانت الحرب العالمية الأولى بمثابة مفترق الطرق بالنسبة إلى الليبرالية ، فبعد الحرب أخذت الأحزاب في بريطانيا وفي غيرها من البلدان الليبرالية ، تعرف طريقها نحو هيئات الديمقراطية الاجتماعية - C. Forcey, The Crossroads of Liberalism (New York: Oxford انظر: University Press 1961) pp. 306, 307.

<sup>(</sup>۲) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 322

<sup>(</sup>٣) ملحم قربان ، القوق ، سلسلة قضايا الفكر السياسي ، ( بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1983 ) ص 291

والصالح العام ميز الجديدة بتلك الروح الجماعية التى تأخذ على عاتقها مسألة العدالة الاجتماعية ، أو على الأقل التقليل من حدة عدم العدالة . وذلك من خلال تدخل الدولة فى السيطرة على الشركات العملاقة ، وحصر قوها فى المجال الاقتصادى . والمجال الاقتصادى فقط . وان كان هذا ليس هدفا سهلا ، لأن القوة الاجتماعية غالبا ما تتحول إلى قوة سياسية (١) .

وقد كان من الطبيعي أن تنعكس التطورات التي أصابت الفكر الاجتماعي الليبرالي عامة على الفكر الإعلامي الليبرالي . وتمثل ذلك في المناداة بضرورة وضع ضوابط أكثر على الحريات الإعلامية ، ومراعاة الممارسين لهذه الحريات لمسئوليا هم الأخلاقية قبل مجتمعا هم ، كما تمثل أيضا في السماح للحكومة بالتدخل – إلى حد ما – في العملية الإعلامية لاسيما في تنظيم عملية تملك وسائل الإعلام – خاصة الإلكترونية – والسماح لها بالتدخل في سن قوانين تحد من الاحتكار الإعلامي ، كما تمثل في الدعوة إلى إقامة هيئات اجتماعية تراقب وسائل الإعلام وتحاسبها .. وقد أدت هذه التعديلات التي أدخلت على النظرية التقليدية إلى تبني مسمى جديد لها يتناسب مع هذه التعديلات هو " المسئولية الاجتماعية " أو " الليبرالية الاجتماعية " كما أطلق عليها لاونشتن (٢) .

(١) مالك أبو شهيوة وآخرون ، مرجع سابق ، ص284

- J. Merril and R. L. Lowenstein, op. cit. P. 164 (7)

# انمطه قاشلى انمطه قاشلى انمطه قاشلى المحتماعى الإعلامى عى من الإعلامى في من الن عان الن المناطقة المناطقة المناطقة الناطقة الناطقة المناطقة المناطقة الناطقة الناطقة

#### أولا – عوامل سيادة الفكر العلماني في البلدان النامية :

الواقع أن هناك أكثر من عامل ساهم فى غزو الفكر الاجتماعى العلمانى للفكر والواقع الاجتماعى فى البلدان النامية ، ولما كانت الكيفية التى قيض للفكر الوضعى خلالها الهيمنة على الفكر الاجتماعى فى شتى بلدان العالم الثالث ، تكاد تكون متشابهة لذا فإن الحديث عن الكيفية التى تم بها هذا الغزو للبلدان الإسلامية يجزئ عن الحديث عن بقية البلدان النامية ، وإن اتسم الغزو فى حالة البلدان الإسلامية بأنه كان أكثر تنظيما ، وضراوة ، وضررا عنه فى باقى البلدان النامية .

وقد بدأ الغزو والسيطرة الفكرية والغربية مع بداية الاستعمار الغربي لمعظم البلدان الإسلامية (١) حيث عمد المستعمر الأوربي إلى التدخل المباشر في فرض ثقافته ، وتنحية الثقافة السائدة في هذه البلدان ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى عمد إلى تجنيد المنبهرين بحضارته وتقدمه التقني من أبناء هذه البلدان واتخذهم أداة هامة للسيطرة الفكرية والثقافية على هذه المجتمعات ، ليس فقط أبان فترة احتلاله العسكرى لها وإنما أيضا بعد رحيله عسكريا عن أراضيها . حتى تظل هذه المجتمعات تابعة له ، دائرة في فلكه ، ويظل هو قبلتها وقائدها (٢) .

وفيما يلى وبإيجاز شديد نتحدث عن العاملين اللذين ساهما فى هيمنة الفكر العلمانى على المجتمعات الإسلامية وهما : التدخل المباشر فى فرض الثقافة العلمانية من قبل السلطات الاستعمارية وتبنى بعض أبناء هذه البلدان لثقافة المستعمر العلمانية .

والتحدى الحضارى المنعقدة بجامعة عين شمس فى الفترة من 15 – 17 جمادى الأولى 1417 ، 28 –

4 سبتمبر 1996 ، ص 4

(٢) وقد تحقق لهذه الدول هذا الهدف بالفعل ، فقد استمرت التبعية للغرب حتى بعد زوال استعماره لهذه البلدان عسكريا ، ولازالت هذه التبعية مستمرة .

انظر : عواطف عبد الرحمن ، دراسات في الصحافة العربية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص 93

<sup>(</sup>١) مصطفى هدارة ، " المجتمعات الإسلامية في مواجهة التغريب " في بحوث ندوة العالم الإسلامي

# □ - التدخل المباشر من قبل السلطات الاستعمارية في فرض الثقافة العلمانية :

لما كان المجتمع الإسلامي مغايرا في خصائصه ، وتاريخه ، ونظرته للكون والحياة للمجتمعات الأوربية الحديثة ، فقد عملت السلطات الاستعمارية على عزل المجتمعات الإسلامية كلية عن ماضيها ، وتراثها العقلي والروحي والتوجيهي والسلوكي . ذلك لأنما كانت تدرك أنه إذا ما تم عزل هذه المجتمعات عن كل ذلك ، أصبحت قيادها ميسرة وطيعة لها ، خاصة الأجيال التي تنشأ في ظل هذه العزلة (١) فقد كان المستعمر يعلم أن الفرد إذا ما تم عزله عن دينه وماضيه أصبح شيئا تافها في فراغ ، يسهل بعد ذلك احتوائه في ثقافة المستعمر والدوران في فلكه (١) ومن أجل ذلك شرع المستعمر الغربي بمجرد أن وطأت أقدامه دار الإسلام يغير في التشريع والتعليم و التربية والتقاليد (٣) كما كانت له اليد الطولي على الكتب والصحف وأجهزة الإعلام (١) ومن خلال هذه الوسائل أدخل الاستعمار كل ثقافته المضادة للأديان وأدخل الآداب والفلسفات التي ناهضت الأفكار الدينية في أوربا وحلت محلها (٥) لتقوم بنفس الدور في هذه الدول . وعمل على تنفير المسلمين من ماضيهم ، وإيهامهم أن ثقل لتقوم بنفس الدور في هذه الدول . وعمل على تنفير المسلمين من ماضيهم ، وإيهامهم أن ثقل

<sup>(</sup>١) احمد عبد الرحيم السايح ، في الغزو الفكرى ، كتاب الأمة ، عدد 38 (قطر : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ، شعبان 1414 ، يناير 1994 ) ص 55

<sup>(</sup>٢) سامية مصطفى الخشاب، علم الاجتماع الإسلامى ، ( القاهرة : دار المعارف ، 1981 ) ص 21 (٢) معمد الغزالى ،" الحق المر" ، جريدة المسلمون ، عدد 447 ، 10 ربيع الأول ن 1414 ، 17 أغسطس 1993 ، ص 8

<sup>(</sup>٤) انظر:

<sup>-</sup> محمد أمزيان ، منهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية ، مرجع سابق ، ص 205

<sup>-</sup> منير شفيق ، مرجع سابق ، ص 205

<sup>(</sup>٥) قارن . على شريعتي ، العودة إلى الذات ، ترجمة إبراهيم الدسوقي شتا ، ط2 ، ( القاهرة : الزهراء للإعلام الغربي ، 1993 ) ص 274

<sup>-</sup> وللمزيد حول دور الاستعمار في طمس الهوية للدول المستعمرة انظر:

<sup>-</sup> فؤاد عبد السلام الفاسى ، **الإعلام والتحديات المعاصرة** ، الكتاب العربى السعودى (122) ( تمامة : تمامة للنشر ، 1994 ) ص ص 272 ، 277

<sup>-</sup>عبد العزيز عزت،"الاستعمار والتبشير والاستشراق"، مجلة الحضارة،العدد السادس عشر أغسطس 1984

الماضى هو سبب الوضع المتخلف (١) مقارنة بتقدمه الماثل أمام أعينهم ، ومن ثم لا مناص أمام هذه المجتمعات إذا ما أرادت إحراز تقدم مماثل ، من أن تتخلص أولا من ذلك العبء .. ثم عليها بعد ذلك أن تقتفى أثر بلدانه في التقدم .

## □ – تبنى بعض أبناء البلدان المستعمرة لثقافة المستعمر :

من المعروف تاريخيا أن كل هزيمة تتكبدها مجموعة بشرية تنعكس مباشرة على أيديو لوجيتها ، واعتقاداتما ، فتدفعها إلى التشكيك في صلاحية هذه الاعتقادات  $^{(7)}$  وهذا ما عبر عنه ابن خلدون في مقدمته بأن " المغلوب مولع دائما بمحاكاة الغالب والاقتداء به لأنه يعتقد أن انتصاره راجع إلى صحة مذاهبه وعوائده "  $^{(7)}$  .

ولما كان التقدم العلمى والتكنولوجى الذى حققه المستعمر قويا ومذهلا بشكل يبهر العقول ، ويفتن الألباب ، فقد نظرت الشعوب المستعمرة إلى المذاهب الفكرية ، والنظم السياسية والاقتصادية والاجتماعية التى أتبعها الغرب صاحب هذا التقدم ، نظرة تقدير واحترام (<sup>3)</sup> .

وقد بدأ المثقفون الذين فتنوا فى هذه البلدان ، بتقدم المستعمر وثقافته حركة النضال ضد الثقافة السائدة فى بلدالهم ، ضد الدين والقديم ، والتاريخ والعادات والتقاليد وأشكال الحياة ، وقد كانت نتيجة نضالهم هذا هو ما كان ينتظره الاستعمار تماما ، وبدلا من حدوث التقدم المنشود ، رأينا مجتمعنا الإسلامى الذى كانت له شخصيته المميزة ذات السمات الواحدة ، قد صار جسدا مكونا من عناصر متنافرة (٥) .

وهكذا نجح الاستعمار فى تجنيد المنبهرين بثقافته ، فجعلهم يتبنونها ويتنكرون للماضى والمقدسات ، وبذلك نجح الاستعمار فى فصلهم عن ماضيهم وقطع صلتهم به ، وأصبحت صورة الماضى فى أعينهم منفرة لا يرون فيها سوى الرجعية والتخلف والخرافة والوهم (٦) .

<sup>(</sup>١) محمد أمزيان ، منهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية ، مرجع سابق ، ص 173

<sup>(</sup>٢) برهان غليون ، مرجع سابق ، ص 173

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بن خلدون ، الحقدمة ، المجلد الأول ، الطبعة الثالثة ، ( بيروت : مكتبة المدرسة ودار الكتاب اللبناني للطبع والنشر ، 1967 ) ص 258

<sup>(</sup>٤) احمد عبد الرحيم السايح ، مرجع سابق ، ص ص 55 ، 56

<sup>(</sup>٥) على شريعتي ، مرجع سابق ، ص 274

<sup>(</sup>٦) محمد أمزيان ، منهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية ، مرجع سابق ، ص 173

وقد عمل المستعمر على تمكين هؤلاء ، بجعلهم يحتلون مواقع القدوة والقيادة بعدما أُرقمن معظمهم للفكر والثقافة الوضعية ، بسبب دراستهم فى معاهد الغرب وجامعاته ، مما جعلهم رهينة للمدرس ، والمنهج والكتاب ، والمرجع والتطبيق ، مع التوهم بأن ما تعلموه هو معيار عام لكل تقدم وإنجاز حضارى ، ويصلح لكل أمة مهما كانت عقيدتما (١) .

وبذلك أدت السيطرة الاستعمارية التى تحققت بالعنف والقهر إلى السيطرة على الميدان الثقافي والفكرى والسياسى من قبل هؤلاء الذين تبنوا اتجاه التحديث الغربي بأشكاله المختلفة . بل وعكس التفاوت والتضارب بين مدارس أصحاب هذا الاتجاه بقدر ما كان هنالك عند الغرب من تفاوت وتضارب فيما بينهم (٢) .

وهكذا وحتى بعد رحيل الاستعمار عسكريا عن هذه البلدان ، ظلت – أغلبها – تابعة له ثقافيا وفكريا بفضل هيمنة أبنائها المنتمين إلى الغرب فكريا وثقافيا على مقاليد الأمور فيها ، وهذا يعنى أن الفكر الغربي لا زال حتى بعد رحيل الاستعمار هو الفكر المهيمن ، والذى منه تستمد هذه البلدان منهجها حتى تحقق ما حققه الغرب – من خلال إتباع هذا المنهج – من تقدم ، كما أن هناك أداة أخرى تسهم في وقتنا الحالى في تدعيم هذه الهيمنة ، تتمثل في سعى الحضارة الغربية الدؤوب لفرض نفسها كحضارة عالمية ، قائدة لعملية تجديد إنتاج البشرية ، والعمل على شاكلتها ، وفي هذه العملية ومن خلالها تجبر الثقافات القومية على التراجع والانكماش ثم على الفصل والقطيعة النهائية مع الواقع المحلى (٣) .

<sup>(</sup>۱) عمر عبيد حسنة ، مقدمة مطولة لكتاب : أحمد القديدى ، الإسلام وصراع الحضارات ، كتاب الأمة ، عدد 44 (قطر:وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ، ذى الحجة 1415 ، مايو 1995 ) ص 25 انظر أيضا : عطية صقر : الإسلام في مواجهة التحديات ، سلسلة قضايا إسلامية ، عدد ( 16) ( القاهرة : المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، جمادى الأخر 1417 ، أكتوبر 1996 ) ص 55 ( ) منير شفيق ، مرجع سابق ، ص 46.

<sup>-</sup> وللمزيد حول عوامل انتقال الفكر العلماني للعالم الاسلامي انظر:

<sup>–</sup> وللمزيد حول عوامل انتقال الفكر العلماني للعالم الاسلامي انظر:

<sup>-</sup> محمد بن عبد العزيز السديس ، " أثر العلمانية في التربية والتعليم في العالم الاسلامي " ، وسالة ماجستير غير منشورة ، ( مكة المكرمة : كلية التربية بجامعة أم القرى ، 1400 هـ ) ، ص ص 152 ، 291 .

<sup>-</sup> إنصاف أكرم مندورة ،"أزمة الثقافة فى المجتمع الاسلامى المعاصر ودور التربية فى حلها" ، رسالة ماجستير غير منشورة، (مكة المكرمة : كلية التربية بجامعة أم القرى، 1406 هـ )،ص ص 113، 131 (٣) قارن برهان غليون ، مرجع سابق ، ص ص 128 ، 133

# ثانيا – ملامم هيمنة الفكر العلماني على البلدان النامية :

في ظل السبل السابق الحديث عنها التي اتبعها الغرب أبان المرحلة الاستعمارية وما بعدها (¹) في السيطرة الثقافية على بلدان العالم النامي ، كان من الطبيعي أن تدور هذه البلدان في فلكه ، وتظل تابعة له في شتى جوانب حياها الفكرية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية والإعلامية (¹) وفيما يلى نعرض لأهم ملامح هيمنة الفكر الغربي على الفكر الاجتماعي في البلدان النامية ثم نعرض لأهم ملامح هذه الهيمنة في الجال الإعلامي .

#### □ – هيمنة الفكر العلماني على الفكر الاجتماعي السائد في البلدان النامية

كان من الطبيعى أن تتطلع النخب الحاكمة فى البلدان النامية تدفعها النخب المثقفة إلى إتباع أحدث نظريتين اجتماعيتين اللتين أبدعهما العقل الغربى ، فى سعيها لتحديث مجتمعاتها ، وإزاء ذلك انقسمت البلدان النامية بعد استقلالها – ومن بينها الإسلامية مع استثناءات نادرة – إلى دول تتبنى الفكر الاجتماعى اللاستراكى ، وإن كان عدد الدول التى تبنت الاشتراكية فى العقود السابقة أكثر من تلك التى تبنت الليبرالية "كان عدد الدول التى تبنت الاشتراكية فى العقود السابقة أكثر من تلك التى تبنت الليبرالية "كنتيجة لما عانته هذه لدول من قبل دول المنظومة الرأسمالية فى فترة الاستعمار ، وعدم استقلالها عنها إلا بعد صراع مرير (").

وقد صيغت في بلاد الغرب توليفات تحوى خلاصة التجارب والنظريات الغربية لكى تحقق بها بلدان العالم الثالث تنمية ناجحة (٤)، وهذه التوليفات النظرية، والأنها نتاج لعقليات

<sup>(</sup>١) فمازالت الدول الغربية خاصة الولايات المتحدة الأمريكية تحاول في المرحلة الراهنة محاولات دائبة من أجل السيطرة على ثقافات العالم الثالث وإخضاعها لصالح السوق الرأسمالية العالمية . انظر :

<sup>-</sup> عواطف عبد الرحمن ، دراسات في الصحافة العربية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص 93

<sup>(</sup>٢) يقول حلال أمين في ذلك " إن ظاهرة التبعية الفكرية في المجتمعات المسماة بالنامية ، هي نتاج طبيعي لمناخ عام يتسم بالتبعية في مختلف حوانب حياتنا السياسية والاجتماعية والاقتصادية ، والثقافية ، فنحن تابعون بكل معاني الكلمة في كل هذه الجوانب "

<sup>-</sup> حلال أمين ، " بعض مظاهر التبعية الفكرية في الدراسات الاجتماعية في العالم الثالث" ، في ندوة إشكالية العلوم الاجتماعية في الوطن العربي ، مرجع سابق ، ص 231

للمزيد أيضا انظر : - حابر العلواني ، التعددية : أصول ومراجعات بين الاستتباع والابتداع سلسلة أبحاث علمية (11) ( فيرحينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1996 ) ص ص 26 ، 27 (٣) انظر : إبراهيم سعد الدين عبد الله ، مرجع سابق ، ص 40

<sup>(</sup>٤) عادل حسين ، مرجع سابق ، ص 263

تنتمى إلى البيئة الفكرية الغربية ، فقد كان من الطبيعى أن تدور النظريات التى قدمتها لدول العالم النامى لإحداث التنمية والتطوير والارتقاء فى فلك المشروع الحضارى الأوربى المرتكز على الكوزمولوجيا العلمانية .

وقد وجدت النخب العلمانية القائمة على دفة الأمور فى البلدان النامية (١) نفسها مع هذه النظريات ، واتخذت منها دينا خاصا بها ومرجعية لسلطتها (٢) كما أن النخب الثقافية القائمة على أمر التنظير لحركة المجتمع النامى تبنت هى الأخرى الفكر الغربى لتحقيق التقدم الحضارى ، فعلى سبيل المثال نجد أن القسم الأكبر من المثقفين العرب ، يرتبط سواء بوعى أو بدون وعى بثقافة الغرب وحضارته ، واعتبارها معيار التقدم والتمدين (٣) . وما ينطبق على النخب العربية المثقفة ينطبق على النخب العربية المثقفة ينطبق على النخب الإسلامية أيضا والتي تتبنى أغلبها نمط الحضارة الوضعية فى علاقة الدين بالدولة والاجتماع والعمران ، وترى أن المرجعية فى مشروعنا النهضوى هى للخيار الحضارى الغربي وليس للإسلام (٤).

(١) فالسياسات المطبقة في البلدان النامية منذ الحرب العالمية الثانية سياسات علمانية ، تقوم عليها نخب علمانية تابعة تمثل هامشا للمركز الأوربي .

انظر: نصر عارف ، مرجع سابق ، ص 320

(٢) برهان غليون ، مرجع سابق ، ص ص 134 ، 135

كذلك - مني أبو الفضل ، مرجع سابق ، ص 25

(٣) حالد الناصر ، " أزمة الديمقراطية في الوطن العربي " في ( مجموعة باحثين ) ، الديمقراطية وحقوق الإنسان في الوطن العربي ، سلسلة كتب المستقبل العربي ، الطبعة الثالثة ( بيروت : مركز دراسات الوحدة ، 1986 ) ص 50

- مثال ذلك دعوة إسماعيل حسن عبد البارى ، لاستعارة النظم الثقافية المتقدمة حيث يقول " إن الاستعارة الثقافية للنظم المتقدمة أمر ملّح أيضا طالما أن المجتمع المتخلف ليست لديه رؤية صالحة للتطبيق ، ويمكن أن تفيد هذه الاستعارة في إيقاف المجتمع على أوضاعه التقليدية ثم يبدأ بعد ذلك مرحلة الانطلاق من الداخل "

- إسماعيل حسن عبد البارى، أبعاد التنمية، ط 2 ، (القاهرة: دار المعارف، 1982) ص ص 61 ، 62 ، 62 ) ص ص 61 ، 62 . (٤) محمد عمارة ، أزمة الفكر الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 47 ، 48

#### □ – هيمنة الفكر العلماني على الفكر والواقع الإعلامي في البلدان النامية :

لا كانت دول العالم الثالث – ومن بينها الدول الإسلامية – تتبع فى مجملها أيديولوجيات منقولة – كما ذكرنا آنفاً – فقد كان من الطبيعى أن تكون فلسفات الإعلام وتطبيقاته منقولة هى الأخرى (1).

وبالإضافة إلى الاتباع الذاتي لهذه الأيديولوجيات ، وما يقوم في كنفها من فلسفات إعلامية ، هناك عامل آخر يساعد على هيمنة الفكر الإعلامي الغربي على هذه الدول نظريا وتطبيقيا ، وهذا العامل يتمثل في محاولات العولمة الثقافية والإعلامية (٢) في إطار التفوق الساحق لدول الشمال في تكنولوجيا الاتصال والمعلومات مما ساهم في فقدان إعلام هذه البلدان لخصوصيته وتميزه بمعنى أنه أصبح يتم ممارسة وتناول وتقديم الإعلام في هذه البلدان بمعايير عالمية غربية في الأساس ،ويدرس أيضا بمناهج غربية مما يعطل مسيرته المعرفية (٣) .

<sup>(</sup>١) قارن راسم الجمال ، مرجع سابق ، ص 38

 <sup>(</sup>۲) يعبر فاروق أبو زيد عن هذه العولمة بـ " الاحتلال الثقافى أو الاستعمار الإعلامى " ولمزيد من التعرف على مظاهر الاستعمار الإعلامى ، أنظر: فاروق أبو زيد ، المحيار النظام الإعلامى الدولى مرجع سابق ، ص ص 168،176

<sup>(</sup>٣) عواطف عبد الرحمن ، " الإعلام وتحديات العصر " ، مجلة علم الفكر ، مرجع سابق ، ص 14 - كذلك انظر : حمدى حسن " نظرية الاتصال وإستراتيجيات البحث في الدراسات الإعلامية " ، ورقة مقدمة للحلقة النقاشية الثانية لمشكلات المنهج في بحوث الصحافة والإعلام، مرجع سابق ، ص 31 - يؤيد هذا ما ذهب إليه حماد إبراهيم من أن الفلسفة الإعلامية السائدة في الوطن العربي ، أسيرة القواعد الأمريكية خاصة والأوربية عامة .

<sup>-</sup> حماد إبراهيم ، مرجع سابق ، ص 801 وما بعدها

<sup>-</sup> كذلك ما ذكره حسن عماد مكاوى من أن الفكر العربي لم يسهم و لم يتميز بشيء ما في معالجة حرية الاتصال - وهي حجر الزاوية في أي فلسفة إعلامية - في جوانبها المتعددة ، وكل ما حواه هو تكرار للأفكار والمعالجات الشائعة في الأدبيات الغربية ، أو الوثائق الدولية التي تناولت الموضوع .

<sup>-</sup> حسن عماد مكاوى ، مرجع سابق ، ص 92

<sup>-</sup> ويبرر محمد الأدريسي تبنى المناهج الغربية في الإعلام بقوله : (أنه من الطبيعي أن يحصل محاولة تطبيق المنهج الأفضل المتواجد في التجارب الغربية )

<sup>-</sup> محمد الأدريسي ، مرجع سابق ، ص92

كل هذا أدى إلى تبعية شبه كاملة للنظريات الغربية في الإعلام (١). ومثال لذلك اعتماد المعاهد الإعلامية العربية في معظمها على قواعد إحدى مدرستين إعلاميتين :

المدرسة الفرنسية في دول المغرب العربي ، والمدرسة الأمريكية في دول المشرق العربي ، لاسيما مصر ولبنان ، وهذا يعنى الاعتماد على الدراسات الأجنبية أساسا للتعليم الإعلامي (٢) .

وإذا انتقلنا من مجال الهيمنة النظرية إلى مجال التطبيق نجد أن النمط الغربى فى التعبير الإعلامي هو الذي يسود إعلام الدول النامية ومن بينها الإسلامية بالطبع  $(^{(7)})$  ، وذلك نتيجة

(١) عواطف عبد الرحمن ، دراسات في الصحافة العربية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص 42

(٣) وفي ذلك يقول جعفر العلوى في دراسة له نشرها بصحيفة "المسلمون" يعاني الإعلام في العالم الإسلامي من التبعية للنموذج الغربي ، وبرغم أن برامج الإعلام المرئي والمسموع تبدأ وتختم بآيات الذكر الحكيم ، وبالرغم من البرامج المتناثرة هنا وهناك والتي تعالج في الغالب قضايا فقهية ظرفية معادة ، وبرغم أن الإعلام المطبوع في غالبيته يصدر باللغة العربية – لغة القرآن الكريم – ويتضمن بانتظام ما يسمى بالصفحة الدينية ، إشارة إلى أن الصفحات الأخرى ، تنفذ بإخلاص تعاليم المقولة النصرانية ( ما لله لله ، وما لقيصر لقيصر ) ، وبرغم وجود منارات مضيئة على امتداد أرجاء العالم الإسلامي ممثلة في حشد لا بأس به من القنوات الإعلامية التي نذرت نفسها للبوح بالكلمة الطيبة ، برغم هذا كله وغيره ، فإن الإعلام في الدول الإسلامية – مع استثناءات قليلة – يعاني الاستلاب والتبعية للنموذج الإعلامي الغربي ، ليس على مستوى التقنيات فحسب ، بل على مستوى المحتويات والمضامين " .

- جعفر العلوى ، " الإعلام في العالم الإسلامي والبحث عن الذات والهوية المهدرة " جريدة المسلمون ، عدد 425 ، 4 شوال 1413 ، 26 مارس 1993 ، ص 14

#### للمزيد انظر:

<sup>(</sup>٢) محمد السماك ، مرجع سابق ، ص 88

<sup>-</sup> عايد الشعراوي ، التلويث الفكري والإعلامي في العالم الإسلامي ، الطبعة لثانية (بيروت: دار النهضة الإسلامية ، 1992) ص ص 39 ، 43

<sup>-</sup> عبد الله ناصح علوان ، حكم الإسلام في وسائل الإعلام ، سلسلة بحوث إسلامية هامة ( 6 ) الطبعة الثانية (الرياض: دار السلام للطباعة والنشر ، 1983 ) ص 6 وص ص 24 ، 25

<sup>-</sup> عبد العزيز شرف ، " وسائل الإعلام والغزو الفكرى " ، مجلة الحضارة ، عدد ( 16 ) أغسطس 1984 ، ص ص 20 ، 35

لهيمنة النخب التى تتبنى الفكر الغربى على وسائل الإعلام (1) وإن كانوا فيما يتعلق بما قد يهدد نفوذهم يخرجون على هذا النمط الغربى الحر ، ويفرضون القيود التى تكمم الأفواه بما يكفل لهم وجوداً آمناً . والعجيب أن هذه القيود فى اغلبها هى نفس القيود التى كانت تمنع وسائل الإعلام من توجيه النقد للسلطات الحاكمة إبان فترة الاستعمار ، ذلك لأن معظم الحكومات فى الدول النامية لم تحاول إزالة أو تعديل الأنظمة الإعلامية التى خلقها الاستعمار (1) بل إن هناك بعض القوانين المحلية التى تحكم حرية الإعلام فى هذه البلدان تضمنت نصوصا أسوء وأشد من الأصل السيئ التى اشتقت منه .

وهكذا يتضح لنا من هذا التناول السريع لطبيعة الفكر الاجتماعي والإعلامي المهيمن في الدول النامية – ومن بينها الإسلامية – مع استثناءات نادرة إنه فكر ينتمي للكوزمولوجيا

= حسن على العنيبسى ، الدوائر المعادية للإسلام بين عهدين ، سلسة إسلاميات عدد ( = 15 ) ( القاهرة : المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع ، = 1988 ) ص ص = 8 ، 9

(١) فقد لاحظ المستشرق جب منذ أكثر من نصف قرن أن الصحافة كلها في أيدى العلمانيين

انظر مصطفى هدارة ، مرجع سابق ، ص 12

وللاستزادة حول انعكاسات سيطرقم على الإعلام العربي انظر:

- محمد توفيق الغلاييني ، وسائل الإعلام وأثرها في وحدة الأمة ( جدة : دار المنار ، 1985 ) ص ص 257 ، 258
- (٢) انظر: عواطف عبد الرحمن ، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية فى العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص ص 25 ،26
  - وإذا نظرنا إلى الإعلام العربي على سبيل المثال نحده خاضعا منذ نشأته لأحكام مستمدة إما من مبادئ التشريع العثماني ، أو الفرنسي ، أو الإنجليزي ، أو الإيطالي " انظر كذلك
- سجاد الغازى ، " حرية الرأى والصحافة في الوطن العربي " ، مجلة الدراسات الإعلامية ، عدد 85 ، يناير ، مارس 1990 ، ص 20
  - كذلك: إبراهيم بسيوني حمادة ، " العلاقة بين الإعلاميين والسياسيين في الوطن العربي " مجلة عالم الفكر ، العددان الأول والثاني ، يوليو ، سبتمبر ، أكتوبر ، ديسمبر ، 1994 ، ص 169

كذلك ما ذهبت إليه حكومات الدول الأفريقية بعد الاستقلال من تدعيم القوانين التي وضعها الاستعمار لتكميم حرية الصحافة ، رغم ادعائها الحرص على هذه الحريات انظر

- G. Mytton, op. cit., p.58.

- للاطلاع على نماذج من هذه النصوص انظر:
  - سجاد الغازي ، مرجع سابق ، ص 20 .

الدنيوية ، يدور فى فلكها منطلقا من مسلماها وساعيا إلى بلوغ غاياها ، مستخدما فى ذلك إحدى السبيلين ( الليبرالية أو الاشتراكية ) أو مزيجا منهما يناسب الظروف التاريخية والمجتمعية لبعض هذه البلدان .. وهذا يعنى أن التناول النقدى لمقولات الكوزمولوجيا العلمانية يعد تناولا نقديا للجذور الفكرية التى تنتمى إليها جميع فلسفات الإعلام الوضعية بلا استثناء سواء ( الليبرالية ، المسئولية الاجتماعية ، الاشتراكية ، التنموية ) وهذا ما يسعى الباحث إليه فى المبحث التالى .

## الخلاص\_\_\_\_ة:

من خلال استعراضنا للكيفية التي تم خلالها القضاء على الكوزمولوجيا المسيحية وبناء الكوزمولوجيا العلمانية ، وما قام في كنفها من فكر اجتماعي وإعلامي يمكن أن نخلص إلى أن المقولات الأساسية التي تشكل هيكل الكوزمولوجيا العلمانية تتمثل في مقولة أساسية تعد بمثابة المقدمة المحورية التي لا تعدو باقي المقولات التي تشكل هيكل الكوزمولوجيا العلمانية ، وما ينتج عنها من مقولات فرعية ، أن تكون نتائج لازمة عنها ، تتمثل هذه المقولة والتي أطلقنا عليها المسلمة أو المقدمة الرئيس في عبارة موجزة يمكن اختصارها في " عدم وجود إله فاعل لهذا الكون " وعلى هذه المقولة تنبني مسلمتان أو نتيجتان فرعيتان هما " بطلان القول بوجود حقيقة علوية " و " بطلان القول بوجود حياة أخرى " وهذه المقولات الثلاثة هي ما نطلق عليها جميعا مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية ، وعلى هذه المسلمات - لاسيما المسلمتين الفرعيتين - تشكلت المقولات التي تُنظر للغايات التي تبشر بها هذه الكوزمولوجيا معتنقيها . حيث انبني على مسلمة " بطلان وجود حياة أخرى " ضرورة طرح غاية بديلة للجنة التي وعدت بها الكوزمولوجيا الدينية معتنقيها في الحياة الآخرة ، ولما كانت المسلمة الفرعية الثانية تستبعد أي مصدر أخر يمكن أن تستمد منه هذه الغاية سوى العقل البشري ، فإن هذا حدا بالعقل إلى الاجتهاد في اختراع غاية عليا بديلة للوجود الإنساني تعوضه عن جنة الآخرة ، وهنا طرح العقل الوضعي رؤيته الخاصة بالغاية العليا للإنسان في هذه الحياة الدنيا والتي عرضنا لها بالتفصيل في المطلب الثابي .

وبعثور العقل الوضعى على غاية عليا فى هذه الحياة تتماشى مع المسلمات التى يؤمن كما ، اكتمل بناء الهيكل العام للكوزمولوجيا العلمانية . وتعد المقولات التى تشكل الملامح العامة لهذه الكوزمولوجيا " سواء تلك التى تتعلق بالمسلمات أو الغايات " بمثابة المقدمات الأساسية التى تشكلت على هداها جميع مناحى الفكر الاجتماعى الوضعى " سياسى ، إعلامى ، ..... الح " منطلقة من المقولات الخاصة بالمسلمات وساعية لتحقيق المقولات المتعلقة بالغايات العليا التى بشرت كما هذه الكوزمولوجيا – وهذا ما عرضنا له بشيء من الإيجاز فى المبحث الأخير

من هذا الفصل – وفى الفصل التالى نتناول بشىء من التفصيل هذه المقولات التى تشكل الملامح العامة للكوزمولوجيا العلمانية – والتى تعد بمثابة المقدمات الأساسية لفلسفات الإعلام محور دراستنا – تناولا نقديا مقارنا فى ضوء المنظور الإسلامى .

الفصلىانى مقعة الكنومىلية العلنهاية التع تع المقدمات علاه المفات الإعلام ضعية والمقولات الإسلامية المناظرة لها

# 

تنقسم المقولات التى تشكل الملامح العامة للكوزمولوجيا العلمانية والتى تعد بمثابة المقدمات الأساسية لفلسفات الإعلام الوضعية إلى مقولات تتعلق بمسلمات هذه الكوزمولوجيا ، ومقولات تتعلق بغاياتها . ولما كانت هناك واحدة من هذه المقولات – والتى تمثل المسلمة الرئيس فى مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية – تعد بمثابة المقدمة المحورية التى ينبنى عليها هيكل الكوزمولوجيا العلمانية ، وما باقى المقولات التى تتعلق بالمسلمات الفرعية أو غايات هذه الكوزمولوجيا إلا نتائج لازمة عنها – كما ذكرنا سلفا – ولما كان صدق أى نتيجة أو قبولها رهن بصدق مقدماتها أو قبولها ، فإن هذا يعنى أن التمكن من تفنيد المعطيات الأساسية التى تستند إليها هذه المقدمات المحورية وإثبات عدم توافقها مع الواقع يعنى بالبديهة عدم سلامة جميع النتائج التى تقوم عليها ، بداية من المسلمات الفرعية إلى الغايات ، إلى مقولات الفكر الاجتماعى إلى مقولات الفكر الإعلامى . وإذا ما تحقق لنا ذلك يصبح تناولنا النقدى لهذه النتائج أو " المقولات " لا بغرض تبين سلامتها من عدم سلامتها وإنما بغرض استكشاف أوجه القصور التى تتعاورها .. كنتيجة طبيعية لقيامها على مقدمات قاصرة ، وانعكاس هذا القصور على ما أفرزته هذه المقولات من فكر إعلامى .

وفيما يلى نعرض بالنقد والمقارنة من المنظور الإسلامي للمقولات الأساسية التي تشكل الملامح العامة لهيكل الكوزمولوجيا العلمانية ، والتي تعد في نفس الآن المقدمات الأساسية التي تنبني عليها جميع فلسفات الإعلام الوضعية . ولما كانت مقولات الكوزمولوجيا العلمانية تنقسم إلى شقين : مقولات تتعلق بعاياها ، فيمكن تقسيم هذا الفصل إلى مبحثين هما :

انَّب حث ا .ول : ويتناول بالنقد والمقارنة مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية التي تنطلق منها فلسفات الإعلام الوضعية وباقي مناحي الفكر الاجتماعي .

انً حَالَ الله ويتناول بالنقد والمقارنة الغايات التي تبشر بها الكوزمولوجيا العلمانية معتنقيها ، والتي تعد فلسفات الإعلام وباقى مناحى الفكر الاجتماعى وسائلاً فكرية تنظر للكيفية المثلى لللوغها .

# انًاحث الأول

# انًس الثان الي زجه المحين الذي المنافق الما علامين الماس الماسات الإعلامين الماسات الم

تنبنى الكوزمولوجيا العلمانية - كما ذكرنا سلفا - على مسلمة محورية وما باقى المسلمات ، والغايات التى تشكل هيكل هذه الكوزمولوجيا ، والوسائل التى تطرحها لتحقيق هذه الغايات ، إلا نتائج طبيعية لها .

وهذه المسلمة هي التي تقول " بعدم وجود إله فاعل " في هذا الكون ، وذلك كنتيجة الاعتقادين :

- . الاعتقاد بعدم وجود إله أساسا -1
- 2 الاعتقاد بإمكانية وجوده ، غير أن هذا الوجود عند أصحاب هذا الاعتقاد وجود متعالى ، ولا علاقة له بالكون منذ أن خلقه أو أعطاه الحركة الأولى .

وهكذا فكلا الاعتقادين يؤدى إلى نفس النتيجة ، وهي عدم وجود قوة عليا فاعلة في حياة البشر ، متدخلة في شئونهم ، وعلى هذا تنبني نتيجتان لازمتان ، هما بمثابة مسلمتين فرعيتين تمثلان – بالإضافة للمسلمة الرئيس – الدعائم الأساسية لهيكل الكوزمولوجيا العلمانية . هاتان المسلمتان الفرعيتان هما :

الأولى – عدم وجود منهج أو حقيقة علوية "وحى إلهى" يهتدى به الإنسان فى تسيير أمور حياته الذاتية والاجتماعية . وهذا ما يعنى أنه لامناص أمام الإنسان من الاعتماد على قدرته العقلية فى تلمس ذلك .

والمسلمة الفرعية الثانية : بطلان وجود حياة أخروية يمكن أن يحيى الإنسان فيها حياة النعيم التام التي يرنو إليها إذا ما أحسن العمل في هذه الدنيا . وهذا يعني أن الإنسان عليه أن يسعى لتحقيق أقصى ما يستطيع من حياة النعيم في هذه الدنيا . ما دام القول بوجود حياة أخروية أصبح لغوا لا معني له .

وفيما يلى نعرض بشىء من الإيجاز للمسلمة الرئيس ، وأوجه النقد التى تعترضها ، وملامح المسلمة الرئيس المناظرة لها فى الكوزمولوجيا الإسلامية ، ثم نعرض للمسلمتين الفرعيتين اللتين نجمتا عنها وانعكاساتهما على الفكر الاجتماعى والإعلامى العلمانى ، وما تطرحه الكوزمولوجيا الإسلامية فى مقابل ذلك .

# انًطهب الأول يسهًت "عذو وجيد لنف عم "

ذكرنا - توا - أن هذه المسلمة الرئيس تقوم على اعتقادين مختلفين ، غير أن كليهما يؤدى إلى نفس النتيجة أو المسلمة وهى (عدم وجود إله فاعل) وفيما يلى نناقش بشيء من الإيجاز المرتكزات التي يرتكز عليها كل معتقد منهما :

# (أ) إنكار وجود إله :

رأينا عند عرضنا الموجز للتطورات التي أدت إلى ظهور الكوزمولوجيا العلمانية وهيمنتها ، أن الحركة العقلانية التي تم على يديها الإطاحة بالكوزمولوجيا المسيحية ، وبناء الكوزمولوجيا العلمانية على أنقاضها ، هي حركة تترع إلى إسقاط كل ما هو خارق للطبيعة أو غيبي عن الكون ، ولا تؤمن إلا بكل ما هو طبيعي ، وقابل للفهم من خلال ما يتوافر للعقل البشرى من معطيات يهيئها له البحث العلمي .

وقد عُدت معطيات العلم الطبيعي عن الكون وظواهره من قبل الفلاسفة والمفكرين الوضعين قضايا صحيحة قبليا ، مما ترتب عليه انطلاقهم من هذه المعطيات كمقدمات أساسية لتصورهم للكون والحياة ، وذلك نتيجة " لاعتقادهم أن مبادئ علم الطبيعة بل ونظرياها كذلك ، صادقة صدقا مطلقا " (١) .

وبالطبع لم تكشف الأساليب التى أتبعتها الفلسفة العلمية الحديثة منذ جاليليو وديكارت إلا عن عالم مادة متحركة ، وخاضعة لقوانين رياضية بحتة . وكان من الطبيعى ألا توجد إمكانية تفسير وجود عناصر روحية أو فوق مادية فى هذا الكون ، مثل العقل ، أو الروح ، أو ما شابه ذلك ، باستخدام نفس هذه الوسائل البحثية . وقد كانت أخطر النتائج التى ترتبت على ذلك هى " إنكار وجود إله " أو أى ذات غير مادية متعالية على هذا الوجود المادى .

ويمكن حصر أهم النتائج التي توصل إليها البحث المادى فى الكون ، والتي تنطلق منها النظرة المادية فى إنكار وجود إله لهذا الكون ، فيما يلي :

لا وجود فى هذا الكون إلا للمادة ، وهى أزلية الوجود ، فهى لا تفنى ولا تستحدث من عدم ، ومن ثم فلا يبدو هناك حاجة للقول بوجود خالق لكون أزلى الوجود (7) .

(٢) انظر : عبد الوهاب المسيرى ، "المادية وموت الإنسان" ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد ( 79) السنة العشرون، رجب ، شعبان ، رمضان 1416 هـ ، فبراير ، مارس ، أبريل 1996 م ، ص ص 81 ، 97 العشرون، رجب ، شعبان ، رمضان 1416 هـ ، فبراير ، مارس ، أبريل 1996 م ، ص ص

<sup>(</sup>١) أ. م. يوشنسكي ، مرجع سابق ، ص 39

- أن هذا الكون المادى آلة أزلية تدير نفسها بنفسها ومن ثم فليس هناك حاجة للقول بوجود محرك لهذه الآلة (١) فهى تتحرك وفق قوانين ميكانيكية ، وهذه القوانين ثابتة وليست عرضة للتخلف أو المصادفة ، لأن هذه القوانين حتمية الحدوث ، ويعنى هذا عدم الحاجة للجوء إلى أى قوة خارج المادة ذاها لتفسير هذه الظواهر .

- لما كان الكون لا يحتوى إلا على الوجود المادى فإنه ليس هناك إمكانية للعثور على هدف في حركة الأشياء الطبيعية ، لأن المادة لا تستطيع أن تقصد هدفا ، أو ترسم خطة ، بل تتصرف بضرورة ميكانيكية داخلية فحسب ، ومن ثم يحتم على التفسيرات العلمية أن تقتصر على الأسباب المادية الميكانيكية فحسب (٢) .

وقد كان من الطبيعي أن تنبني على مثل هذه المقولات التي طرحها العلم الطبيعي – والتي تفسر كل ما فى الوجود تفسيرا ماديا بما فى ذلك مظاهر الحياة العقلية على اعتبار أنها نتاج لنشاط المادة (٣) – فلسفة مادية صرفة تنكر وجود إله خالق لهذا الكون ومحرك لأحداثه ومبدع لقوانينه.

وقد تدعمت الفلسفة المادية بظهور المذهب الوضعى على يد أوجست كونت ( 1798 - 1877) ومن تبعه أمثال جون ستيوارت مل ( 1806 - 1873) في إنجلترا ، وأورنست لاس ( 1837 - 1837) ويودل ( 1848 - 1914) في ألمانيا ، وقد رأى هؤلاء جميعا أن الفلسفة ليست إلا تجميعا لنتائج العلم المأخوذ بالمعنى الميكانيكي وقد أيد هذان الاتجاهان – المادى والوضعي – تأييدا عظيما بمذهب دارون ( 1809 - 1882) العالم الإنجليزي الذي فسر تطور أنواع الكائنات الحية تفسيرا ميكانيكيا بحتا في كتابه الشهير أصل الأنواع (1809 - 1808)

ونستطيع أن نقول أنه بحلول القرن التاسع عشر كان الكثيرون يذهبون إلى أن الله لا يرى بالعقل ولا بالعين (٥) ، وقد تجاوز فلاسفة القرن التاسع عشر – كما ذكر هنرى أيكن (٦) حدود

<sup>(</sup>١) سأل نابليون العالم الرياضي والفلكي الشهير " سيمون لابلاس " عن مكان الله - سبحانه وتعالى - في نظامه الميكانيكي الخاص بالأجرام السماوية ، فأجابه " يا سيدي لست بحاجة إلى مثل هذا الافتراض "

<sup>58</sup> ص ، غروس ، جورج ن. ستانسيو ، مرجع سابق ، ص

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص 57

<sup>(</sup>٣) توفيق الطويل ، مرجع سابق ، ص 241

<sup>(</sup>٤) أ. م. بوشنسكي ، مرجع سابق ، ص 31

<sup>(</sup>٥) روبرت م. أغروس ، حورج ن . ستانسيو ، مرجع سابق ، ص 58

<sup>(</sup>٦) هنرى أيكن ، عصر الأيدلوجيا ، ترجمة : محيى الدين صبحى ، ( دمشق : منشورات وزارة الثقافة ، 1971 ) ص 23

أسلافهم الشكاكين في القرن الثامن عشر – الذين شكوا في وجود علة أولى للأشياء – واعتقدوا أن الإله قد مات في عصر العلم ، والمؤسسات العلمية والسياسية والاجتماعية .

وهكذا قدم الفكر الفلسفى المادى ، الاعتقاد الأقوى الذى ترتكز عليه المسلمة الرئيس فى الكوزمولوجيا العلمانية ، وهو نفى القول بوجود إله فاعل فى هذا الكون – لسبب واضح هو أن أساليب البحث العلمى المادية لم تستطع أن تعثر على مثل هذا الإله بعد .

# (ب) الاعتقاد بوجود إله ولكنه غير فاعل:

ينضوى تحت هذا الاعتقاد الكثير من الفلاسفة العقلانيين الذين لم يهووا إلى حد نكران وجود الإله ، لأن مثل هذا القول معناه كون بلا نظام لا يمكن تصوره ، فالأسلم أذن أن يبقى للكون رب أو شئ ما يقوم مقامه يكمل للكون صورة يطمئن إليها الإدراك الفطرى السليم ، على أن كونا على هذه الصورة – التي كشف ملامحها العلم الحديث – لا تلزم ربه الصفات الفاخرة البشرية التي نسبها أهل العصور السابقة للرب الأب ، وهو عندهم ليس إلا مُبدؤ الكون الأول ، أو المحرك الأول قام بما ينبغى له أن يقوم به ، فبدأ الأشياء أو حركها فلا ينبغى بعد ذلك أن يكون له بها شأن ، بل حسبه أن يأوى إلى الوجود المطلق . وإذن لا يدبر للناس أمرا ، ولا يرهقهم ولا حاجة به إلى قرابينهم وزلفاهم (١) ، وقد تبدو الصلاة لاله هذه صفاته عملا باطلا لا فاعلية له (١).

وهكذا فإن تصور هؤلاء الفلاسفة لذات الإله على ألها ذات متعالية ، ولا شأن لها بالحياة اليومية للبشر (٣) يؤدى إلى نفس النتيجة التي يؤدى إليها نفى وجود هذه الذات الإلهية من أساسه وهى (عدم وجود إله متدخل في حياة البشر) وهذا التصور لذات الإله ، هو إلحاد من نوع أخر ، على حد تقسيم " أفلاطون " للإلحاد إلى نوعين أحدهما : إنكار الألوهية ، والثاني الاعتراف بآلهة لا تعنى بشئون الإنسان (٤)

وهناك تصور ثالث تقوم عليه مسلمة (عدم وجود إله فاعل) والتي تعد ركيزة الفكر العلماني - كما ذكرنا من قبل - وإن فقدت عموميتها عما في التصورين السابقين ، إلى حد ما ،

انظر أيضا:

<sup>(</sup>١) كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص 112 ، 113

<sup>(</sup>۲) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 212

<sup>-</sup> محمد عبد الله دراز ، الدين ، بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان ، ب ن ، 1969 ، ص 41

<sup>150</sup> ص ، مرجع سابق ، ص (\*)

<sup>(</sup>٤) محمد عبد الله دراز ، الدين ، مرجع سابق ، ص 61

وهو التصور الذى يقول بعدم تدخل الإله فى الجانب الاجتماعى من حياة البشر ، وأن العلاقة بينه وبين عباده تنحصر فى الجانب الشخصى ، وهذا التصور وإن كان لا يُعترف به من أساسه فى الفكر الوضعى ، ويقتصر الإيمان به على أولئك الذين مازالت لديهم بقايا من إيمان مسيحى ، إلا أنه يتفق مع الفكر الوضعى فى جانب هام للغاية فى هذه المسلمة التى ترتكز عليها الكوزمولوجيا الدنيوية ، هذا الجانب هو ما يتمثل فى إقرار أصحاب هذا التصور بعدم وجود تدخل من قبل الإله الخالق فى الحياة الاجتماعية لعباده ، بفرض منهج معين ينبغى أن تصاغ حياهم الاجتماعية على شاكلته ، سواء فى جانبها ( السياسى ، أو الإعلامى أو .... الخ ) ، وهذا يعنى إسناد هذه المهمة للعقل البشرى بمفرده (1) ، وهذا يعنى أن مسلمة عدم وجود إله فاعل — حتى لو أخذنا بهذا التصور — سوف تصبح صحيحة فيما يتعلق بالجانب الاجتماعى الذى هو محور اهتمامنا فى هـذه الدراسة ، على اعتبار أن الجانب الإعلامى جزء لا يتجزأ منه (1) .

(١) قارن : عادل حسين ، مرجع سابق ، ص 269

(٢) الواقع أن الأساس الذى يستند إليه هذا التصور لا يصمد أمام التعقل فإبعاد الذات الإلهية عن مجال العلاقة بين العلاقة بين العلاقة بين العلاقة بين العلاقة بين الإنسان والإله لا تتعدى أحد شكلين بحال من الأحوال :

إحداهما : أن يكون الله هو خالق الإنسان وخالق الكون وسيدهما وحاكمهما .

وثانيهما: أن لا يكون الله - سبحانه وتعالى - كذلك .

فإذا فرضنا التقدير الثاني و لم يكن الله سوى الخالق ، ولكن ليس بالسيد ولا بالحاكم ، فلا داعى على هذا التقدير أن تقوم علاقة ، ولا يستطيع أن يفعل من أجله شيئا ، وهذا ما ذهب إليه أصحاب التصور الثاني - كما ذكرنا سلفا - وهم متسقين منطقيا في تصورهم هذا .

أما إذا كان الله هو الخالق السيد الحاكم للإنسان والكون الذي يعيش فيه ، فليس من المعقول أن تقتصر أحكامه وتشريعاته على حياة الفرد الخاصة ، وتنتهى سلطته عندما تبدأ علاقة الفرد بغيره من الأفراد في المحيط الاجتماعي .

- ولو ادعى إنسان أن الله هو الذى قصر سلطته وعلاقته بخلقه على حياة الفرد الخاصة فهذا الادعاء لا دليل عليه ، أما إذا كان الإنسان نفسه هو الذى أبتكر هذا الاستقلال فى حياته الخاصة وفرضه ، وأبعد = السلطة الإلهية عن حياته الاجتماعية فى الشئون كلها ، فإنه بذلك يكون قد أعلن عصيانه وتمرده على خالقه وسيده وحاكمه .

وليس هناك أسخف لدى العقول من أن يدعى كل إنسان بمفرده أنه عبد لله ومطيع لدينه ، حتى إذا ما اجتمع مع غيره من الأفراد وكونوا مجتمعا وشكلوا دولة تنكروا لعبوديتهم لله واستبعدوا دينه من حياتهم . إذ ليس من

#### مظاهر هيمنة المسلمة الرئيس على المضارة الغربية :

كان من الطبيعى أن تصطبغ الحضارة الغربية – فى ظل انطلاقها من هذه المسلمة – بصبغة مادية صرفه ، تستبعد الجوانب الروحية من اهتماماتها ، وتجعلها أمرا شخصيا – لمن أراد – ، ومن ثم فإن هذه الحضارة – كما يصفها رونالد ستروميرج – " حضارة لا تتجانس ولا تتلاءم والمفاهيم الميتافزيقية والدينية – وهذا القول ينطبق على الرجل العادى أكثر من انطباقه على المثقف أو الفنان – فالحياة اليومية محاطة بالوسائل التكنولوجية والنظريات العلمية ، ومعقلنة بكثافة فى تفسيراتها ، ومشروطة بالصيغ الميكانيكية إلى حد جعل الحياة الواعية تجرى فى أخاديد لا يستطيع المرء وصفها إلا بالوضعية ، أى ألها عملية وعقلانية ، ولا ميتافيزيقية ، وتكره أى حقيقة لا نستطيع أن نتحقق منها فورا بواسطة التجربة أو البرهان ، هذا هو واقع مدنيتنا وسواء كان خيرا أم شرا "

ويجلى هيمنة هذه المسلمة بشكل أكثر وضوحا ما ذكره بيرجنسكى من أن " أكبر انتصار للشعار ( بأن الله قد مات ) – سبحانه وتعالى عما يقولون علوا كبيرا – لم يحدث فى الدول التى تسيطر عليها الماركسية ، والتى تروج للإلحاد سياسيا ، بل وقع فى المجتمعات الغربية الليبرالية الديمقراطية والتى تغزى التساهل الأخلاقي ثقافيا .

ففى تلك الديمقراطيات توقف الدين عن أن يكون قوة اجتماعية أساسية ، إلا أن هذه الحالة لم تنشأ عن الترويج الرسمى للإلحاد حتى غلب الدين ، ولكن نشأت عن تأثير اللامبالاة الثقافية بكل شئ ، إلا الأبعاد الخاصة بالإشباع المادى المباشر من الحياة (٢) .

المعقول أن يزعم كل جزء من أجزاء المجتمع على حده العبودية لله فإذا تكونت من الأجزاء كلها وحدة مجمعة أصبحت خارجة عن هذه العبودية ، ولا يدعى هذا إلا من أصيب بمس من الجنون .

انظر أبو الأعلى المودودي، الإسلام والمدنية الحديثة (القاهرة: المحتار الإسلامي، ب ت ) ص 10 ، 11 () رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، الجزء الثالث ، ص 166 .

- وفى موضع آخر يتساءل سترومبرج " هل يمكن أن تكون لنا مدنية لا تؤمن بالله ولا بالميتافيزيقا ، بل تؤمن بالعلم والتكنولوجيا الذين يعتنيان بحاجاتنا المادية أحسن إيفاء ، ولكنهما لا يوفران لنا أية قيمة أو مثل ماعدا ألهما يسدان المزيد فالمزيد من احتياجاتنا ، وهل محكوم على المجتمع الحديث أن يكون مجتمعا انقساميا لا وحدة له ولا روح ولا قيم "

– رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، ص163 .

(٢) ز. بير جنسكى ، الانفلات: فوضى عالمية في مطلع القرن الواحد والعشرين ، إعداد: حالد محمد ما العام ، العام علية ، (القاهرة: مركز الدراسات الحضارية ، 1994) ، ص 79 ما المسلة قراءات حضارية في أفكار عالمية ، (القاهرة: مركز الدراسات الحضارية ، 1994) ، ص

وهذا ما يفسر لنا المادية الراسخة في الرسائل التي تبثها وسائل الإعلام كانعكاس طبيعي للمادية الراسخة في الحضارة العلمانية بأسرها (١) .

بعد هذا العرض السريع لأهم اعتقادين تقوم عليهما المسلمة المحورية فى الكوزمولوجيا العلمانية ، وبعد أن ألقينا نظرة خاطفة على بعض ملامح رسوخها فى الحضارة العلمانية ، نعرض فى السطور التالية لأهم الاكتشافات العلمية التى هدمت أهم الافتراضات العلمية التى ترتكن إليها الفلسفة المادية فى إنكارها لوجود إله خالق لهذا الكون ، والذى يعد بمثابة المعتقد الأساسى الذى تقوم عليه هذه المسلمة ، أما الاعتقاد الأخر القائل بإمكانية وجود إله ولكنه غير متدخل فى حياة خلقه فسوف يتبين لنا تهاوى منطقه عند حديثنا عن المسلمة الرئيس فى الكوزمولوجيا الإسلامية بعد قليل .

# مكتشفات القرن العشرين العلمية وإثبات وجود الله 🖰 :

تواجه النظرة المادية للكون التى استمدت منها الكوزمولوجيا العلمانية تصورها للكون والحياة ، واعتمدت عليها اعتمادا أساسيا فى التدليل على سلامة المسلمة المحورية التى ترتكز عليها ، والتى تنفى وجود إله خالق لهذا الكون ، وفى أحسن الحالات ترى أن وجوده – إن كان موجودا أساسا – لا طائل منه مادامت كل الأشياء تعمل وفق قوانين ثابتة وأزلية ، ويمكن تفسيرها بلغة المادة فحسب . تواجه هذه النظرة تحديا من الثورة العلمية التى شهدها القرن العشرين ، وإذا كنا قد ألحنا لبعض جوانب هذه الثورة العلمية وتأثيراها على الفكر الاجتماعي الليبرالي من قبل ، فإننا نشير هنا بإيجاز شديد إلى أهم ما تطرحه هذه النظرة فيما يتعلق بقضية وجود إله لهذا الكون من عدمه .

## النظرة العلمية الجديدة وقضية وجود إله:

إذا كانت النظرة العلمية القديمة تنفى وجود إله فى هذا الكون ، استنادا إلى أن الكون لا وجود فيه لشىء سوى المادة ، وإنه آلة أزلية تدير نفسها بنفسها ، ومادام الكون أزلى فلا حاجة بنا إلى افتراض وجود خالق ، وما دام يتحرك بقوانين ميكانيكية فلا حاجة إذن للقول بضرورة وجود محرك . إذا كانت هذه هى أهم أسانيد النظرة العلمية القديمة فى إنكار وجود اله للكون ، فإن النظرة العلمية العلمية الحديدة تؤكد على ضرورة وجود خالق لهذا الكون .

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك : - وليام ل. ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 378 ، 379

 <sup>(</sup>۲) يكتفى الباحث هنا بعرض أهم المكتشفات العلمية الحديثة التي تمدم الأساس الذى ترتكن عليه المسلمة - محور حديثنا – وذلك دون تقديم المزيد من الأدلة العقلية التي تمدم هذه المسلمة من أساسها ، لأن ذلك ما اضطلعت ، وتضطلع به كتابات لا حصر لها في مجال العقيدة .

ففيما يتعلق بافتراض أن الكون أزلى الوجود ولا بداية له ولا نهاية ، استنتج الفلكى وليام دى سيتر (Willem de Sitter) والرياضى الكساندر فريدمان من نظرية النسبية العامة لأنشتين كل على حده – أن الكون آخذ فى التمدد . وسرعان ما ثبت ذلك بالمشاهدة فقد اكتشف الفلكى ادوين هبل (Edwin Hubble) أثناء تحليله للضوء المنبعث من المجرات البعيدة أن جميع المجرات الممكن رصدها يتباعد بعضها عن بعض .

وكان هذا هو أول مفتاح لفهم أسرار تاريخ الكون . فإذا كانت المجرات تتباعد الآن بعضها عن بعض ، فلابد إذن ألها كانت فى الماضى السحيق متحدة مما يدل على أن للكون بداية ، وأنه ليس أزليا .

وقد توالت الاكتشافات التى تثبت هذه الحقيقة ، فالفيزياء النووية أثبتت أن كل العناصر الثقيلة فى الكون قد تكونت من الهيدروجين فى قلب النجوم ، وأن هذا يعنى أن الكون – كله تقريبا – كان مركبا فى البداية من الهيدروجين . وهذا يدل مرة أخرى على أن للكون بداية .

وفى عام 1948 تقدم الفيزيائى جورج غاموف (George Gamov) برأى مفاده أن الكون نفسه نشأ من تمدد بدائى للمادة ، أطلق عليه اسم الانفجار العظيم ، وظل تنبؤ غاموف معلقا حتى اكتشفت مجموعة من الأدلة بداية من عام 1965 تؤكد نظرية الانفجار العظيم ، واستطاع العلماء تحديد عمر الكون بناء على سرعة التمدد فى الكون ما بين 12 إلى 20 مليار سنة (١).

كما أن اكتشاف القانون الثانى للديناميكا الحرارية اثبت بما لا يدع مجالا للشك أن العالم المادى ليس أزلى وإنما هو عالم حادث (٢).

<sup>(</sup>۲) يقوم هذا القانون على أن الحرارة تنتقل دائما من وجود حرارى إلى ( عدم حرارى ) . والعكس غير ممكن وهو أن تنتقل الحرارة من ( وجود حرارى قليل ) إلى ( وجود حرارى أكثر ) وبناء على هذا الكشف العلمى فإن عدم كفاءة عمل الكون تزداد يوما بعد يوم ، ولابد من وقت تتساوى فيه حرارة جميع الموجودات وحينئذ لن تبقى هناك طاقة مفيدة للحياة والعمل وبذلك تنتهى الحياة . وبما أن الحياة لازالت قائمة والطاقة موجودة فان العالم غير أزلى ، لأنه لو كان أزليا لكانت الطاقة قد انتهت منذ أزمان طويلة .

<sup>-</sup> سعد الدين السيد صالح ، العقيدة الإسلامية في ضوء العلم الحديث ، الجزء الأول ، ط 2 ، ( القاهرة : دار الصفا للطباعة والنشر 1991 ) ص ص 94 ، 95 .

كما أن القول بان المادة لا تفنى ، والذى يعد أحد الأدلة على أزلية الكون ، قد فقد أهميته بعد أن اثبت العلم الحديث فناء كثير من المواد ، خصوصا المواد ذات الطاقة الإشعاعية كالراديوم واليورانيوم ، حيث ثبت أن ذرات هاتين المادتين تتحطم بطريقة طبيعية (١) .

وهكذا إذا كانت المادة غير أزلية ، فلابد إذن أن شيئا ما كان على الدوام ، لأنه إذا لم يوجد أى شئ من قبل على الإطلاق فلا شيء يمكن أن يوجد الآن ، فالعدم لا ينتج إلا عدما كما أن الصفر لا يمكن أن ينتج واحدا . ولما كان الكون المادى لا يمكن أن يكون هو ذلك الشيء الذى كان موجودا على الدوام ، لان للمادة بداية ترجع إلى ما قبل 12 إلى 20 مليار سنة ، فان معنى ذلك أن أى شئ وجد دائما هو شئ غير مادى . ويبدو أن الحقيقة غير المادة من خلق عقل أزلى فإذا كان العقل هو الشيء الوحيد الذى وجد دائما ، فلابد من أن تكون المادة من خلق عقل أزلى الوجود . وهذا يشير إلى وجود كائن عاقل وأزلى خلق الأشياء كلها . هذا الكائن هو الله (7) سبحانه وتعالى (7)

وبالإضافة إلى الهيار اقوى افتراضات النظرة المادية المتمثلة في ادعائها أن المادة أزلية الوجود ، فان افتراضاتها في أمور كثيرة قد تلقت صفعات مماثلة ، مما جعل أفولها أمرا غير مستبعد (٣) .

(١) المرجع السابق ، ص 96 .

<sup>62,65</sup> ص ص 63,65 مرجع سابق ، ص ص 63,65

<sup>(</sup>٣) فافتراض النظرة المادية القديمة بعدم وجود أى شئ غير مادى فى الكون تماوى أمام ما برهنت عليه نظريتي النسبة وميكانيكية الكم من محورية العقل حتى فى مجال الفيزياء ، كما كشف كبار العلماء فى مبحث الأعصاب النقاب عن أدلة تثبت استقلال العقل ، واستحالة إرجاعه إلى المادة – كما كانت تفعل النظرة القديمة – وفى علم النفس حركة تتجه إلى النتيجة ذاتها ، وهى أولية العقل على المادة .

<sup>–</sup> انظر روبرت م. أغروس ، جورج ن.ستانسيو ، مرجع سابق ، ص ص 25 ، 93.

<sup>-</sup> كما إن النظر إلى الأشياء على أنها تتآلف من أجسام مادية ، شبيهة بكرات البليارد الصغيرة ، وأن تلك الأجسام تنشط في ميدان فراغى ( مكانى ) وفي عالم زمانى ، من ذلك النوع المعروف لدى الخبرة البشرية ، وأن جميع الأجسام تخضع للقوانين العلمية ذاتما كقانون نيوتن للحركة ، وقانون حفظ الطاقة ، والكون ما هو إلا آلة ضخمة تتآلف من أجسام فيزيائية ، ويرتبط بعضها ببعض بعلاقات ديناميكية . كل هذه المعتقدات آنفة الذكر تعرضت لرفض علماء الطبيعة نفسها . فالمادة ، كما بدا تتشكل من وحدات غير منظورة ، أو ربما مفترضة فقط . وتسمى الإلكترونات التي رفضت داخل الذرة أن تخضع لقوانين نيوتن ، الأمر الذى بدا تمردا لا سابقة له البتة . وغدا من المستحيل تصوير المادة صورة تطابق أى شئ داخل الخبرة البشرية ، سواء كان ذلك على مستوى مادون الذرة أو شيئا يستطيع المرء أن يدعوه ( بالمادة) . وغدا بإمكان العلماء أن يقولوا انه حتى الحقيقة تتحول إلى فكرة ، إذا تابعها المرء إلى أبعد حد مستطاع . وقد لاحظ برتراند

وعموما فان النظرة العلمية الجديدة – التي فى طريقها للحلول محل النظرة المادية – تبشر بان المستقبل سوف يشهد العودة إلى الإيمان بالله الواحد ، وبإعادة التأكيد على الجانب الروحى من طبيعة الإنسان . وذلك عندما تتمكن هذه النظرة التي ينتظرها مستقبل مرموق من الحلول محل النظرة المادية التي أصبحت تتراجع بالتدريج ، ومن المنتظر أن تتجه حقول المعرفة الإنسانية التي قولبت نفسها على غرار الفيزياء القديمة إلى التكيف فى لهاية الأمر مع الفيزياء الجديدة بكل ما يترتب على ذلك من نتائج . فأولوية العقل تعطى لكافة العلوم منظورا جديدا ونورا جديدا ، والنظرة الجديدة تبشر بتحرير وإنارة كل حقل من حقول المعرفة (١) من اسار المادية المظلمة .

بعد هذا العرض السريع لأهم المعتقدات التى تقوم عليها المسلمة المحورية فى الكوزمولوجيا العلمانية ،وانعكاساتها على أرض الواقع ، وما أثبته العلم الحديث من تهاوى الافتراضات التى قامت عليها نأتى للحديث عن أهم ملامح المسلمة المحورية التى تقوم عليها الكوزمولوجيا الإسلامية والتى تهيمن على باقى مقولات الكوزمولوجيا الإسلامية ، وعلى كل ما يدور فى فلكها من فكر اجتماعى أو إعلامى .

راسل أن المادة قد أصبحت صيغة لوصف ما يحدث . كما أمسى الزمان والمكان والمادة أوهاما يتوهمها العقل البشرى - بعد أن اثبتت النظرية النسبية أن الزمان والمكان نسبيان - ولربما لم تكن تلك الأوهام بعيدة عن التجاريد المناسبة لكنها غير الحقيقة ، تجاريد المعرفة العلمية

- انظر رونالد سترومبرج - مرجع سابق جــ4 ، ص ص120،104

- وإذا كانت النظرة المادية القديمة ترى أنه ليس هناك إمكانية للعثور على هدف في حركة الأشياء الطبيعية ، لان المادة لا تستطيع أن تقصد هدفا ، فان النظرة الجديدة تدلل على أن الحياة لم تأت بالصدفة ، ولكن هناك ظروف معينة تتطلبها الحياة . موجودة في هذا الكون وركبت فيه منذ لحظة وجودة . فخواص المادة على اصغر نطاق وعلى الكون كله تبدو ملائمة للحياة ملائمة فذة ، ولا توجد هناك شواهد كثيرة على ذلك فحسب ، بل أن حدوث ادبى زيادة أو نقصان في الكمية الثابتة يجعل من الحياة في كل حالة أمرا مستحيلا ، ومن ثم فان النظرة الجديدة تقود مرة أخرى إلى الاعتقاد بوجود عقل يوجه الكون بأكمله وجميع نواميس الطبيعة وجميع خواص المادة إلى غاية محدودة .

- روبرت م. أغروس ، جورج ن.ستانسيو ، مرجع سابق ، ص 68
  - للمزيد حول تماوي مقولات النظرة المادية انظر:
- جعفر شيخ إدريس ،" الأسس الفلسفية للمذهب المادى " ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد الثامن ، شوال
  - ذو القعدة ذو الحجة 1396 ، أكتوبر نوفمبر ديسمبر 1976 ، ص ص 26،11
    - (١) المرجع السابق ، ص147

# ثانيا : الإله الواحد المهيمن هو المسلمة المحورية في الكوزمولوجيا الإسلامية

ولما كان لكل شئ في الوجود حكمه تستدعى إيجاده ، كما نرى في الكثير من مظاهر الكون من حولنا " إِنّا كُلَّ شَيْءٍ هَلَقْناكُ بِقَدَرٍ " (٥) . فان هذا الخالق الذي أتقن صنع كل شئ وخلقه من حولنا " إِنّا كُلَّ شَيْءٍ هَلَقْناكُ بِقَدَر تا (٥) . فان هذا الخالق الذي أتقن صنع كل شئ وخلقه لعله هو يعلمها " رَبّنا ما خَلَقْن هَذَا بِاطِلاً سَبْهَانَكَ " (١) . لا يعقل أن يكون قد خلق الإنسان وسخر له ما في الأرض جميعا منه دونما عله تقف وراء ذلك " أَفَدَسِبْتُ مُ أَنَّما فَلَقْناكُمْ عَبَثُا وسخر له ما في الأرض جميعا منه دونما عله تقف وراء ذلك " أَفَدَسِبْتُ مُ أَنَّما فَلَقْناكُمْ عَبَثُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنِنا لا تُرْجَعُونَ ، فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْمَقُ لا إِلَه إِلا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَربِيمِ " (٧) . واذا ما أقررنا بضرورة وجود عله من خلق الله — سبحانه وتعالى — للإنسان في هذه الحياة ، فان حكمته ورحمته تقتضى منه أن يُعلم بني أدم عله خلقهم هذا . وبالفعل فقد أبان سبحانه ذلك في كتبه وعلى لسان رسله " وَمَا خَلَقهم وهي العبادة ، فان حكمته تقتضى أن يبين هم عله خلقهم وهي العبادة ، فان حكمته تقتضى أن يبين هم الكيفية المثلى سبحانه – أن يبين هم عله خلقهم وهي العبادة ، فان حكمته تقتضى أن يبين هم الكيفية المثلى

<sup>(</sup>١) مجمع اللغة العربية ، مرجع سابق ، ص 19

<sup>(</sup>٢) آل عمران: 83

<sup>(</sup>٣) الأعراف 54

<sup>(</sup>٤) لقمان 20

<sup>(</sup>٥) القمر 49

<sup>(</sup>٦) آل عمران 191

<sup>(</sup>٧) المؤمنون 115، 116

<sup>(</sup>٨) الذاريات 56

لأداء هذه العبادة ، وقد تكفل سبحانه بذلك فيما سطره فى كتبه وما علمه لرسله . ولما كان الإنسان بفطرته التى فطره الله عليها كائنا اجتماعيا ، فان عنايته بعباده – سبحانه – تقتضى منه أن يبين لهم المنهج الأمثل الذى يمكنهم من إقامة وجود اجتماعي يعين أفراده – ولا يعرقلهم – على تحقيق الغاية التى من أجلها وجدوا وهى العبادة " لِكُلِّ هَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا هَا " (1) .

وذلك حفظ للعقل من الشطط " وَأَنَّ هَذَا صِراطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَنَّبِعُوا السَّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ نَتَقُونَ " (٢) ولما كان الناس – كما نرى فى الدنيا – شيعا ، منهم المؤمن ومنهم الكافر ، ومنهم العاصى ، ومنهم المظلوم ومنهم الظالم ... الخ فان كل هذا يقتضى أن تكون هناك حياة أخرى يكافئ فيها الخالق المحسن الذى التزم بتحقيق الغاية التي من اجلها وجد وهى " العبادة الخالصة لله " ويعاقب فيها كل من لم يلتزم بالخضوع والانقياد ، ولم يسلم أمره إلى ربه وخالقه ، ولم يكترث لعلة وجوده فى هذه الدنيا .

هذه هى بعض الملامح السريعة للمسلمة المحورية التى تقوم عليها الكوزمولوجيا الإسلامية ، والتى انبنت عليها كما وضح فى السطور السابقة نتيجتان منطقيتان هما بمثابة مسلمتين فرعيتين ، أو لهما : أن عناية الله – سبحانه وتعالى – بخلقه ، والعلة التى من اجلها خلقهم ، اقتضت إرسال الرسل و إنزال الكتب التى تبين لهم كيفية عبادته وكيفية إقامة حياة إنسانية تخدم فى كل مناهجها هذه الغاية . وهذا يعنى أن المجتمع المسلم لابد أن يتشكل بكل مؤسساته ( السياسية – الإعلامية . . الح في ضوء هذه الغاية العليا ، حتى يمكن إفراده من تحقيقها على خير وجه .

النتيجة الثانية اللازمة هي : إقامة حياة أخرى ، يكافئ فيها المطيع ويعاقب فيها العاصى ، وهذا يعنى أن غاية الإنسان المسلم في هذه الدنيا ينبغي أن تكون طاعة الله سبحانه وتعالى بالصورة التي ترضيه عنه . وهذا الرضوان هو مفتاح السعادة الأبدية في جنة الخلد التي أعدها الله لعباده الصالحين .

ويلخص القرآن العظيم المسلمة المحورية في الكوزمولوجيا الإسلامية وما يترتب عليها في قوله تعلى " إِنَّ رَبَّكُمْ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْنَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَدُبِّرُ اللَّهُ رَبَّكُمْ اللَّهُ رَبَّكُمْ اللَّهُ رَبَّكُمْ فَا عَبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ، يَدُبَرُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَا عَبُدُوهُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ، إِلَيْهِ مَرْدِعُكُمْ جَمِيعًا وَعُدَ اللَّهِ حَقَّا إِنَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقُ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَوْلُوا الْسَالِحَاتِ بِالْقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِهَا كَانُوا يَكُفُرُونَ " (٣) يَكُفُرُونَ " (٣)

<sup>(</sup>١) المائدة 48

<sup>(</sup>٢) الأنعام 153

<sup>(</sup>٣) يونس الآيات 3 ، 4

وفى نهاية تناولنا النقدى للمرتكزات التي تقوم عليها المقدمة الرئيس في الكوزمولوجيا العلمانية والتي تتناقض تماما مع المسلمة المناظرة لها في الكوزمولوجيا الإسلامية ، نخلص إلى :

أ – أن الحيثيات التي قام عليها الحكم بعد وجود اله والذى يعد الركيزة الأساسية في المسلمة المحورية " عدم وجود اله فاعل " استنادا إلى المعطيات التي هيئها البحث العلمي المادى – والتي اثبت البحث العلمي المادى ذاته تهاويها في هذا القرن – قامت في جوهرها على منطق خاطئ من وجهتين هما :

- البحث عن الإله بأساليب البحث المادية ، وبالطبع مهما أتحفتنا التكنولوجيا من أدوات متقدمة في هذا المضمار ومهما أنفقنا من ملايين السنين في البحث عن اله غير مادى بأساليب مادية فان هذا لن يجدى شيئا .

- الانطلاق فى الحكم على عدم وجود اله من منطق متهاو هو " إنكار ما لم نستطع إثباته " مع أن ابسط قواعد المنطق السليم تقتضى تعليق الحكم على وجود شئ ما حتى تتوفر أدلة يقينية تقطع بوجود هذا الشيء من عدمه .

وهكذا ينجلى أمامنا تهاوى المرتكزات التى استندت إليها الكوزمولوجيا العلمانية فى إنكار وجود إله لهذا الكون كما تبين لنا تهاوى الادعاء بإمكانية وجود اله ولكنه غير فاعل وان كان بشكل ضمنى فى إطار حديثنا عن أدلة فاعلية الخالق فى عرضنا للمسلمة المحورية فى الكوزمولوجيا الإسلامية ، كما تبين لنا أيضا عدم معقولية القول الذى تبناه بعض من لديهم بقايا إيمان دينى والمتمثل فى الادعاء بعدم تدخل الخالق فى الحياة الاجتماعية لعباده واكتفائه بعلاقاتهم الذاتية به .

وفى ضوء تفنيدنا للأسس المختلفة التى ترتكز عليها المسلمة أو المقدمة الرئيس فى الكوزمولوجيا العلمانية وإثبات تهاويها من ناحية وإثبات اختلافها التام عن المسلمة الرئيس فى الكوزمولوجيا الإسلامية من ناحية أخرى ، نخلص إلى نتيجة هامة وهى أن جميع المقولات التى قامت على هذه المسلمة المحورية والتى تعد نتائج طبيعية لها ، سواء تلك التى تشكل إلى جوار هذه المسلمة الملامح العامة للكوزمولوجيا العلمانية ، أم تلك التى تشكل الملامح العامة للفكر الاجتماعى العلماني ، أم تلك التى تشكل الموضعية – هى مقولات تقوم على أساس خاطئ من ناحية ، ومنافى تماما للأساس الذى تقوم عليه جميع مقولات الكوزمولوجيا الإسلامية من ناحية أخرى .

وفى ضوء ما سبق يتبين انه لا حاجة لنا فى تناول باقى مقولات الكوزمولوجيا العلمانية وما انبنى عليها من مقولات اجتماعية وإعلامية ، تناولا نقديا لإثبات مدى سلامتها من عدم سلامتها ، لأن ما ينبنى على أساس غير سليم أو غير مقبول على الأقل ، سيصبح بالبديهة غير سليم وغير مقبول على الأقل ، شيصبح بالبديهة غير سليم وغير مقبول على الأقل . أما ما ستسعى هذه الدراسة لاستكشافه عبر تناولها لهذه المقولات سواء تلك المتى تتعلق بالمسلمات الفرعية للكوزمولوجيا العلمانية أم غايتها ، أم تلك التى تشكل الملامح العامة

للفكر الاجتماعي الذي أفرزته هذه الكوزمولوجيا ، فيتمثل أساسا في تبين اوجه الخلل والقصور التي تتعاور هذه المقولات وانعكاسات هذا الخلل والقصور على ما انبني في ظلها من فلسفات إعلامية .

# 

إن حجية المصدر الذى تستمد منه فلسفات الإعلام الوضعية – والفكر الاجتماعى الذى أفرزها – مقولاتها ، تتوقف عليه وبشكل تلقائى حجية هذه الفلسفات ذاتها . فبقدر أهلية هذا المصدر للوصول إلى حقائق الأشياء ، وبقدر إدراكه لطبيعة العلاقات بينها بشكل لا يشوبه نقص ولا قصور ، بقدر ما يمكنه إقامة أبنية فكرية يمكن الوثوق في سلامتها وصلاحيتها للتطبيق .

وفيما يلى نناقش طبيعة المصدر الذى تستمد منه فلسفات الإعلام الوضعية والفلسفات الاجتماعية التي أفرزها ، جميع مقولاها ، لتبين مدى سلامة الأساس الذى تقيم عليه هذه الفلسفات بنياها .

لاشك أن أهم نتيجة ترتبت على المسلمة الرئيس والتي تعد بمثابة المقدمة الأساسية التي يقوم عليها نسق الكوزمولوجيا العلمانية بأسره ، تمثلت في المسلمة أو المقدمة الفرعية التالية " بطلان الادعاء بوجود أي مصدر معرفي مستقل عن المصدر المعرفي البشري " . أما ما زعم من إظهار الله خلقه على مشيئة في كتبه المترلة وعن طريق كنيسته ، فهو زور وبهتان ، أو - إن أحسن الظن - وهم منشؤه الجهل ، ألقاه القسيسون في روع الناس ، أو - على الأقل - زينوه لهم لكى يزيدوهم هواجس فيبقى لهم السلطان عليهم  $^{(1)}$  ومن ثم فلا مناص أمام الإنسان من الاعتماد على قدراته العقلية في تدبير أمر نفسه كأحسن ما يقدر .

وكما رفض العقل الوضعى الإيمان بما جاء فى الكتب المقدسة كمصدر علوى للحقيقة ، فانه رفض أيضا الوثوق فى المعارف المبنية على التفكير الميتافيزيقى ، أو التأملى ، والتى كان يجيدها الفلاسفة المدرسيون . ولم يثق العقل الغربي فى أى مصدر للحصول على الحقيقة سوى الواقع المحسوس سواء فى وضعه الحالى ، والذى يتمثل فى جميع الظواهر المشاهدة سواء الطبيعية أو الإنسانية ، أم فى الصور التى اتخذها هذا الواقع فى الماضى – أى الواقع التاريخي مما يجعل فهم أى ظاهرة تدرس ، فهما أكثر عمقا ، ويساعد على تقديم فهما لما هو كائن وما سيكون . وباختصار يمكن أن نقول أن مصدرى المعرفة الصحيحة – فى الكوزمولوجيا العلمانية – هما " الطبيعة والتاريخ " (٢) . والعقل هو أداة استخلاص المعرفة منهما .

<sup>(</sup>١) كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص 113 .

<sup>(</sup>٢) حول هذين المصدرين انظر:

<sup>-</sup> المرجع سابق ، ص 74 .

کذالے: کارل یسبرز ، فحج الفلسفة ، ترجمة عادل العوا ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ،

وقد حلت الدراسات التى تسعى لفهم الطبيعة - بما فيها الطبيعة الإنسانية على اعتبار ألها جزء من الكون الطبيعى - محل التفكير الفلسفى التأملى . وحلت دراسة التاريخ فى سعيها لتوفير علم شامل وتوفير اليقين ، محل اللاهوت . الذى كان يقوم بتقديم تفسير كامل للتاريخ الإنسانى والطبيعى (۱) . وفى ضوء الاعتماد على العقل كأداة وحيدة للوصول إلى الحقائق ، وفى ضوء الاقتصار على الطبيعة والتاريخ كمصدريين وحيدين لها ( $^{7}$ ) ، وفى ضوء نفى وجود حياة أخرى كغاية يسعى الإنسان لبلوغها بإقامة حياة ذاتية واجتماعية تعينه على ذلك . فى ضوء كل ذلك تم بناء الفكر الاجتماعى الوضعى والذى تمثل فلسفات الإعلام جزء لا يتجزأ منه .

وفيما يلى نعرض لأوجه النقد والقصور التى تشوب هذين المصدرين ( الطبيعة والتاريخ ) والتى تشوب أداة الحصول على الحقائق منهما وهى " العقل " ثما يجعل أى بنيان فكرى يعتمد فقط على هذا الثالوث ( العقل – الطبيعة – التاريخ ) عرضه للخلل والقصور .

# □ – الطبيعة " الواقع المحسوس" :

لم تعد " الطبيعة " أو الواقع المحسوس ، مفهوما واضحا وبسيطا كما كان ينظر إليها إبان سيادة العلم النيوتني . فقد تبدد هذا القصور على يد علم الطبيعة ذاته في القرن العشرين بفضل النظرية النسبية ، ونظرية الكم ، وأصبح كل ما يمكن التوصل إليه خلال البحث في الطبيعة نوعا من المعارف النسبية لا المطلقة .

وبالطبع انعكس ذلك التوجه الجديد للعلم الطبيعى فى التعامل مع الظواهر الطبيعية على العلوم الإنسانية ، واصبح على العالم فى أى مجال أن يعرف – أو ينبغى عليه أن يعرف – أن فروضه النظرية ليست مطلقة ، أى ليست حقائقا حسب منطوق الدين أو معظم الفلسفات الغربية (٣). أى باختصار ليس ثمة شئ اسمه الحقيقة المطلقة بل هناك حقائق نسبية ، وان أفكار العالم و

ب ت) ص 52.

<sup>.</sup> 318 , 318 , 318 , 318

<sup>(</sup>٢) ينعكس ذلك على مفهوم " المعرفة " المعترف به لدى اليونسكو وسائر المؤسسات الثقافية وهو "المعرفة كل معلوم خضع للحس والتجربة" ومن ثم فكل ما يتعلق بالله وبالآخرة وبالأنبياء كل هذا يعتبر ليس من العلم لذا فانهم عندما يتحدثون عن هذه الأمور يلحقونها بالخرافة ، يلحقونها بالأساطير ، ولا يعتبرونها معلومة .

<sup>-</sup> طه جابر العلواني ، **الأزمة الفكرية المعاصرة : تشخيص ومقترحات علاج** ، مرجع سابق ، من ص ص ص 31 ، 33 .

<sup>=</sup> للمزيد حول نهاية الحقيقة المطلقة في العلم انظر:

نظرياته – كما بينت التحليلات التفصيلية والبحوث التاريخية – هى فى قسم كبير منها ذات طبيعة ذاتية ، فالعالم لا يشرح الواقع بطريقة تعسفية وحسب – أى تتدخل فيها اختياراته و تفضيلا ته – بل كذلك يقوم بعمله ابتداء من أفكار تخرج من ذهنه هو (1).

والواقع أن هناك من الفلاسفة والمفكرين من هاجم القول بوجود بناء طبيعى ثابت يمكن اكتشافه والسير وفقا له ، قبل مكتشفات القرن العشرين العلمية . ومن ابرز هؤلاء الفلاسفة ، ديفيد هيوم ، ايمانويل كانت الذى رأى فى كتابه " نقد العقل الأصيل " أن البنيان الذى لا يتغير الذى يعتقد الناس الهم اكتشفوه فى الطبيعة ، قد فرضه العقل على البيانات الحسية التى يتلقاها من الحقيقة ، ولا تميز الطبيعة فى حد ذاتها . كذلك تحدى هنرى برجسون كون الحقيقة نظاما طبيعيا ثابتا فهو يرى أن التغير ليس حقيقيا فحسب بل انه جوهر الحقيقة ذاتها (٢).

وهكذا فليس هناك إمكانية للوصول إلى مبادئ مطلقة اعتمادا على دراسة الطبيعة "الواقع المحسوس" ، ومن ثم فان ما يقوم من فلسفات إعلامية اعتمادا على حقائق نسبية ومتغير ة مستمدة من الواقع الملموس لا يمكن النظر إليه إلا على انه فكر صحيح نسبيا ، ولا يعقل النظر إليه على انه صحيح صحة مطلقة ، فهو أن صح لواقع وزمان معين قد لا يصح لواقع آخر وزمان مغاير .

# □ – التاريخ الإنساني :

واجه الاعتماد على التاريخ - كمصدر يمكن أن تستنتج من استقرائه القوانين التي تحكم الحياة الاجتماعية وتطور الاجتماع الإنساني - عدة انتقادات نافذة . يمكن أن نلخص أهمها فيما يلى :

- أن الماضى مصنوع من تجارب بشرية لا يمكن للمراقب الخارجى الوصول إليها ، بسبب أعماقها التى لا تحصى ، ومراوغتها . كما أننا لا يمكن التحدث عن التاريخ كما نتحدث عن تركيب الماء أو سقوط الأجسام الطبيعية (٣) .

<sup>-</sup> عبد السلام محمد بنعبد العالى ، محمد سبيلا (إعداد وترجمة) الحقيقة ، سلسلة نصوص فلسفية مختارة (4) ، ( الدار البيضاء : دار توبقال للنشر ، 1993 ) ص ص 78 ، 79 .

<sup>. 42</sup> م. بوشنسكي ، مرجع سابق ، ص 42 .

<sup>(</sup>٢) حلين تيندر ، الفكر السياسي : الأسئلة الأبدية ، ترجمة: محمد مصطفى غنيم ، (القاهرة: الجمعية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية ، 1993) ، ص ص 286 ، 287 .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص 263 .

- هناك متغيرات كثيرة تحكم حركة التاريخ الإنسانى ، ثما يجعل إمكانية رسم منحنى للماضى ، أسوه بالعالم حين يرسم منحنى علمه أمرا غير وارد . و إنما يكفى لنا أن نخمن ونضع مخططا تقريبيا غير دقيق وربما لا يخلو من نزق (١) .

هناك إمكانية دائمة لظهور متغيرات جديدة لها جدلها الأصلية ، مما يجعل التنبؤ مقدما بأمر
 ما متعذرا .

- ليس لدينا من الأساس معلومات كافية عن تاريخ المجتمعات الإنسانية بالشكل الذى يسمح لنا بالتنبؤ بالمستقبل. فالبحث فى التاريخ ما لم يستكمل تفاصيل وجزئيات كل عصر ومجتمع صغر أم كبر لا يمكن أن يمنحنا نتائج لهائية. ثما يجعل الحكم على أى قانون على أنه قانون حتمى - مثل حتمية الصراع الطبقى الذى قالت به الماركسية - حكما غير علميا (٢).

وهكذا يتضح لنا أن الاعتماد على التاريخ كمصدر للمعرفة لا يمنحنا أحكاما نهائية ، أو معاييرا يقينية يمكن الاستناد إليها في إقامة أبنية فكرية يمكن الاطمئنان إلى سلامتها . ذلك لان التاريخ – وهو المنبع الثابى الذى يعتمد عليه العقل الوضعى في استقاء معارفه – ليس من البساطة والوضوح التي تمكن العقل من فهم القوانين الثابتة التي تحكم حركته ، وكل ما يمكن أن يصل إليه العقل من استقراء أحداثه لا يعدو أن يكون افتراضات اكثر منها حقائق .

# □ – العقل :

بعد أن عرضنا لأهم الصعوبات التي يمكن أن تواجه العقل في سعيه لاستخلاص الحقائق من الطبيعة أو التاريخ ، والتي تجعل ما يستخلصه العقل من هذين المصدريين اقرب للافتراضات منه للحقائق . نأتي للحديث عن أوجه القصور التي تتعاور العقل ذاته كأداة يمكن الاطمئنان إليها في إدراك حقائق الأشياء .

الواقع أن العقل كأداة إدراك للحقائق كان محل شك منذ فلاسفة قدماء اليونان . أمثال " بيرون " المتوفى ( 275) ق.م و " أركسيلادس " المتوفى ( 241) ق.م وقد أنكر هؤلاء إمكانية توصل الإنسان لحقائق الأشياء لافتقاد الإنسان إلى أداة إدراك صحيحة . وذلك لافتقادهم الثقة فى العقل وغيره من أدوات الحس ، فهم يرون أن العقل يدرك ظواهر الأشياء ولا يعرف حقائقها .

(٢) رأفت غنيمي الشيخ ، مرجع سابق ، ص 174

- وللمزيد حول الصعوبات التي تواجه الاعتماد على التاريخ كمصدر لمعرفة القوانين الاجتماعية الثانية انظر: أحمد رشاد موسى: " الأسس النظرية للفلسفة الماركسية: دراسة نقدية " ، مجلة القانون والاقتصاد ، العدد الرابع ، السنة الثالثة والأربعون ، 1973 ، من ص ص 116 ، 118

<sup>(</sup>١) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 320 .

ومن أشهر الفلاسفة المحدثين الذين ينكرون قدرة العقل على الوصول لحقائق الأشياء ، هيوم ، وباركلي ،ونيتشة وشوبنهور (١)

وإذا ما تجاوزنا الموقف المتطرف لهؤلاء الفلاسفة من العقل وأخذنا بالنظرة الفلسفية العامة للعقل ، نستطيع أن نقول وبشيء من الاطمئنان أن الفيلسوف هو أول من يعرف قصور العقل البشرى ، وقصور كل ما هو إنساني عن درجة الكمال . لذا كان التسامح والتوائم العلمي من اظهر خصائص الفيلسوف ، وهذا هو سقراط يضرب أروع الأمثال في ذلك حين يقول " الشيء الذي لازال أعلمه جيدا هو أنني لست أعلم شيئا " (٢) . كما يدلل الفكر الفلسفي نفسه على قصور العقل الإنساني في الوصول إلى الحقائق الثابتة ، فالفكر الفلسفي منذ بدايته إلى اليوم يتعامل مع مجموعة من المشاكل التي لا يطرأ عليها تغير أساسي غير أن كل ما يعمل عليه هو بناء مذاهب تأتي بحلول "استبدالية" لا تراكمية لهذه المشاكل (٣)

وتقف الأبحاث العلمية الحديثة إلى جوار كل من يشكك فى قدرة العقل على الوصول إلى الحقائق اليقينية ، وأبرز مثال لهذه الدراسات العلمية دراسات بافلوف  $^{(3)}$  ، وفرويد  $^{(9)}$  . وهذا ما جعل الكثيرين يعتقدون أن الفكر الاستدلالي الواقعي عند الفرد — بالقياس إلى الجزء الباقى من حياته — يكاد يكون اقل من الجزء الصغير المرئى من جبل الثلج العائم فوق الماء . كما أن علم المعانى "السيمانطقيا" كشف أن الكلمات تتغير مدلولاتها من فرد لآخر حسب الشحنات الانفعالية والصور الذهنية التي يحملها الفرد لهذه الكلمات .  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>١) انظر : توفيق الطويل ، مرجع سابق ، ص ص 305، 312.

<sup>-</sup> وقد سخر فلاسفة أمثال شوبنهور ونيتشة وبرجسون من فكرة عقلانية الإنسان ، وتمسكوا بأن الإنسان إن هو إلا حزمة من الدوافع الحيوانية وبأن الإرادة والغريزة ، والطاقة ، والدوافع ، هي التي تحرك الإنسان ، وقد تأثرت البشرية بالسلطة والأسطورة والأكذوبة اكثر مما تأثرت بالعقل والحجة

<sup>-</sup> كافين رايلي ، مرجع سابق ، الجزء الثاني ص 366

<sup>(</sup>٢) محمد عبد الله دراز ، الدين ، مرجع سابق ، ص 69

<sup>(</sup>٣) فؤاد زكريا ، نظرية المعرفة ، ( القاهرة: مكتبة مصر ، ب ت ) ، ص 182.

<sup>(</sup>٤) حيث اثبت أن المنبهات المشروطة تحرض ، وبدون اللجوء إلى عمليات عقلية ، استجابات إليه ، وهذا يعنى أن الإنسان قد يكون حيوان عاده يقدر ما هو حيوان عاقل .

<sup>-</sup> انظر : ملحم قربان ، القوة ، مرجع سابق ، ص 290.

<sup>(</sup>٥) حيث أثبت أن الفعل الإنساني ليس مرجعه إلى العقل وحده بل هنالك الدوافع الشعورية واللاشعورية والغرائز والعادات والتقاليد الاجتماعية ، التي تعمل مثلها مثل العقل على التحكم في أفعال الإنسان .

<sup>.</sup> 346 , 342 , 346 , 346 , 346 , 346 , 346

وقد كان من الطبيعى أن يتراجع علماء الاجتماع – عدا المثاليون منهم – فى ضوء الكشوف العلمية الحديثة ، وفى ضوء ما كشفته النظرية النسبية من استحالة وصول العقل إلى الحقيقة المطلقة ، عن ثقتهم الزائدة فى العقل وقدراته الإدراكية (١) .

وهكذا بعد أن عرضنا لأهم أوجه القصور التى تتعاور قضية الحصول على الحقيقة فى الكوزمولوجيا العلمانية ، والتى تتمثل فى تعقد المتغيرات التى تحكم الظواهر المشاهدة (سواء الحالية أو الماضية ) ، وتبدل العلاقات بين هذه المتغيرات بتبدل الزمان والمكان بالشكل الذى يستحيل معه أن يتمكن العقل من الوصول لحقيقة القوانين التى تحكم عمل هذه الظواهر ، فان النتيجة الحتمية

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 358

<sup>-</sup> للمزيد من الآراء التي تنتقد العقل ، وترى عدم إمكانية وصوله إلى الحقائق اليقينية لمحدودية قدراته الإدراكية ، وتأثره بالميول والرغبات والدوافع ، وما إلى ذلك انظر :

<sup>-</sup> حسين مؤنس ، الحضارة ، سلسلة عالم المعرفة ، العدد الأول ، (الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، يناير 1978) ، ص ص 346 ، 347.

<sup>-</sup> فهمي جدعان ، "وعود نمايات القرن: من نقد العقل إلى نقد الفعل" ، مجلة العربي ، العدد 426 مايو 1994 ، ص ص 30 ، 31

<sup>-</sup> محمد عبده ، الأعمال الكاملة ، دراسة وتحقيق : محمد عمارة ، الجزء الثاني ، (بيروت : المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، 1972 ) ص ص 16، 17.

<sup>-</sup> سامية جابر، النظريات السياسية، (الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية،1991)، ص ص 153، 154

<sup>-</sup> سيحمويند فرويد ، الحب والحرب والحضارة والموت ، ترجمة : عبد المنعم الخفني ، (القاهرة : دار الرشاد ، 1992 ) ص ص 16 ، 17

<sup>-</sup> محمد جابر الأنصارى ، "قرننا المرتحل بين بداية ونماية: نظرة طائر على قضايا الفكر" ، مجلة العربي ، العدد 446 يناير 1996 ، ص 93

<sup>-</sup> راجح عبد الحميد الكروي ، مرجع سابق ، ص ص 650 ، 651 .

<sup>-</sup> J. Marritain, Scholasticism and Politics – Translated and Edited by M. J. Adler ( London : Geoffrey Blos 1940 ) pp. 6,8.

<sup>-</sup> وقد اثبت الإمام الغزالي في كتابه " تمافت الفلاسفة " قصور العقل عن الوصول إلى الحقيقة الكاملة واليقين التام ، انظر :

<sup>-</sup> الإمام أبو حامد الغزالي ، قمافت الفلاسفة ، تحقيق وتقديم : سليمان دنيا ، الطبعة السابعة ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت ) ص ص 73 ، 312 .

التي تترتب على كل ذلك هي أن الحقائق التي يمكن للعقل أن يصل إليها في هذا الشان هي حقائق نسبية وافتراضية وليس لدى العقل طاقة للقطع بأنها حقائق مطلقة .

وهذا ما جعل الفلاسفة المعاصرين الممثلين للفلسفة الأكاديمية في العالم الأنجلوسكسويي يرون أنه ليس هناك إمكانية للتحقق من صحة قيمة من القيم ، وهذا يعلنون انه ليس هناك قيمة جديرة بان يتمسك ها المرء أو يؤمن ها ، ما دام ليس هناك دليل قاطع على صحتها ، وعلى رأس هؤلاء الفلاسفة المعاصرين ، الفلاسفة الوضعيون المنطقيون الذين يرون انه لا يوجد أي نوع من معتقد أخلاقي يستطيع المرء الدفاع عنه دفاعا معقولا . وهذا يتساوى كل معتقد من حيث الصلاح وأي معتقد آخر ، و ربما ليس ثمة معتقد يكون هو الأصلح أو الأفضل (١) . ويتأكد هذا فيما يذهب إليه دعاة تيار ما بعد الحداثة من أن مصطلحي " السيئ والجيد "مصطلحين قد عفا عليهما الزمن بصورة حاسمة بفعل نظام اجتماعي لا يجب لا إثباته ولا شجبه ، بل مجرد قبوله . . فمن أين في عالم متشيئ عاما تستمد المعايير التي نكون على أساسها أحكام الإثبات والشجب (١) .

# انعكاسات عدم وجود مصدر للحقائق المطلقة على بنية فلسفة الإعلام الوضعية :

فى ظل الإيمان بمسلمة " عدم وجود مصدر علوى للحقيقة " يُمكن أن تستمد منه الحقائق المطلقة لم تعد هناك إمكانية للعثور على معايير ثابتة يمكن الاحتكام إليها فى تقييم صحة أمر ما من عدمه ، ليس فقط فى مجال القيم والأحكام المعيارية ، بل فى كل مجال من مجالات الفكر الإنسانى القابلة لاختلاف الآراء حولها . وهذا يعنى أن أى بناء فكرى وضعى هو فى النهاية بناء ذو صدق نسبى ، وذلك نتيجة طبيعة لنسبية ما يقوم عليها من معارف وحقائق ، ومن ثم نسبية الأحكام التى يمكن أن يصل إليها العقل البشرى فيما يتعلق بهذا البناء الفكرى .

ولا شك أن هذا ينطبق على فلسفات الإعلام – مثلما ينطبق على باقى مناحى الفكر الاجتماعى الوضعى – ولا مجال هنا للادعاء بصدق فلسفة من هذه الفلسفات وصحتها المطلقة ، وذلك كنتيجة طبيعية لمحدودية قدرات العقل الذى يضطلع بمفرده بمهمة بناء هذه الفلسفات ،

(٢) تيرى ايجلتون ، "الرأسمالية والحداثة وما بعد الحداثة " في أحمد حسان ( إعداد وترجمة ) مدخل إلى ما بعد الحداثة، سلسلة كتابات نقدية ( 26 ) (القاهرة : الهيئة العامة لقصور الثقافة،مارس 1994 ) ص 62 – انظر في نفس المعنى :

<sup>(</sup>١) رونالد ستومبرج ، مرجع سابق ، جـ 5 ، ص 92.

عبد الوهاب المسيرى " الإبادة والتفكيك كإمكانية كامنة في الحضارة الحديثة " **جريدة الشعب** ، عدد 14 فيراير 1997 ، ص 9

والذى لا يمكن الادعاء بأنه يستطيع أن يحيط بكل شاردة وواردة تتعلق بالمتغيرات التى تتفاعل فى إحداث الظاهرة الاجتماعية محل دراسته ، والتى تتسم بالتعقيد من ناحية ، وبالصيرورة وعدم الثبات من ناحية أخرى .

وحتى لو افترضنا – جدلا – إلمام مثل هذا العقل المنظر بكافة المتغيرات التى تتفاعل فى تكوين الظاهرة محل الدراسة ، فليس هناك ضامن لأن يدرك الوزن الحقيقى لكل متغير من هذه المتغيرات ، ودرجة فاعليته فى إحداث هذه الظاهرة ، وطبيعة التفاعلات بين هذه المتغيرات ، بالشكل الذى يمكنه من فهم حقيقة الظاهرة محل دراسته ، ومن ثم طرح رؤيته أو نظريته التى تجلى حقيقة هذه الظواهر ، وتساعد فى تقويمها على هداها .

وحتى لو افترضنا – جدلا أيضا – إمكانية تحقيق كل ما سبق ، فان هذا لا يمنح مثل هذه النظرية سمه الثبات والعمومية ، لكون المعارف التى اعتمد عليها العقل المنظر فى تناول هذه الظاهرة ، وفهمه لها ، هى فى جانب كبير منها نتاج للبيئة الاجتماعية والفكرية التى يعمل فيها هذا العقل المنظر ، وذلك طبقا لمنطق اجتماعية المعرفة .. وهذا لا شك يعنى أن هذا الجهد التنظيرى إن صلح لا يصلح إلا لمعالجة واقع البيئة التى أفرزته ، وأنه لا يمكن التنبؤ بإمكانية صلاحيته لبيئة ذات ظروف فكرية واجتماعية مغايرة . بل قد لا يصلح لنفس البيئة التى أفرزته بمرور الزمان الذى من طبعه ألا يترك أمرا على حاله .

وحتى لو فرضنا الصحة المطلقة لمثل هذا التنظير الإعلامي الوضعي بشكل يجعله يصلح لأي مجتمع يتبنى الفكر الوضعي ، ومهما تغير الزمان ، فان هذا لا يبرر إطلاقا تبنى أي من مقولات هذا الفكر الإعلامي من قبل المجتمعات الإسلامية ، لأن هذا الفكر الإعلامي لا يخرج عن كونه أداة تنظر لأفضل السبل التي يمكن من خلالها أن تساهم وسائل الإعلام في تحقيق الغايات الدنيوية التي تتبناها هذه المجتمعات ، ومن ثم فان الحكم على سلامة تبنى أي مقولة من مقولات الفكر الإعلامي الوضعي ، رهن بمقدار التشابه بين الغايات التي تبشر بها الكوزمولوجيا الإسلامية ، والغايات الدنيوية التي تشكلت هذه المقولات للإسهام في تحقيقها ، وهذا ما سيتضح لنا من المقارنة التي ستتم بين غايات الكوزمولوجيا الإسلامية في المبحث التالى .

بعد هذا العرض الموجز للمسلمة الفرعية الثانية فى الكوزمولوجيا العلمانية وأهم انعكاساها على طبيعة الأبنية الفكرية التى تقام فى ظلها والتى تتمثل فى نسبية ما تتميز به هذه الأبنية من صحة وصدق ، وما يدلل عليه ذلك من التشكيك فى مدى صحة فلسفات الإعلام الوضعية برمتها ، نعرض للمسلمة المقابلة لهذه المسلمة فى الكوزمولوجيا الإسلامية ، ولانعكاساها على أى بناء فكرى يتم فى ظلها ، ودلالة ذلك فيما يمكن أن يقوم من بناء إعلامى على هداها .

# الودى هو المهيمن على مصادر الحقيقة في الكوزمولوجيا الإسلامية

إذا كانت الحقيقة في الكوزمولوجيا العلمانية تتسم - كما رأينا - بالنسبية كنتيجة لافتقارها إلى معيار ثابت يحتكم إليه في تقرير سلامة حقيقة ما أو عدم سلامتها ، بعد ما رفضت الاعتراف بأى مصدر علوى للحقيقة ، واعتمدت بشكل مطلق على العقل القاصر بطبيعته كمصدر وحيد للوصول إلى حقائق الأشياء ، من خلال مناهج معينة للبحث عن هذه الحقائق ابتكرتما لها . إذا كان هذا هو وضع الحقيقة في الكوزمولوجيا العلمانية ، فان الكوزمولوجيا الإسلامية ورغم اعترافها بالعقل كمصدر هام للوصول للكثير من الحقائق باستخدام المناهج التي لا تختلف عن تلك التي يستخدمها العقل الوضعي ، في فهم الظواهر الطبيعية والإنسانية ، الحاضرة والماضية (١٠) . إلا ألما تعتمد أساسا على مصدر علوى ، تستمد منه الحقائق المطلقة هو " الوحى الإلهي " الذي يقدم الوجود ومصيره ، وسر الوجود الإنساني ومصيره ، وكل ما يتعلق بما هو فوق الوقائع الملموسة والحسوسة من الإلهيات ، ومن الكائنات غير المادية ، وكذلك كل ما يتعلق بالعبادات والأخلاقيات وما إلى ذلك ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى يقدم الوحى الإلهي للعقل المعايير الثابتة التي تمكنه من كيفية التعامل مع الظواهر الطبيعية والإنسانية ، الحاضرة والماضية بالشكل الذي يمكنه من كيفية التعامل مع الظواهر الطبيعية والإنسانية ، الحاضرة والماضية بالشكل الذي يمكنه من تقيق أفضل فهم للحقائق التي تشملها ، وأفضل أشكال التفاعل العملي مع هذه الحقائق وفيما يلى نتاول هذه النقاط بشيء من التفصيل :

## حجية الوحى وشموله :

## أ – حجية الوحى :

تستمد الحقائق الموحى كما حجية صدقها المطلق وصلاحيتها لكل زمان ومكان من كولها صادره من خالق الحقائق ذاهما (7). ومن ثم " أَلا بَعْلَمُ مَنْ هَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْفَيِيرُ " (7). ولا شك إذن أن كل ما يوحى به الخالق — سبحانه — إلى عباده هو الحق العلوى المطلق الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه " قُلُ بِنَا أَبِيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ الْدَقُ مِنْ رَبِّكُمْ " (7). ولا مجال إذن أمام العقل الذى أمن بالإله الواحد مطلق العلم والحكمة إلا أن يسلم بان كل ما

<sup>(</sup>١) حول مجال العقل وموقعه من الشرع انظر:

<sup>-</sup> سيد محمد يوسف منصور اللبان ، " العقل ومكانه في القرآن الكريم " رسالة ماجستير غير منشورة ، ( جامعة الأزهر : كلية أصول الدين بالقاهرة 1405 ، 1984) ، ص ص 132 ، 143 .

<sup>(</sup>٢) للمزيد انظر: محدى محمد إبراهيم شفيق ، " مصادر المعرفة عند المسلمين الأصل. الذات. الواقع" ، في ندوة العالم الإسلامي والتحدي الحضاري ، مرجع سابق ، ص 5

<sup>(</sup>٣) الملك – أية 14

<sup>(</sup>٤) يونس - أية 108

يصدر عنه - سبحانه - هو الحق المطلق وأن أى تعارض أو تناقص لابد " أن يكون عجزا في الأداة سواء كان ذلك في أدوات فهم معارف الوحى والاستنباط منها أم في أدوات تحصيل معارف الكون والطبيعة والإنسان " (1) .

## ب - شمول الوحى :

اكتمل الوحى الإلهى بالرسالة المحمدية الخاتمة ، والتي تمثلت في الكتاب الأعظم – القران الكريم – وما تبث من سنة النبى الأكرم – محمد صلى الله عليه وسلم – وقد اشتمل الوحى على كل ما يهم الإنسان معرفته من الحقائق التي تتعلق بوجوده ، ووجود الكون من حوله ، وما بالكون من ظواهر ومخلوقات أخرى ، وما يتعلق بكيفية تفاعله مع هذا الوجود ، وهذه الموجودات ، وقبل كل ذلك علاقته بخالقه وخالق هذا الوجود ، والغاية التي من اجلها خلق ، والكيفية المثلى لتحقيقها . ليس فقط على مستوى الوجود الذاتي بل على المستوى الإنساني الجمعى أيضا ، من خلال إقامة وجود اجتماعي لا هم لكل مؤسساته " السياسية ، الإعلامية ... الخ ) إلا فعل ما يرضى الخالق سبحانه ، ثما يمكنها من توفير وجود دنيوى طيب لكل فرد في هذا المجتمع المسلم ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى إعانة كل فرد في هذا المجتمع على تحقيق العبودية الخالصة لخالقة سبحانه .

وبالطبع لا يمكن الزعم أن الوحى بنصوصه المتناهية تناول كل صغيرة وكبيرة فيما يهم الإنسان فى هذه الحياة الدنيا . وإنما أتى بحقائق مجمله فيما ينبغى إجماله ، ومفصله فيما ينبغى تفصيله ، وبذلك غطى الوحى بشموليته كل ما يهم الإنسان من حقائق ثابتة لا تتغير ، فأمده فيها بمعرفة مفصلة . أما الجوانب التى تتميز بالتغير والصيرورة فى الحياة الإنسانية فان الوحى . أمده فيها بمعايير وأطر عامة ثابتة يستضىء بها فى فهمه لها وتفاعله معها .

## الوحى الإلمى والعقل:

للعقل في الكوزمولوجيا الإسلامية مكانه رفيعة . فالوحى الذي تستمد منه الكوزمولوجيا الإسلامية بنائها ، تعتمد أساسا في التصديق به على العقل ، ذلك لان حجية النقل " الوحى "

- فاطمة إسماعيل محمد ، القرآن والنظر العقلي ، سلسة الرسائل الجامعية ( فرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1993) ص ص 414 ، 108

<sup>(</sup>١) عبد الحميد أبو سليمان ، معارف الوحي : المنهجية والأداء ، مرجع سابق ، ص 98

<sup>-</sup> حول العوائق التي تعوق العقل في فهم الحقيقة انظر:

مترتبة على حجية الرسول الذى بلغ ، وحجية الرسول المبلغ مترتبة على الإيمان بالله الذى أرسل الرسول بالوحى المنقول . وسبل هذا الإيمان هو النظر العقلى فى كتاب الكون المصنوع على نحو لا نحائى من الإبداع والأحكام فى الصنعة والتقدير والرعاية والتدبير ، فكأنما كان التصديق بهذا العقل - الوحى - هو ثمة عقلية للنظر فى كتاب الكون - استدلالا بالمصنوع المبديع على الصانع المبدع " الأمر الذى جعل التزامل حتما والاشتراك ضرورة بين " كتاب الوحى " وكتاب الكون " وبين العقل كأداة للنظر فيهما معا (١) . وإذا ما آمن العقل الإيمان الكامل بوجود الخالق ، وحكمته فى الحلق ، وقيوميته ، فعليه أن يتقبل بعد ذلك ما يرد عن هذا الخالق من وحى ، سواء ظهرت له حكمة فى ذلك أم خفيت عنه لأن التوقف عندئذ إزاء تشريعات الله وتقيمها يعد تناقصا عقليا مع حكمة فى ذلك أم خفيت عنه لأن التوقف عندئذ إزاء تشريعات الله وتقيمها يعد تناقصا عقليا مع كنتيجة طبيعية لتناهى نصوص الوحى وعدم تناهى وقائع الحياة - فعلى العقل هنا أن يتفاعل مع كنتيجة طبيعية لتناهى نصوص الوحى وعدم تناهى وقائع الحياة - فعلى العقل هنا أن يتفاعل مع الجديد فى إطار روح الثابت وأصوله ومزاجه العقدى والحضارى ، كى يستظل بها هذا الواقع الحديد ، فالجديد الذى لا يستمد شرعيته وخصوصيته من الثابت (٣) يعد إعمالا للهوى وخروجا عن حد العقل ذاته ووظائفه ، لأن الوحى أس والعقل تابع ينضبط به ، بحيث يصير نقلا مؤمنا مع حد العقل ذاته ووظائفه ، لأن الوحى أس والعقل تابع ينضبط به ، بحيث يصير نقلا مؤمنا مهتديا مميزا عن الهوى الذى كثيرا ما تنساح بينه وبين الهوى الحدود (٤) .

ويمكن القول – بشكل مجمل – أنه ليس للعقل المسلم حق الاجتهاد إلا فيما ليس فيه نص ، وفي حدود الإطار العام للمنهج الإسلامي في الاجتهاد ، وفي حدود دائرة القياس أو الاستحسان أو مصلحة الأمة  $\binom{6}{2}$  .

(١) محمد عمارة ، **أزمة الفكر الإسلامي** ، مرجع سابق ، ص 13

<sup>-</sup> للمزيد حول حدود الإدراك العقلي في القضايا العقيدية انظر:

<sup>-</sup> عبد الرحمن بن زيد الذبيدي ، مصادر المعرفة في الفكر الديني والفلسفي ، سلسلة الرسائل الجامعية (

<sup>) (</sup> فرجينيا : المعهد العالى للفكر الإسلامي ، 1992 ) ص ص 405 ، 415

<sup>(</sup>٢) زينب رضوان ، مرجع سابق ، ص 242.

<sup>-</sup> وحوا الأسس التي ينبغي أن يلتزم بما العقل في تفهمه للوحي انظر :

<sup>-</sup> عبد المجيد النجار ، خلافة الانسان بين الوحى والعقل ، بحث في جدلية النص والعقل والواقع ، سلسلة المنهجية الإسلامية (5)، ط 2 ، ( فرجينيا : المعهد العالمي للفكر الاسلامي ، 1993 ) ، ص ص 92، 113.

<sup>(</sup>٣) محمد عمارة ، أزمة العقل المسلم ، مرجع سابق ، ص 13

<sup>(</sup>٤) سيف الدين عبد الفتاح ، مرجع سابق ، ص 15

<sup>(</sup>٥) أبو اليذيد العجمى ، حقيقة الإنسان بين المسئولية والتكريم ، سلسة إسلاميات ( 35 ) ( القاهرة : المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع ، 1992 ) ص 70

#### الودي الإلمي ومصادر المعرفة الحسية :

رغم أن الكوزمولوجيا الإسلامية تركت الواقع الحسى (حاضره وماضيه) مجالا رحبا أمام العقل الإنسانى ، يكتشف السنن التى تحكمه وينتفع بها ، إلا ألها لم تتركه أمام هذا الواقع الحسى المتغير ، سواء ما تعلق بالظواهر الطبيعية أم الإنسانية ، والتى يصعب أن يستقل وحده بفهمها فهما حقيقيا — دون أن ترشده إلى السنن الثابتة التى تحكمها ، ودون أن ترشده إلى الكيفية التى ينبغى أن يتفاعل فى إطارها مع هذا الواقع التفاعل الأمثل .

وفيما يلى نعرض لأهم الأطر التى وضعها الوحى الإلهى للعقل فى كيفية تفاعله مع الظواهر الطبيعية والإنسانية "الطبيعية والإنسانية "الطبيعية والإنسانية أو ما مضى من وقائع إنسانية أو طبيعية "التاريخ" بالشكل الذى يؤدى إلى الفهم العقلى السوى للحقائق التى تحملها باعتبارهما مصدرين هامين من مصادر الحقيقة فى الكوزمولوجيا الإسلامية.

#### أ – الطبيعة كمصدر للمعرفة في الكوز مولوجيا الإسلامية :

تنظر الكوزمولوجيا الإسلامية إلى طبيعة الموجودات بما فيها طبيعة الإنسان وطبيعة الظواهر الاجتماعية ، كمجال هام ينبغى أن يتعهده العقل بالدراسة والتمحيص للوصول إلى حقيقة العوامل التى تتضافر فى إحداث هذه الظواهر الملاحظة ، بشكل ينير له كيفية التفاعل السليم معها .

ومن الحدود التى حث الإسلام العقل على الانتباه إليها في سعيه لفهم هذه الظواهر فهما عمليا ، ما أكد عليه الإسلام من ضرورة عدم اختزال العوامل الفاعلة في هذه الظواهر في جانبها المحسوس . فمثلا فيما يتعلق بالطبيعة الإنسانية لا ينبغي له النظر إليها في جانبها العضوى الفيزيقي فحسب ، بل عليه أن يضع في ذهنه دائما فاعلية الجانب الروحي فيها وفي سلوكها . كذلك لا ينبغي عليه – فيما يتعلق بالظواهر الاجتماعية – ألا يختزلها في جانبها الواقعي ويستبعد منها العناصر الغيبية التي تكون جزءا جوهريا في حقيقتها (۱) .كذلك عليه أن يضع في حسبانه أن العلة الحقيقية التي تكمن وراء الأسباب الظاهرية التي تتكشف له هي إرادة الخالق والمنشئ ، ولا معني للقول بألها تتم بشكل عفوى ، كما ينبغي أن تكون غايته في فهم طبائع الأشياء الاستفادة منها بالشكل الذي يخدم وجوده الذي يرضي خالقه (۱) .

<sup>(</sup>۱) انظر: محمد أمزيان ، مناهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية ، مرجع سابق ، ص ص 59 ، . 63

<sup>(</sup>٢) حول سبل فهم الظواهر الطبيعية وسبل الاستفادة الإسلامية منها انظر:

<sup>–</sup> محمد عمارة ، "إسلامية المعرفة البديل الفكرى للمعرفة المادية" ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد (63 ) السنة السادسة عشر.رجب شعبان رمضان 1412 هــ،فبراير مارس أبريل1992 م ، ص ص 17، 22

وهكذا نجد أن ما اختطه الوحى يحدد للعقل كيفية التعامل مع الواقع المحسوس والاستفادة منه ، ولا يتركه دونما إرشاد أو توجيه أو قيود كما هو حال العقل الوضعي .

#### ب – التاريخ " الماضي " كمصدر لفهم الحاضر واستشراف المستقبل :

لا ينكر الإسلام أهمية دراسة تاريخ الظواهر الطبيعية والإنسانية كوسيلة ضرورية تمكن العقل من استخلاص السنن التي تحكم تطور هذه الظواهر ، مما يمكنه من تقويم حاضر هذه الظواهر وتحديد أفضل سبل التفاعل معها مستقبلا ، غير أن الوحى الإلهى يقدم للعقل فى تفاعله مع تاريخ هذه الظواهر الإطار العام الذى يمكنه التعامل من خلاله فى فهم هذه الظواهر واستجلاء حقيقتها .

وإذا نظرنا إلى ظاهرة الاجتماع الإنساني – على سبيل المثال – نجد أن الوحى يدعو إلى التفكر في المراحل التاريخية التي مرت بها لاستكشاف دلالاتها الاجتماعية ، ولمس معانيها التاريخية واستلهام الموعظة كما سجلت ذلك الآيات القرآنية "ستُنَّةَ اللَّهِ فِيهِ الَّذِيبِنَ هَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا وَقُدُورًا " (1) ، "قَدْ هَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِيهِ اللَّرْضِ فَانْظُروا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَدِّبِينَ " (1) . ولا يقتصر الوحى على دعوة العقل إلى دراسة التاريخ كيفة كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَدِّبِينَ " (1) . ولا يقتصر الوحى على دعوة العقل إلى دراسة التاريخ الإنساني واستلهام الموعظة منه ، بل يجلى أمامه القوانين العامة التي تحكم سير التاريخ الإنساني ، والتي يصعب على العقل بمفرده أن يكتشفها كنتيجة لتشعب الظاهرة التاريخية الإنسانية وتحكم لذا يقدم الوحى للعقل البشرى أهم القوانين الكلية التي تحكم حياة المجتمعات الإنسانية وتحكم تبدلها من حال إلى حال ، سواء أكان هذا التبدل إيجابيا أم سلبيا . مثال لذلك قانون التلازم بين الفساد الأخلاقي والهيار المجتمعات ، قانون التلازم بين الظاعة والنصر : والعصيان والهزيمة ، قانون التلازم بين الفساد الأخلاقي والهيار المجتمعات ، قانون التلازم بين الظام والهلاك ، قانون التلازم بين شيوع المنكر وهلاك الأمم (٣) .

وهكذا فما أتى به الوحى ينبغى أن يكون المعيار الذى يجب الاحتكام إليه فى تقويم النتائج التى يصل إليها الباحث المسلم ، سواء من خلال دراسته للظواهر الإنسانية الحاضرة ، أم تلك التى مر عليها حين من الدهر ، ومن ثم فان الباحث المسلم فى سعيه لإقامة أى بناء نظرى يعتمد مثله مثل نظيره الوضعى على معطيات الواقع غير أنه يفوقه فى الاستناد إلى مصدر يمده بالحقائق الثابتة التى تمثل الهيكل العام الذى يقيم بنائه على دعائمه ، مما يجعل الإطار العام لهذا البناء ثابتا لا يعتريه تغير بتغير الزمان أو المكان ، أما تفصيلات هذا البناء الجزئية فإلها قابله للتكيف مع ما قد يجد مع الزمان أو المكان من معطيات ، شريطة إلا يكون هذا التغير مناقضا لأى من الثوابت الموحى بها .

<sup>(</sup>١) الأحزاب ، أية 38

<sup>(</sup>٢) آل عمران ، أية 137

<sup>(</sup>٣)محمد أمزيان، مناهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية،مرجع سابق،ص ص290 ، 292

وهذا ينطبق على البناء الذى ينظر للنظام الإعلامي فى الإسلام " الفلسفة الإعلامية " كما ينطبق على غيره من الأبنية الفكرية .

\* \*

وهكذا ومن خلال هذا العرض السريع لتجليات المسلمة الفرعية الأولى فى الكوزمولوجيا العلمانية وهى " عدم وجود حقيقة علوية مطلقة " على الكيفية التى تم خلالها صياغة النظريات الاجتماعية الوضعية وما قام فى كنفها من فلسفات إعلامية ، وانعكاسات المسلمة المناظرة لها فى الكوزمولوجيا الإسلامية على الأبنية الفكرية التى تقام فى ظلها يمكن أن نخلص إلى ما يلى :

- أن قيام فلسفات الإعلام الوضعية وفى جميع مقولاها اعتمادا على معطيات واقع متغير ، وعقل ذى قدرة نسبية فى استيعاب معطيات هذا الواقع ، يعنى بشكل واضح قصور الأساس الذى تنبنى عليه جميع مقولات هذه الفلسفات ، وهذا كفيل بالتشكيك فى سلامة هذه الفلسفات برمتها وصلاحيتها حتى للمجتمعات التى أفرزها .
- أن استبعاد العقل المنظر لفلسفات الإعلام الوضعية لمتطلبات عالم الروح وعالم الغيب ، والحياة الأخرى ، واكتفائه بمعطيات عالم المادة ، وعالم الشهادة ، والحياة الدنيا ، يعد دلاله أخرى على ما يشوب بنية هذه الفلسفات من قصور فى ظل استبعاد الوحى كمصدر للحقائق المتعلقة بهذه الأمور .
- بالإضافة إلى انعكاسات هذه المسلمة الأساسية على ما تتسم به بنية فلسفات الإعلام الوضعية ، هناك انعكاس هام لهذه المسلمة يتجلى فى قضية محورية وهى قضية "حرية الرأى " والواقع انه فى ظل هذه المسلمة تصح حرية ابدأ الرأى فى أى قضية من القضايا ومهما كان الرأى غريبا أمرا مفهوما بل وضروريا فى مجتمعات تنكر أى مصدر ثابت للحقيقة . فلا مجال للوقوف هنا عند أى حقيقة من الحقائق والتمسك بها والدفاع عنها على ألها من الثوابت التى لا ينبغى أن يطعن أحد فيها برأيه . وما دامت الحقائق نسبية فمن البديهى الاختلاف حولها ، ومن الضرورى أن تتاح الحرية أمام كل فرد ليدلى فيها براية .

وإذا كانت هذه المسلمة الأساسية من مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية تدعو معتنقيها إلى مارسة حرية الرأى إلى ابعد الحدود ، فان المسلمة المناظرة لها في الكوزمولوجيا الإسلامية تلزم معتنقيها بالا يتعرضوا للثوابت التي جاء بها الوحى بالنقد أو الطعن في صحتها وسلامتها ، لان ذلك يعد تناقصا عقليا ومنطقيا مع إيمان هذا الذي يتعرض بالنقد لأى من ثوابت الوحى تحت راية "حرية الرأى " – بالمسلمة الرئيس في الكوزمولوجيا الإسلامية ، والتي يعترف من خلال إيمانه بها بفاعليه الإله وتدخله في حياة عباده بإرسال الرسل وإنزال الكتب التي تحمل في طياها حقائق الأمور من خالق الحقائق ذاها . وهو هنا وحتى يتجنب التناقص المنطقي إما أن يلتزم التزاما كاملا بكل ثوابت الوحى ، وأما أن يعلن وبصراحة انه غير مؤمن بالمسلمة الرئيس في الكوزمولوجيا بكل ثوابت الوحى ، وأما أن يعلن وبصراحة انه غير مؤمن بالمسلمة الرئيس في الكوزمولوجيا

الإسلامية ، ومن ثم فله فى هذه الحالة أن يقول ما يشاء ويفعل ما يشاء طالما أعلن رفضه للكوزمولوجيا الإسلامية برمتها . وإن كان هذا قد يوقعه تحت طائلة القانون الذى يجرم الخروج على ثوابت النظام الاجتماعى . . وهذا أمر يجرمه القانون فى أى مجتمع من المجتمعات حفاظا منه على كيانه من الانهيار .

# انًطهبانثلنث يسهًت "عذو ويجد حياة أخ يت "

ينصب اهتمام الفكر الإعلامي وباقي مناحي الفكر الاجتماعي الوضعي – وبشكل طبيعي – على التنظير للكيفية المثلى التي تمكن المجتمع من تحقيق الغايات الدنيوية التي بشرته بها الكوزمولوجيا العلمانية ، وذلك دون أن يلقى بالا لوجود غايات إنسانية تسمو على هذه الغايات الدنيوية ينبغي أن تنظر لكيفية تحقيقها .

والواقع أن حصر اهتمام الفكر الإعلامي وباقي مناحي الفكر الاجتماعي الوضعي في تحقيق غايات دنيوية محضة ، هو نتيجة طبيعية لإنكار الكوزمولوجيا العلمانية – التي أفرزت هذا الفكر الإعلامي – لوجود حياة أخروية ، وذلك نتيجة طبيعية لنظرها إلى الوجود على انه وجود مادى محض ، وما يعنيه ذلك من استبعاد وجود اله لهذا الكون من طبيعة غير مادية . ومن ثم فإن إنكار وجود اله للكون ، وفناء الإنسان بفناء جسده المادي ينفي وبشكل تلقائي أي إدعاء بوجود حياة أخروية . وقد عبر برتراند راسل عن نظرة الفكر الوضعي لهذه القضية بقوله : " إن الإنسان وليد على لا تفقه شيئا عن كنه الغاية التي تحدثها ، وما أصله ونموه وأماله ومخاوفه وميوله ومعتقداته إلا ثمرة التقاءات عرضية للذرات . وليس في وسع أية حمية أو بطولة أو توقد فكر وشعور أن تحفظ على المرء حياته فيما وراء القبر . وكل ما كسبته الإنسانية مدى الدهر من ثمرات الكدح والتفايي والإلهام ، وما أفاضت عليها العبقرية من بريق نورها الوضاء ، مصيره الفناء طي فناء النظام الشمسي ، ومحتوم على ذلك المعبد الجامع مما شيدته يد الإنسان أن يختفي في الأنقاض التي يخلفها خراب الكون . . وهذه كلها قضايا أن لم تكن بمناي عن الاعتراض فإلها تقترب من تمام اليقين قربا يجعل أي فلسفة ترفضها غير قادرة على البقاء . وعلى ذلك لا يمكن بناء مواطن الروح بأمان إلا يجعل أي فلسفة ترفضها غير قادرة على البقاء . وعلى ذلك لا يمكن بناء مواطن الروح بأمان إلا في إطار هذه الحقائق ، وعلى أساس من القنوط المقيم " (١٠) .

نقلا عن : روبرت م اغروس ، جورج ن.ستانسيو ، مرجع سابق ، ص 16

كذلك ورد هذا النص في كتاب كارل بيكر " المدينة الفاضلة عند فلاسفة القرن الثامن عشر " ، ص ص 66،67 .

<sup>-</sup> P. Russell, "A free Man's worship" In why I am Not A

(1)

Christian (New York: Simon & Schusler, 1957), p. 107

إذا كان هذا هو حال من ينكر وجود أى شئ فى الوجود غير المادة فان نكران الحياة الأخرى نتيجة طبيعية أيضا للإيمان بوجود اله غير مادى فى هذا الكون ، ولكنه منفصل عنه ، ولم يعد يكترث به بعدما خلقه ، وهذا هو حال بعض المفكرين والفلاسفة العلمانيين (١) .

#### انعكاسات مسلمة " عدم وجود حياة أخروية " على الفكر الإعلامى :

يؤدى إسقاط الحياة الآخرة ، وعدم إقامة أى وزن لها فى الكوزمولوجيا العلمانية ، إلى نتيجتين تؤثران فى الفكر الإعلامي وباقى مناحى الفكر الاجتماعي الوضعي أيما تأثير . هاتان النتيجتان هما :

أ — بطلان القول بوجود نعيم أزلى يمكن أن يحقق الإنسان فيه ما يروم من سعادة ، أو على الأقل إسقاط أى أهمية له .

ب – بطلان القول بوجود أى شكل من أشكال العقاب الإلهى ينال من أساء السعى فى هذه الدنيا ، والذى تتمثل قمته فى الجحيم الأبدى ، أو على الأقل عدم الاكتراث بمثل هذا العقاب

وتنعكس هاتان النتيجتان على الفكر الإعلامي وباقي مناحي الفكر الاجتماعي في صورتين :

أ – أن المهمة الوحيدة المنوطة بالفكر الإعلامي والاجتماعي ، هي التنظير للكيفية المثلى التي يمكن لوسائل الإعلام وباقى مؤسسات المجتمع أن تساهم من خلالها في تحقيق الغايات الدنيوية التي يسعى إليها المجتمع الذي تعمل في إطاره . وذلك نتيجة طبيعية لحصر غايات الوجود الإنساني في هذه الحياة الدنيا (٢) .

منعدمة . ومن ثم يتساوى هذا الاعتقاد في تأثيره على الجانب الاجتماعي من الحياة مع إنكار وجود حياة

(٢) فقد حصر الفكر الغربي بداية من عصر النهضة اهتمامه الأساسي في هذا العالم الأرضى انظر: جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 238

أخرى

178

<sup>(</sup>۱) هناك نمط ثالث من العلمانيين لا ينكر إمكانية وجود حياة أخروية وهم من عرضنا لرؤيتهم للمسلمة الرئيس من قبل – ولكنه يقصر الإيمان بهذه الحقيقة على علاقة الشخص بربه ، ويرى أن شتى مناحى الحياة الاجتماعية (سياسية ، إعلامية .. الخ) ينبغى أن تسير في اتجاه تحقيق أهداف المجتمع الدنيوية . ولا ينبغى التحكم فيها بأى حال بمبررات دينية ، وهكذا فان الطبيعة الخاصة لإيمان هؤلاء بالحياة الآخرة تجعل تأثيرات التسليم بوجود حياة أخرى من قبل هؤلاء على مقولات الفكر الإعلامي وباقى مناحى الفكر الاجتماعي شبه

ب – أن الأهداف الدنيوية التى يُنظر الفكر الإعلامى الوضعى وباقى مناحى الفكر الاجتماعى لكيفية بلوغها ، تفتقر إلى أهم ضامن يكفل التزام القائمين على تنفيذها بالسعى الدؤوب والمخلص فى سبيل إنجازها ، وهذا الضامن هو إحساس القائم على العمل الإعلامى أو الاجتماعى انه إذا ما استطاع الإفلات من العقاب القانوين أو الاجتماعى لتقصيره أو إخلاله فى القيام بالمهام الملقاة على عاتقه قبل المجتمع فلن يستطيع الإفلات من العقاب الإلهى فى الآخرة .

وهذا ما يفسر لنا واحدة من أهم أسباب إخفاق فلسفات الإعلام الوضعية وباقى مناحى الفكر الاجتماعي في تحقيق ما تصبو إليه من إقامة حياة اجتماعية مثالية (١).

هذه هي أهم انعكاسات مسلمة (إنكار وجود الحياة الأخروية) على الفكر الإعلامي والفكر الاجتماعي الذي يدور في فلكه . وفيما يلى نعرض لانعكاسات المسلمة المقابلة لهذه المسلمة التي تتبناها الكوزمولوجيا الإسلامية على الفكر الإعلامي والاجتماعي الذي ينبغي أن يتبناه المجتمع المسلم .

= وقد وصف كولنجوود في كتابه " فكرة التاريخ " عصر التنوير – وهو العصر الذي اكتمل على يديه بناء الكوزمولوجيا العلمانية كما رأينا سلفا – بأنه العصر الذي اجتهد ليجعل كل فرع أو دائرة من دوائر الحياة والفكر دائرة دنيوية"

- انظر : رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، جـــ2 ، ص ص 55، 56 .

(١) إن من يؤمن من العلمانيين بان هناك حياة أخروية فيها الثواب والعقاب وان كان يرى أن ذلك رهن بعلاقة الإنسان الذاتية بربه ، ولا يمد هذه العلاقة إلى مجال الحياة الاجتماعية للفرد ، قد يجادل بان الله سوف يحاسب من يتنكر لمبادئ وقيم الحياة الاجتماعية عندما يكون ذلك محققا لمصالحه الذاتية .. والواقع انه إذا ما جادل أحد العلمانيين مدعيا ذلك ، فانه يصبح هنا مناقضا لطبيعة إيمانه ، إذ كيف يرفض أن يتدخل الله في تشريع هذه القيم والأحلاقيات والأهداف الاجتماعية .. ثم يستصرخه للحفاظ عليها ؟!

والواقع أن ضرورة وجود حياة أخروية لتأمين الإلزام الأخلاقي هي ما دفعت (كانت) ليقول " إن إنكار البعث لا يقف إلى جانب القاعدة الخلقية من حيث وجود افتراض ديمومة أبدية للوجود الإنساني كشرط ضروري لتحقيق الخير الأقصى "

انظر : أحمد محمود صبحى ، الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي ، ط2 ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت ) ص94

# الإِيمان باليوم الآخر مسلمة جوهرية في الكوزمولوجيا الإسلامية

إن صفات العدل والحكمة والقدرة المطلقة التي يتصف بها الإله الخالق المصرف لكل صغيرة وكبيرة من شئون خلقه ، تقتضى منه سبحانه إقامة حياة أخرى يكافئ فيها من أخلص له العبودية والتزم بشرعه في شتى أمور الحياة ، ولم يكن له في هذه الدنيا هم سوى مرضاته ، كما تقتضى منه – سبحانه – أن يقتص فيها من كل من لم يلق بالا لعلة وجوده في هذه الدنيا ، وهي عبادة الخالق الواحد – ، ولم يأتمر وينتهى إلا بما كانت تأمر به رغباته وأهوائه وتنهى ، ولم ينظر إلى حياته الدنيا الا على ألها "إنْ هِيَ إلا حَبَانَنا الدُّنْ بِا نَمُونُ وَنَدْبًا وَمَا نَدْنُ بِمَدْ عُونْ بِنَ "(1).

وإذا كان عدل الخالق وحكمته يقتضيان إقامة حياة أخرى يكافئ فيها المحسن بالنعيم ويعاقب فيها المحسن بالنعيم ويعاقب فيها المسىء بالجحيم ، فانه سبحانه لديه القدرة المطلقة على إعادة الخلائق بعد فنائها . إذ إعادهم ليست بأصعب من خلقهم وإيجادهم على غير مثال (٢) "وَهُوَ الَّذِيبِ بَبِدُواً الْذَلْقُ ثُمَّ بِبُعِيدُهُ وَهُوَ لَيْنِهِ إِنَّ الْمُلْقُ ثُمَّ بِبُعِيدُهُ وَهُو اللهُ وَهُو اللهُ ا

#### انعكاسات الإيمان باليوم الأخر على حياة الفرد المسلم:

لاشك أن الإيمان باليوم الآخر يقتضى من المسلم الفطن أن يجعل غايته الحقيقية التي تحكم تصرفاته كلها ، طاعة خالقه والعبودية الخالصة له ، والتي تؤهله للفوز برضوانه والخلود في جنته . كما يقتضى منه أن يتجنب في الآن نفسه كل ما يسخط عليه خالقه ويجعله عرضه لعقابه .

وإذا كانت هذه هى النتيجة الطبيعية التى تترتب على الإيمان باليوم الآخر فى سلوك الفرد الذاتى ، فإنها تقتضى أيضا أن تصبح الغاية الأساسية التى يسعى إليها المجتمع المسلم – بكافة مؤسساته ( السياسية والإعلامية ... الخ ) – هى مساعدة كافة أفراده على تحقيق هذه الغايات ، وهذا يقتضى بالضرورة تشكيل كافة مناحى الفكر الاجتماعى بالصورة التى تخدم هذه الغايات .

#### آثار الإيمان بالحياة الأخروية على الفكر الإعلامى :

<sup>(</sup>١) المؤمنون ، أية 37

<sup>(</sup>٢) أبو بكر جابر الجزائري ، منهاج المسلم ، ط8 ، (حلب دار الوعى ، 1991 ) ص39

<sup>(</sup>٣) الروم ، أية 27

### ينعكس الإيمان بهذه المسلمة في الكوزمولوجيا الإسلامية على الفكر الإعلامي وباقي مناحي الفكر الاجتماعي في أمرين

أ – أن المهمة المنوطة بالفكر الإعلامي وباقى مناحى الفكر الاجتماعى ، تتمثل أساسا فى التنظير للكيفية المثلى التى يمكن من خلالها أن تساهم المؤسسة الإعلامية ، وباقى مؤسسات المجتمع فى إقامة مجتمع لا هم لأفراده إلا طاعة الله ، بالامتثال لأوامره فى هذه الدنيا ، لتحقيق الغاية العليا التى تبشر بها الكوزمولوجيا الإسلامية وهى رضوان الله المفضى إلى الخلود فى جناته فى الآخرة .

y = 1 علم القائم بالعمل الإعلامي – أو أى عمل من الأعمال الاجتماعية – في المجتمع المسلم بان الله – سبحانه وتعالى – مطلع على عمله وسوف يحاسبه على أدبي خلل أو تقصير في أداء مهامه المنوطة به – إذا ما استطاع الإفلات من العقاب القانوبي أو الاجتماعي في هذه الحياة الدنيا – يعد ضامنا كافيا لالتزام القائم على العمل الإعلامي المسلم بأخلاقيات ومبادئ وأهداف العمل الإعلامي الإسلامي على خير وجه ، ودونما حاجة إلى رقيب يلزمه بذلك سوى " علمه انسه تحت رعاية الله وسلطانه ورقابته فيستلهمه كمشرع لحركته حتى في أدق التفاصيل " (').

وهكذا ومن خلال العرض الموجز لأهم انعكاسات هذه المسلمة الكوزمولوجية على بنية فلسفات الإعلام الوضعية وباقى مناحى الفكر الاجتماعى ، يمكن أن نتفهم العلة الكامنة وراء قصر الغايات التى تسعى هذه الفلسفات للمساهمة فى تحقيقها على إشباع الحاجات الدنيوية المحضة للجماهير المستقبلة ، هذا من ناحية . ومن ناحية أخرى يمكننا فهم واحدة من أهم العوامل التى تقف خلف إخفاقات هذه الفلسفات الوضعية فى إلزام القائمين على تطبيقها عمليا بما وضعته من قواعد ومبادئ وأهداف ، بالشكل الذى يساهم فى تحقيق الغايات الاجتماعية الدنيوية على الوجه الأمثل . على صعيد آخر نجد أن الإيمان بالحياة الأخرى فى الكوزمولوجيا الإسلامية واتخاذها غاية

(١) محمد عبد الله دراز، **دستور الأخلاق في القران الكريم** (بيروت:مؤسسة الرسالة:1973) ص 134 وفي نفس المعنى انظر أيضا :

<sup>-</sup> محمود شلتوت ، منهج القران الكريم في بناء المجتمع ، سلسة دراسات إسلامية عدد (9) ، (القاهرة: المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، ربيع الآخر 1417 ، سبتمبر 1992 ) ص 35

<sup>-</sup> تفسير القرطبى لآية "وَلَقَدْ حَلَقْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسُّوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ" آيه 16 سورة ق حيث يقول " المقصد من ذلك ما يختلج فى سره وقلبه وضميره ، وفى هذا زاجر عن المعاصى التى يستخفى بما " .

ابو عبد الله محمد الأنصارى القرطبي ، تفسير القرطبي الجامع لأحكام القران ، الجزء السادس ( القاهرة : دار الشعب ، ب ت ) ص 134

<sup>-</sup> كذلك محمد عبد الله دراز ، الدين ، مرجع سابق ، ص 102

عليا يصبغ الفكر الإعلامي الذي يتناسب مع هذه الغاية بصبغة خاصة ، فيجعله أداة هامة تنظر للكيفية المثلى التي ينبغي أن يساهم الإعلام خلالها في تحقيق غايات المجتمع المسلم الدنيوية والأخروية ، ويضمن من زاوية أخرى التزام القائمين على العملية الإعلامية التزاما دقيقا بعدم الانحراف عن مبادئها وأخلاقياها وغاياها(1)

(١) حول اثر الإيمان باليوم الآخر في إلزام رجل الإعلام المسلم بمنهج الإسلام في عمله الإعلامي:

<sup>=</sup> محمد خير رمضان يوسف ، من خصائص الإعلام الإسلامي ، سلسة دعوة الحق السنة التاسعة ، عدد (97 ) ، (مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي 1410هـ ، 1990م ) ، ص ص 1445 ، 154

# 

إذا كانت المسلمات التي ترتكز عليها الكوزمولوجيا العلمانية تمثل الأرضية التي تنطلق منها فلسفات الإعلام الوضعية – مثلها في ذلك مثل باقي مناحي الفكر الاجتماعي الوضعي – فان الغايات التي بشرت بها هذه الكوزمولوجيا تمثل الهدف الذي تسعى كل الفلسفات الإعلامية الوضعية للمساهمة في بلوغه ، لدرجة تمكننا من القول أن فلسفات الإعلام الوضعية لا تعدوا أن تكون أبنية فكرية تنظر للكيفية المثلي التي يمكن أن تساهم وسائل الإعلام خلالها في تحقيق هذه الغايات ، ولما كانت الغاية أو الهدف هو " ما لأجله يكون وجود الشيء " (1) . فإن هذا يعني أن تقيق هذه الغاية هو علة وجود هذا الشيء ، وهذا يفترض تشكل ملامح هذا الشيء بالصورة التي تؤهله للقيام بالمهام التي تحقق هذه الغاية بأعلى كفاءة ممكنة . وهذا يعني – فيما يتعلق بفلسفات الإعلام الوضعية – أنما تشكلت بالصورة التي تمكنها من المساهمة في تحقيق غايات الكوزمولوجيا العلمانية ، وذلك من خلال قيام هذه الفلسفات بالتنظير للمهام (الوظائف ) التي ينبغي أن تتم في إطاره العملية الإعلام في سبيل تحقيق هذه الغايات ، والتنظير للمهام بأعلى كفاءة ممكنة . ينبغي أن تتم في إطاره العملية الإعلامية ، والذي يُمكن من تحقيق هذه المهام بأعلى كفاءة ممكنة . ينبغي أن تتم في إطاره العملية في تحقيق الغايات المنوطة بحا" ، وهذا يعني أمرين :

أولا: لا يمكن فهم بنية هذه الفلسفات دون معرفة الغايات التي تتشكل هذه البنية تبعا لها .

ثانيا: أن هذه الفلسفات إن صلحت إحداها ، أو حتى إن صلحت – فرضا – جميعها لتحقيق الغايات العلمانية التى من اجلها وجدت ، فإلها لا شك لن تصلح للمساهمة فى تحقيق غايات مغايرة للغايات التى تشكلت لتحقيقها .

وفيما يلى نعرض للغايات التى بشرت بها الكوزمولوجيا العلمانية ، وما أبدعه العقل الوضعى من نظريات اجتماعية كمداخل مختلفة لتحقيق هذه الغايات ، ومدى انعكاس الاختلافات بين هذه النظريات على بنية فلسفات الإعلام الوضعية ، ثم نقوم بتقييم هذه الغايات وعرض تجلياتها في أرض الواقع . ثم نتبعه بعرض موجز لغايات الكوزمولوجيا الإسلامية والفكر الإعلامي الاجتماعي الذي يلائم تحقيق هذه الغايات ، ونعرض لكل نقطة من هذه النقاط في مطلب مستقل .

<sup>(</sup>١) أبو الحسن على محمد الجرجاني ، التعريفات ، ( بغداد: دار الشئون الثقافية ، 1986 ) ص 92

# 

يمكن القول أن المقولات التى تتعلق بغايات الوجود الإنساني فى الكوزمولوجيا العلمانية هى نتائج طبيعية ترتبت على المسلمتين الفرعيتين اللتين أفرزهما المسلمة الرئيس. فقد ترتب على مسلمة ( عدم وجود حياة أخروية ) بطلان وجود غاية يمكن أن يسعى إليها الإنسان فيما وراء هذه الحياة الدنيا. ولما كان الإنسان كائنا غائيا بطبعه فقد أصبح لزاما على مفكرى الكوزمولوجيا العلمانية التنقيب عن غاية عليا يكرس الإنسان حياته من أجلها ، بديلا للغاية التى هدموها بإنكارهم لوجود حياة أخروية.

ولما كان مفكرو العلمانية ينكرون وجود أى مصدر علوى للمعرفة أو للحقيقة – وهذه هى المسلمة الفرعية الثانية فى الكوزمولوجيا العلمانية – فقد ترتبت على هذه المسلمة نتيجة لازمة مفادها انه لم يعد هناك مصدر يمكن أن يستلهم الإنسان منه الغايات التى ينبغى أن يسعى إليها ، وأفضل السبل لبلوغها . . سوى العقل الإنساني (١) .

#### الوجود السعيد هو غاية الإنسان القصوى :

لاشك أن السعادة ، أو الوجود السعيد هي الغاية العليا التي يسعى كل إنسان لتحقيقها (٢) . ولا شك أن هذا ينطبق على من يؤمن بحياة أخرى ومن لا يؤمن بها ، وإن كان هدف الوجود السعيد في هذه الحياة الدنيا ، بالنسبة لمن يؤمن بالحياة الأخرى ، لا يتعارض مع هدفه الأعلى ، وهو الفوز بالسعادة الأبدية في جنات النعيم . وهذا الهدف الأخير هو الغاية العليا التي يسعى إليها حتى لو كانت التضحية بالوجود الدنيوى برمته هي الثمن . أما من لا يؤمن بوجود حياة أخرى فلا مفر أمامه من أن يحصر غاياته وأماله في تحقيق الوجود الدنيوى السعيد .

(٢) انظر : توفيق الطويل ، فلسفة الأخلاق : نشأتها وتطورها ، ط 3 ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1976 ) ص 194 .

- مايكل ارجايل ، سيكولوجية السعادة ، ترجمة : فيصل عبد القادر ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد ( 175 ) . ص ص 9 ، 26. ) ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب محرم 1414 هـ ، يوليو 1993 ) ، ص ص 9 ، 26.

<sup>(</sup>١) انظر : محمود زيدان ، مرجع سابق ، ص 38

<sup>-</sup> هــ ر جريفر ، أسس النظرية السياسية ، ترجمة : عبد الكريم أحمد ، الألف كتاب ( 361 ) ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1961 ) ص ص 50 ، 65

<sup>-</sup> حول المقصود بالسعادة انظر:

وأمام هذه النتيجة الطبيعية وهي أن الغاية العليا التي يمكن أن يكرس الإنسان المنكر للحياة الآخرة – أو غير المكترث بها – كل جهوده وطاقاته ، هي الوجود الدنيوى السعيد ، اجتهد المفكرون في رسم الكيفية التي يمكن أن يحقق الإنسان (كفرد) من خلالها وجوده الدنيوى السعيد ('). والكيفية التي يمكن للمجتمع أن يحقق الأفراده من خلالها مقومات هذا الوجود الدنيوى السعيد

## الاهتداء لغاية عليا بديلة للآخرة في الكوزمولوجيا العلمانية :

لا كان الواقع الاجتماعي – أبان فترة بناء الكوزمولوجيا العلمانية – لم يكن ذلك الواقع الذي يمكن الادعاء أنه يتيح لأفراده مقومات الوجود الدنيوى السعيد ، فلم يعد أمام منكرى العلمانية بد من الوعد بان هذا المجتمع الفردوسي – الذي يعوض إفراده عن فردوس الآخرة – سوف يتحقق في المستقبل ، وربما في المستقبل القريب . وقد كانوا يعلمون جيدا ألهم إن لم يفعلوا ذلك فان دينهم الذي يبشرون به ، سوف يظل يدعو الناس وما من مجيب .. بعد أن علمتهم المسيحية فأحسنت تعليمهم التطلع إلى عالم افضل (7) . وقد استند مفكرو العلمانية في وعدهم هذا إلى فكرة التقدم ، التي تعد الفكرة الأساسية التي ألهمت الكوزمولوجيا العلمانية غاياها . فعن طريق التقدم المطرد الذي تحققه المجتمعات الإنسانية في شتى المجالات ( السياسية ، الاقتصادية ، الاجتماعية ، العلمية .. الح ) يمكن تحقيق المجتمع الفردوسي ، لا سيما وان البشر لديهم استعداد وقابلية للكمال التي تجعل إمكانية إقامة هذا المجتمع الفردوسي إمكانية قابلة للتحقيق (7) .

وقد استدل مفكرو العلمانية على فكرة التقدم بما شهدته البشرية فى عصرهم من مظاهر التقدم العلمى الذى تمثل فى ذروته فى كشوف نيوتن وما شهدته علوم الطبيعة الإنسانية من تقدم ظهر جليا على يد جون لوك (ئ). ورأوا أنه من خلال فهم القوانين التى تحكم الطبيعة ومن خلال فهم سمات الطبيعة البشرية يمكن إقامة المجتمع الذى يتوافق مع طبائع إفراده من ناحية ، ويهيئ لهم التحكم والسيطرة على الظواهر الطبيعية من ناحية أخرى بالشكل الذى يجعلهم يتقدمون نحو إقامة المجتمع الفردوسي يوما بعد يوم .

<sup>(</sup>١) تتمثل بداية هذا الاتجاه في العصر الحديث فيما قام به مفكرو الحركة الإنسانية وأدبائها .

حول إسهامات رواد هذه الحركة في هذا الأمر انظر :

<sup>-</sup> جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص ص 175 ، 219

<sup>(</sup>٢) كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص 212

<sup>183</sup> ، 177 ص ص 27 ، 37 ، 37 ، 37

<sup>(</sup>٤) انظر ، نفس المرجع السابق ، ص ص 169 ، 171

وهكذا يمكن أن نقول أن الغاية العليا في الكوزمولوجيا العلمانية هي (تحقيق الوجود الدنيوى السعيد لاتباعها) ولما كانت الغايات على مراتب ودرجات، فمنها ما تكون وسيلة لغاية ومنها ما تكون لغاية ابعد (أفهناك غايات تعد بها الكوزمولوجيا العلمانية معتنقيها من هذا الصنف الذي يعد وسيلة لغاية ابعد، وهذه الغايات هي تحقيق التقدم الاقتصادي، والسياسي، والاجتماعي، والأخلاقي والثقافي، والعلمي، .... الخ. ولاشك أن النجاح في تحقيق هذه الأهداف أو الغايات يخدم في النهاية تحقيق الغاية العليا في الكوزمولوجيا العلمانية وهي الوصول إلى الفردوس الأرضى الذي يحقق فيه الإنسان الوجود السعيد الذي يصبو إليه.

# النظريات الاجتماعية كمداخل لتحقيق غايات الكوزمولوجيا العلمانية

اجتهد مفكرو العلمانية في التنظير للشكل الأمثل الذي يمكن أن يحقق المجتمع من خلاله التقدم المطرد في شتى المجالات ، بالشكل الذي يفضى به إلى تحقيق الغايات العليا التي بشرت بها الكوزمولوجيا العلمانية . وقد تمخض هذا الجهد عن عدد من النظريات الاجتماعية التي لا تعدوا أن تكون مداخل مختلفة لتحقيق الفردوس الأرضى الذي بشرت به الكوزمولوجيا العلمانية (٢٠) . وقد انعكس هذا الاختلاف على بني هذا النظريات ومن ثم على بني النظريات الإعلامية التي تلائمها .

ونعرض فيما يلى – وبشكل موجز – لتصور كل نظرية للكيفية المثلى التى رأت أنه يمكن من خلالها أن يحقق المجتمع البشرى غايات الكوزمولوجيا العلمانية . والمهام التى تلقيها كل نظرية من هذه النظريات على عاتق وسائل الإعلام للمساهمة فى تحقيق غاياتها . ومدى انعكاس هذه المهام على بُنى الفلسفات الإعلامية .

#### □ – النظرية الاجتماعية الليبرالية ودور الإعلام في تحقيق غاياتما :

عرضنا سلفا للمرحلتين اللتين شهدهما الفكر الليبرالى وهما مرحلة (الليبرالية التقليدية) ومرحلة (الليبرالية المحدثة) وللأسباب التى دعت إلى ظهور الليبرالية المحدثة ، وكيف انعكس ذلك على الفكر الإعلامي الليبرالي . وفيما يلى نعرض للكيفية التى سعت خلالها كل مرحلة من هذه المراحل لتحقيق الغايات التى بشرت بها الكوزمولوجيا العلمانية ، والدور الذي ألقته كل واحدة منها على كاهل وسائل الإعلام للمساهمة في تحقيق هذه الغايات .

<sup>(</sup>١) محمود زيدان ، مرجع سابق ، ص 38

<sup>(</sup>٢) عادل حسين ، مرجع سابق ، ص 257

#### أ – الليبرالية التقليدية :

أقام المفكرون الاجتماعيون الليبراليون تصورهم للمجتمع الأمثل الذى يحقق لأفراده مقومات الوجود الدنيوى السعيد ، على هدى افتراضاهم المتعلقة بالطبيعة البشرية ، والتى رأوا ألها طبيعة عقلانية فى أساسها وإذا ما استخدم الناس عقولهم بالشكل الصحيح يستطيعون اكتشاف القوانين الدائمة للطبيعة ، وإذا ما التزموا فى سلوكهم بهذه القوانين وامتثلوا لها فالهم سيعيشون فى سلام وسعادة (١) .

ولما كان أى تدخل فى عمل الطبيعة قد يفسده ، فان الحكومة التى تناسب هذا المجتمع ينبغى أن تتخذ موقف " عدم التدخل فى عمل هذه القوانين تخاشيا لإمكانية إفساد العمل الحساس للطبيعة (٢) ومن ثم فلا ينبغى هذه الحكومة أن تتدخل فى سير المجتمع الطبيعى نحو تحقيق غاياته إلا لحماية حقوق إفراده وحرياهم الطبيعية (٣) .

#### دور وسائل الإعلام في المساهمة في تحقيق غايات المجتمع :

يتمثل الدور الذى يلقيه الفكر الاجتماعي الليبرالي على كاهل وسائل الإعلام فيما يمكن أن تقوم به من المساعدة في الوصول إلى الحقيقة ، وتنوير المجتمع على هداها ، كما يضع على عاتقها خدمة النظام السياسي والاقتصادي السائدين في المجتمع ، كذلك المساهمة في المحافظة على الحريات المدنية للأفراد ، هذا بالإضافة إلى ما يمكن أن تقوم به من دور ترفيهي يدخل البهجة والسرور على نفوس جماهيرها (<sup>3)</sup> .

وفى ضوء هذه المهام والوظائف التى ينتظر المجتمع الليبرالى من وسائل الإعلام الاضطلاع بها ، تم التنظير للكيفية المثلى التى تمكن وسائل الإعلام من القيام بهذه المهام على خير وجه . وفى هذا الإطار تم بناء فلسفة الإعلام الليبرالى .

#### ب – الليبرالية المحدثة :

(١) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 186

- وفي نفس المعنى انظر أيضا:

- وليام ل. ريفرز و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص 91.

(٢) نفس المرجع السابق ، ص 98

(٣) انظر : فاروق يوسف ، مبادئ علم السياسة : دراسة للظاهرة السياسية في حالة الاستقرار والتغير ، ( القاهرة : مكتبة عين شمس ، 1986 ) ص 162

(٤) وليام ل . ريفرز و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص ص 105 ، 108 .

أدى ما شهدته الليبرالية التقليدية ، عندما طبقت في ارض الواقع من سلبيات ، وما تعرضت له أهم فكرة تستند إليها في توجهاتها الفكرية ، وهي "فكرة عقلانية الإنسان" من هجوم من قبل علم النفس الحديث () ، والتحديات التي واجهتها من قبل الفكر الاشتراكي والأحداث المروعة التي شهدها العالم الليبرالي في النصف الأول من القرن العشرين (حربين عالميتين – كساد اقتصادى ) أدى كل ذلك إلى إدخال تعديلات على الفكر الليبرالي في شتى مناحيه (سياسية ، اقتصادية ، اجتماعية ، إعلامية ) بشكل جعله اقل فردية واكثر جماعية ، حتى أطلق على الليبرالية بعد إدخال هذه التعديلات ( الليبرالية الاجتماعية ) .

والواقع أن هذه التطورات – سالفة الذكر – لم يقتصر تأثيرها على إحداث تعديل فى الوسيلة ( النظرية الاجتماعية ) بل تخطتها إلى إحداث بعض التعديلات فى الغايات التى يسعى إليها المجتمع الليبرالى ذاها . فلم يعد هناك نفس التفاؤل الذى كان سائدا فى الفكر الليبرالى التقليدى بإمكانية تحقيق التقدم المطرد فى شتى المجالات ، بما يفضى إلى إقامة فردوس أرضى يحقق فيه كل إنسان السعادة التى ينشدها ، وإنما أصبحت هذه الآمال اقل حده ( $^{\prime}$ ) . وأصبحت غاية الفكر الاجتماعى الليبرالى إقامة مجتمع الرفاهية الذى يحقق لأفراده – أو لأغلبهم على الأقل – الإشباع الاقتصادى ( الاستهلاكى – الخدمى ) والتمتع الحقيقى بالحريات السياسية والاجتماعية والإعلامية .

#### تعديل ممام وسائل الإعلام في ضوء الواقع الجديد :

وقد كان من الطبيعي أن تنعكس التعديلات التي أصابت الفكر الاجتماعي الليبرالي وجعلته اقل فردية واكثر جماعية على الفكر الإعلامي الليبرالي . فلم تعد الحرية الإعلامية حق فردى مطلق ، بل أصبحت ترتبط بمسؤولية الفرد تجاه المجتمع في ممارسته لهذه الحرية (7) . وهذا لا شك نتيجة للتوجه الجديد للفكر الليبرالي الذي بدأ يقيم توازنا – إلى حد ما – بين اهتمامه بالفرد وبين اهتمامه بالمجتمع لتلافي اوجه القصور التي شابت توجه الليبرالية التقليدية للاهتمام بالفرد اكثر بكثير من المجتمع ، والتي كانت عائقا هاما أمام تحقيق الفكر الاجتماعي الليبرالي للغايات التي كان يرنو إليها

- رفيق بوشلاكة ، "مأزق الحداثة : الخطاب الفلسفي لما بعد الحداثة " ، مجلة إسلامية المعرفة ، السنة الثانية ، العدد السادس ، ربيع الآخر 1417 هـ ، سبتمبر 1996 ص ص 113 ، 114

- كذلك ، رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، جــ2 ، ص 148

F.S. Siebert, F. Peterson and W.Schramim op cit, p.74 (\*)

<sup>(</sup>١) حول الهجوم الذي تعرضت له فكرة العقلانية انظر:

<sup>(</sup>٢) انظر كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص ص 370 ، 387.

وحتى يمكن ضمان اضطلاع وسائل الإعلام فى ظل التوجه الليبرالى الجديد ، بالمهام الملقاة على عاتقها فى سبيل خدمة أهداف المجتمع الليبرالى ، وحتى يمكن تلافى السلبيات التى نجمت عن تطبيق الفلسفة الإعلامية الليبرالية التقليدية (١) ، أدخلت تعديلات هامة على الفكر الإعلامى حتى تناسب التصور الجديد للدور الذى ينبغى أن تضطلع به وسائل الإعلام ، وتنظر لكيفية الاضطلاع به فى المجتمع الليبرالى . وقد أدت هذه التعديلات إلى تغير مسمى فلسفة الإعلام الليبرالى إلى فلسفة المسئولية الاجتماعية أو " الليبرالية الاجتماعية ".

# □ - النظرية الاجتماعية الاشتراكية ودور الإعلام فى تحقيق غاياتما :

كانت إخفاقات الليبرالية في تحقيق المجتمع المنشود الذي يحقق الغايات التي وعدت بها العلمانية معتنقيها ، دافعا إلى ظهور فكر اجتماعي نقدى هو الفكر الاشتراكي ، وقد تجلى هذا الفكر في أكمل صوره في الاشتراكية العلمية التي أبدعها ماركس ورفيقه انجلز ، والتي برزت إلى أرض الواقع على يد لينين .

وقد بنى ماركس نظريته الجديدة على أساس فهمه الخاص للقوانين التى تحكم تطور المجتمعات الإنسانية . فقد رأى أن العامل الاقتصادى هو المحرك الأول للحياة الاجتماعية ، وبالتالى للتاريخ الإنساني ، ورأى أن " التاريخ الإنساني يحكمه تقدم مطرد – وإن كان متعرجا وليس خطيا (٢) سوف يؤدى بالصراع التاريخي حول ملكية وسائل الإنتاج . والمتمثل في صراع الطبقات المالكة لهذه الوسائل ، إلى الانتهاء بشكل حتمى لصالح الطبقة العاملة ، والتي تمثل الأغلبية ، وذلك عندما تصبح هذه الطبقة مكتملة التنظيم ، كاملة الوعى . . عندئذ تثور على هذا الوضع غير الطبيعي ، وتستولى على أدوات الإنتاج ، وتعمل على تصفية الطبقة الغنية ، لتصبح في المجتمع طبقة واحدة هي طبقة البروليتاريا وهنا ينتهى الصراع الطبقي ، ويتحقق العدل الاجتماعي في أهمي صوره ، والحرية الحقيقية التي لا تشوكها شائبة ، وينتهى استغلال الإنسان لأخيه الإنسان ، ويتحقق الإشباع الاقتصادي التام طبقا لمبدأ " كل حسب طاقته ، ولكل حسب حاجته " وهكذا يتحقق المجتمع الشيوعي أو الفردوسي على هذه الأرض (٣) .

- lbid, pp. 78,79.

<sup>(</sup>١) حول أهم السلبيات التي ترتبت على تطبيق الفلسفة الإعلامية الليبرالية انظر:

<sup>(</sup>٢) جلين تيندر ، مرجع سابق ، ص 267

<sup>(</sup>٣) للمزيد حول غايات المجتمع الاشتراكي انظر:

<sup>=</sup> كوتافين ، معلومات أساسية عن الدولة والقانون السوفيتيتين ، ( موسكو: دار التقدم ، 1988 ) ص 47

#### ممام وسائل الإعلام في بلوغ غايات النظرية الاجتماعية الاشتراكية :

لا شك أن الغاية العليا التى تسعى الاشتراكية لبلوغها وهى تحقيق الفردوس الشيوعى ، تستدعى تجنيد كافة وسائل المجتمع وإمكانياته . وتعد وسائل الإعلام واحدة من أهم هذه الوسائل التى تساهم فى بلوغ هذه الغاية . وذلك من خلال ما يمكن أن تقوم به من تنوير أفراد الشعب وإمدادهم بالتفسيرات المبسطة للمذهب الماركسى ، وإرشادهم لكيفية تطبيق هذا المذهب فى شتى مناحى الحياة ، والمساهمة فى مراقبة هذا التطبيق مراقبة يقظة ، والدفاع عن مصالح الطبقة العاملة ، والمساهمة فى نشر الدعوة للمذهب الماركسى على المستوى الدولى و ... الح (١٠) .

وقد جاء فى قول مأثور عن لينين مازال يستشهد به حتى اليوم على انه الجوهر المصفى لنظرية الصحافة الشيوعية ، يحدد فيه دور الصحيفة بألها يجب أن تكون " لا مجرد جهاز دعائى ومحرض جماعى ، و إنما منظم جماعى كذلك . وبمساعدة الصحيفة ، وعن طريقها ، يأخذ كل تنظيم بصورة طبيعية – الشكل الذى يشارك به فى كل من الأنشطة المحلية والعمل النظامى عموما ، ويدرب أعضاءه على متابعة الأحداث السياسية بعناية ، وتقييم مغزاها وتأثيرها فى مختلف طبقات السكان ، وتطوير وسائل فعالة يؤثر هما الحزب الثورى على تلك الأحداث " (٢٠).

وهكذا يتحدد الدور الملقى على عاتق وسائل الإعلام فى الفكر الاجتماعى الاشتراكى طبقا لما يمكن أن تساهم به هذه الوسائل فى تحقيق غايات المجتمع الاشتراكى .

ومن الطبيعي أن تتشكل ملامح بنية فلسفة الإعلام الاشتراكي بالصورة التي تمكن وسائل الإعلام من الاضطلاع بالمهام الملقاة على عاتقها من قبل المجتمع الاشتراكي .

 الفكر الاجتماعي التنموي ودور الإعلام في تحقيق غايات التنمية :

- W.L. Rivers and W. Schramm, op. cit, pp. 42,44.

<sup>-</sup> راشد البراوى ، مفاهيم جديدة فى الاشتراكية ، ( القاهرة : مكتبة الأنـــجلو المصرية ، 1963 ) ص ص 10 ، 11

<sup>-</sup> نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص 264 ، 267

<sup>(</sup>١) للمزيد حول دور وسائل الإعلام في تحقيق غايات المجتمع الاشتراكي انظر:

<sup>-</sup> D. McQuail, op. cit, pp. 92, 94.

<sup>(</sup>٢) ريلادين ميلز ، " التعليم والإقناع وتشكيل الرأى في العالم الشيوعي " ، في ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودري ، ( محرران ) ، مرجع سابق ، ص ص 235 ، 236 .

إذا جاز لنا أن نصف الفكر الاجتماعي السائد في البلدان النامية – والذي لا يخرج عن كونه إما فكر أقرب لليبرالية أو الاشتراكية أو مزيج بينهما – بأنه فكر اجتماعي تنموي (1) ، فإنه يمكن القول أن غايات هذا الفكر التنموي لا تختلف – في الأمد البعيد – عن غايات الفكر الليبرالي لمن يميل إلى اتباع الخط يميل إلى اتباع الخط الاشتراكي في التنمية . وهذا ما يجعل الغايات العليا التي قمدف المجتمعات النامية لبلوغها هي نفس الغايات التي بشرت بها الكوزمولوجيا العلمانية . ولكن الظروف التاريخية والمجتمعية التي تمر بها هذه البلدان جعلتها تتبني في الوقت الراهن غايات مرحلية تتفق وهذه الظروف ، وتتمثل هذه الغايات في اللحاق بركب الدول المتقدمة . وذلك من خلال اقتفاء اثر المجتمعات الغربية الحديثة على أساس أنها النمط الأمثل و الأرقي لحركات المجتمعات (1).

#### ويمكن أن يتحقق ذلك بأمرين:

الأول : ثورة مادية تتمثل في الزيادة المطردة في الإنتاج لضمان عدالة التوزيع ، وإتاحة فرص العمل للجميع ، وزيادة الدخل القومي .

ان لى : ثورة فكرية مجالها المواطن نفسه وتتمثل فى التحول الفكرى لدى الجماهير فى المثل والقيم والعادات وأنماط السلوك المختلفة إلى المثل والقيم والعادات وأنماط السلوك التي تتلاءم مع عملية التنمية (٣).

وفى ضوء هذه الأهداف التنموية تتحدد المهام التى يمكن أن تقوم بها وسائل الإعلام والتى تتمثل فى المساهمة فى إحداث التحول الفكرى لدى الجماهير وتغير عادتما وقيمها ومثلها بالشكل الذى يتفق مع الأهداف التنموية ، هذا بالإضافة إلى مساندة النظام السياسى والمساهمة فى تحقيق الإجماع الشعبي حوله ، ومساندة التغيرات الاقتصادية ودعوة الناس لبذل المزيد من الجهد من أجل

ويؤيد ذلك ما يدعو إليه "عبد الله العروى " من أن " الدور التاريخي الغربي الممتد من عصر النهضة إلى الثورة الصناعية هو المرجع الوحيد للمفاهيم التي تشيد على ضوئها السياسات الثورية الرامية إلى إخراج البلاد غير الأوربية من أوضاع وسطوية مترهلة إلى أوضاع صناعية حديثة . ليست هذه الفرضية فكرة مسبقة ، بل نتيجة استطلاع التاريخ الواقع "

<sup>(</sup>١) على أساس أن النظريتين الاجتماعيتين الأساسيتين ( الليبرالية 🕒 الاشتراكية ) تطوعان بالشكل الذي يناسب الظروف الاجتماعية والتاريخية لبلدان العالم النامي .

<sup>(</sup>٢) انظر : نصر محمد عارف ، مرجع سابق ص 416

<sup>-</sup> عبد الله العروى، مفهوم الأيدولوجيا ، ط 5، (بيروت : المركز الثقافى العربى ، 1993 ) ، ص 125 (٣) انظر : مختار التهامي ، مرجع سابق ، ص ب .

رفع كفاءة العملية الإنتاجية ، كذلك المساهمة فى توحيد الشعب بالداخل ، وتقوية نفوذ الدولة فى الخارج ... الخ (١).

وبصفة عامة يمكن القول أن الدور الأساسى لوسائل الإعلام يتمثل فى الاضطلاع بالوظائف التي تمكنها من الإسهام فى المهمة أو الغاية الوطنية الكبرى وهى "التحديث" (٢٠). وفى ضوء هذه المهمة تتشكل وظائف وسائل الإعلام فى الدول النامية وباقى مناحى الفلسفة الإعلامية التي تمكن وسائل الإعلام من الاضطلاع هذه المهام على النحو الأمثل.

(١) للمزيد حول دور وسائل الإعلام في إحداث التنمية انظر:

القاهرة: دار الفكر العربي ، بغر العربي ، الجزء الأول ، الإعلام في الدول النامية ، (القاهرة: دار الفكر العربي ، ب ت ) ، ص 103 .

٢ -إبراهيم إمام ، الإعلام والاتصال بالجماهير ، ( القاهرة : الأنجلو المصرية ، 1969 ) ص 211 .
 (٢) انظر : امدى . مايكل هايت ، " دور وسائل الإعلام فى العالم الثالث " فى ل . جون مارتن ، أنجو جروفر شودرى ، مرجع سابق ، ص 147 ، 148 .

# انًطهبان الى المعلى المعلى

بعد هذا العرض الموجز للغايات العلمانية التي تُنظر كافة الفلسفات الإعلامية وباقى مناحى الفكر الاجتماعي لتحقيقها . يحاول الباحث تقويم هذه الغايات من خلال استعراض ثلاث نقاط هي :

أ- مدى صلاحيتها كغايات نهائية

ب- انعكاسات الإيمان بها على مسالك الأفراد والمجتمعات

ج- وانعكاسات ذلك على الواقع الإعلامي .

#### أ – مدى صلاحيتما كغايات نمائية :

لم يكن هناك بد أمام الكوزمولوجيا العلمانية التى تنكر وجود حياة أخرى – أو على الأقل لا تكترث كما – من أن تحصر أقصى الغايات التى يمكن أن يسعى الفرد المؤمن كما ، فى تحقيق مقومات الوجود الدنيوى السعيد هذا من ناحية . وان تحصر الأهداف أو الغايات التى ينبغى أن يسعى المجتمع العلماني لتحقيقها فى إقامة البناء الذى يهيئ لكافة أفراده مختلف مقومات الوجود السعيد ، وسيلته فى ذلك السعى الدؤوب فى سبيل تحقيق التقدم المطرد على كافة الأصعدة ، والذى سوف يفضى وبشكل طبيعى إلى توفير مقومات الحياة السعيدة لأفراده ، من ناحية أخرى .

وفى السطور التالية نناقش مدى صلاحية هذه الغايات ، وهل تعطى تبريرا كافيا ومقنعا للفرد عن علة وجوده فى هذه الحياة ، وهل تعطى معنى للتاريخ الاجتماعى الإنسانى وكدحه الدائم فى سبيل تحقيق التقدم المطرد المفضى إلى الفردوس الأرضى الذى وعدت به هذه الكوزمولوجيا ؟!

#### مدى صلاحية السعادة أو ( الوجود السعيد ) كغاية عليا للإنسان :

الواقع أن القول بان غاية الإنسان في هذه الحياة هي السعادة أو الوجود الدنيوى السعيد لا يقدم لنا إجابة شافية تفسر للإنسان علة وجوده في هذه الحياة ، والمنبع الوحيد الذي يمكن أن نحصل منه على إجابة شافية هو الدين (١) وقد عبر عن هذه الحقيقة واحد من أقطاب المادية في

<sup>(</sup>۱) يقول فى ذلك رونالد سترومبرج: " يعانى الإنسان المعاصر أزمة تتمثل فى شعوره بالحاجة الماسة إلى قيم تعطى حياته مفهوما ومعنى . ومما لا شك فيه أن المنبع الوحيد الذى يستطيع أن يستمد منه قيمة إنما هو الإيمان الدينى بأوسع معانيه "

<sup>==</sup> رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، جــ 5 ، صــ =

العصر الحديث وهو فرويد بقوله "لقد تساءل الناس آلاف المرات . ما الهدف من الحياة ؟ ولم يتلق أحد جوابا شافيا ، ولربما كان سؤالهم فى غير محله . و أعلن كثيرون الهم لو اكتشفوا أن الحياة بلا هدف ولا غاية فلن تكون للحياة بعد ذلك أية قيمة . ولربما لم نكن مخطئين كل الخطأ لو قلنا أن فكرة وجود هدف وغاية للحياة فكرة تقتصر تماما على الدين . غير أبى سأتوجه بسؤال اكثر تواضعا من السؤال السابق ، ولن أسأل عن غاية الحياة ، لكنى سأسأل عما استخلصناه من تصرفات الناس ، وفهمنا أنه هدف وغاية حياقم ، وعرفنا الهم ينشدونه فى الحياة ويأملون بلوغه . ولن يكون الجواب على سؤالى موضع شك لو قلت أن الناس تروم السعادة . . تريد أن تسعد و أن تبقى سعيدة " (١) .

وهكذا لا تصلح "السعادة" لأن تكون الغاية العليا التي تبرر للإنسان وجوده في هذا العالم، وتعطى هذا الوجود معنى . وما البحث عن السعادة والسعى لنيل مقومات الوجود السعيد إلا غاية بديلة لا مفر منها أمام المرء الذي فقد الإيمان بوجود حياة أخرى ، أو لم يعد يلقى لها بالا .

والواقع أن مقومات الوجود الدنيوى لا ترقى لأن تكون غاية حقيقية للوجود الإنساني و إنما هي وسائل في حقيقتها ضخمت لتصبح غايات يتشبث بها المرء لتعطى حياته معنى ، طالما ليس لها معنى آخر (٢)

# مدى صلاحية " تحقيق الفردوس الأرض " كفاية عليا للمجتمع الإنسانى :

إن الانطلاق من التقدم المطرد ، في شتى المجالات ، المفضى إلى إقامة المجتمع الفردوسي على هذه الأرض كغاية عليا – تضعها الكوزمولوجيا العلمانية – للوجود الاجتماعي الإنساني ، لا يصلح غاية عليا للمجتمع الإنساني لسببين هما :

<sup>-</sup> ويقول فى ذلك " روحيه حارودى " أن مشكلة اختيار الغايات مشكلة دينية . إنها مشكلة إيمان لأن الدينات حل لمشاكل الغايات الأخيرة للحياة " .

<sup>-</sup> روجيه جارودى ، حفارو القبور: نداء جديد إلى الأحياء ، تعريب : رانيا الهاشم (بيروت ، باريس : منشورات عويدات ، 1993 ) ص ص 73 ، 74 كذلك ص 88 .

<sup>(</sup>١) سيجموند فرويد ، مرجع سابق ، ص ص 44 ، 45 .

<sup>(</sup>٢) وهذا ما دفع "حارودي" لان يعبر عن المتع الجنسية في العالم الغربي بقوله " وكأن اللعبة الجنسية تخدير يأس كالكحول لنسيان اللا معنى اليومي للحياة "

<sup>-</sup> جارودي ، مرجع سابق ، ص 101 .

1 أنه حتى لو افترضنا — جدلا — أن المجتمعات العلمانية استطاعت من خلال التقدم المطرد تحقيق مقومات المجتمع الفردوسي فان كل هذا يمكن أن يواجه بسؤال صغير غادر هو : وماذا بعد ذلك ؟ والإجابة التي لا مفر منها أن " أن أي مجتمع فردوسي يساهم الإنسان في صنعه سوف يخلفه للأجيال التالية ، و أخيرا فإن مثل هذا الفردوس سوف ينهار ويختفي هو ذاته أيضا ، وفي النهاية فان الأرض ذاقما سوف تصبح غير صالحة للحياة الإنسانية " (1).

وهكذا إذا كان الاندثار هو المصير المحتوم لكل عناء الأجيال ، ولكل التفانى ، ولكل عبقرية الإنسان المتألقة تألق الشمس فى رابعة النهار (٢) ، فإن ذلك ولا شك يُفقد التاريخ الإنسانى أى معنى . ولا يمكن العثور على معنى للتاريخ الإنسانى بأسره إلا عند الإيمان بالأبدية والخلود الذى تمنحه الأديان (٣) .

-2 أن ما تسعى إليه المجتمعات العلمانية من توفير مقومات الوجود الدنيوى السعيد لأفرادها ، مثل الحريات الكاملة ، وتحقيق أعلى مستويات المعيشة من خلال الإشباع الكامل لرغبات أفرادها ، وما إلى ذلك من مقومات ، يمكن أن يواجه بأسئلة لحوح مثل : تحقيق الحرية من أجل ماذا ؟ وتحقيق مستوى اعلى من المعيشة من اجل أية غاية ؟ وهل يمكن أن تكون هذه الأشياء غايات فى ذاها ؟ أم ألها وسائل توفر للإنسان المقدرة على بلوغ بعض أهداف الحياة وقيمتها ؟ وإذا كانت الحالة هذه ، أفلا يفضى بنا تحقيق هذه الأشياء بدون بلوغ أهداف الحياة وقيمتها إلى مادية خسيسة تبنى مجتمعا موفور الثراء ، واسع الرخاء ، ولكنه يكون مع ذلك مجتمعا سوقيا ، وصحراء رحية من مدن وضواح كالتى نشهدها فى الولايات المتحدة ( $^{13}$ ).

وهكذا فان حصر الغايات العليا للمجتمع الإنساني في تحقيق فردوس أرضى الفناء مصيره – لا ريب – يجرد التاريخ الإنساني كله من أي معني ، كما أن ما يمكن أن يبلغه هذا المجتمع من توفير

<sup>(</sup>١) حلين تيندر ، مرجع سابق ، ص 262 .

<sup>(</sup>٢) انظر ، كارل بيكر ، مرجع سابق ، ص 67 .

<sup>295</sup> ، 262 ص ص 262 ، (3) انظر جلين تيندر ، مرجع سابق ، ص

<sup>-</sup> ويقول فى ذلك فيلسوف التاريخ حاك مريتان: " إن فلسفة التاريخ التى تتركز حول الإنسان، قد جردت التاريخ البشرى بكامل أحداثه ومجاليه من كل معنى. ذلك بأنه إن لم يكن ثمة وجهة نظر تقول بالأبدية خارج التاريخ نفسه تمكننا من الحكم على التاريخ ككل، فان أجزاء التاريخ كلها تصبح مجردة من الغاية والمعنى، ولا يبقى فى التاريخ كله أى معنى من المعان ".

<sup>-</sup> تشارلز فرنكل ، أزمة الإنسان الحديث ، ترجمة: نقولا زيادة ، (بيروت: مؤسسة فرانكلين المساهمة للطبع والنشر ، 1959) ، ص 61 .

<sup>. 89</sup>  $\infty$  ,  $\infty$  ,

مقومات الوجود الدنيوى السعيد لأفراده يظل لا معنى له ما دام هؤلاء الأفراد يفتقدون غاية عليا تكون هذه المقومات وسائلا لإدراكها .

مما سبق يتضح لنا أن مجمل ما تقدمه الكوزمولوجيا العلمانية لمعتنقيها (سواء للأفراد أو المجتمعات) لا تصلح غايات عليا للوجود الإنساني . فهي لا تقدم علة شافية لمعنى الوجود الإنساني في هذه الحياة ، وتجرد التاريخ البشرى بمجمله من أى معنى . وما الغايات العليا التي تطرحها إلا وسائلا اضطرت اضطرارا إلى تضخيمها حتى تصبح غايات عليا بديلة لجنة السماوات التي هدمتها

وقد كان من الطبيعى أن يعانى الإنسان المعاصر فى ظل عجز الفكر العلمانى عن تقديم تفسيرات ذات معنى لعلة الوجود الإنسانى وغايته ، من أزمة رئيسية تمثلت فى شعوره بالحاجة الماسة إلى قيم تعطى حياته مفهوما ومعنى . ومما لا شك فيه أن المنبع الوحيد الذى يستطيع أن يستمد منه قيمة هو – كما ذكرنا سلفا – الإيمان الدينى بأوسع معانيه . ولكن ما ورثه الإنسان الغربى من شك وشكية ، يحول بينه وبين إيمان كهذا (١) .

فى ظل هذا الواقع – فشل العلمانية فى تقديم بديل للإيمان الدينى ، ورفض العودة لحظيرة هذا الإيمان – كان من الطبيعى أن تغزو فكرة عبثية الحياة ولا معقوليتها ميدابى الفلسفة والأدب فى عصرنا الحاضر $\binom{(7)}{2}$ .

# ب – انعكاسات الإيمان بالغايات الدنيوية على مسالك الأفراد والمجتمعات وانعكاس ذلك على الواقع الإعلامى:

المحك الثانى الذى يمكن أن نقوم على ضوئه غايات الكوزمولوجيا العلمانية ، هو استجلاء بعض النتائج التي يمكن أن تترتب على حصر هذه الغايات فى حيز هذه الدنيا على مسالك الأفراد والمجتمعات فى هذه الحياة .

(٢) انظر في ذلك:

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 89 .

<sup>-</sup> عبد الوهاب المسيرى ، "المادية وموت الإنسان" ، مجلة المسلم المعاصر ، عدد (79) السنة العشرون ، رحب ، شعبان ، رمضان 1416 هـ ، فبراير ، مارس ، أبريل 1996 م ، ص ص 81 ، 98

<sup>-</sup> رفيق بوشلاكه ، مرجع سابق ، ص ص 111 ، 126

<sup>-</sup>رونالد سترومبرج،مرجع سابق،جــ 5 ،ص ص 42، 47،كذلك ص ص 76،77 وص ص 96 ، 97

<sup>–</sup> تیری ایجلتون ، مرجع سابق ، ص 40 .

وسوف يلى الباحث استجلاء هذه النتائج بتوضيح انعكاساتها الممكنة على استخدامات وسائل الإعلام باعتبارها واحدة من الوسائل الهامة التي تساهم في تحقيق الغايات للأفراد والمجتمعات

#### أولا – انعكاسات الإيمان بالغايات الدنيوية على سلوكالفرد:

يمكن مناقشة انعكاسات حصر غايات الوجود فى حيز هذه الدنيا على سلوك الفرد من خلال التعرف على ما تقدمه له الكوزمولوجيا العلمانية من مقومات قميئ له أسباب الوجود الدنيوى السعيد، ومن خلال معرفة السبل التى تسمح له بأن يسلكها لتحقيق هذه المقومات.

#### مقومات الوجود الدنيوى السعيد :

من الطبيعي أن تصبح مقومات الوجود الدنيوى السعيد بالنسبة للفرد طبقا للميزان الدنيوى الوضعى - الذى يستبعد الروح من دائرة اهتمامه - مرادفه لكل ما له صلة بماديات الوجود الإنسان  $^{(1)}$  لا سيما وأن الرؤية الوضعية تنظر إلى الإنسان على انه حيوان أساسا ، وما هو إلا نتاج معقد للمادة  $^{(7)}$ . وهذه المقومات المادية التي يمكن أن يجد الإنسان فيها ما ينشده من متع تضفى على حياته ما يراه محققا لسعادته ، قد حددها خالق الإنسان ذاته فى آية واحدة من كتابه الحكيم " زين للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والخرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب "  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) انظر ناهد عمروس ، " المؤسسية في النظام السياسي الإسلامي " ، رسالة ماجستير غير منشورة ، ( حامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1993 ) ص 414

<sup>-</sup> ولا يعنى هذا أن الكوزمولوجيا العلمانية في شقها الليبرالي ترى في السعى لإشباع الجانب الروحي المتعلق بالحياة الآخرة أمرا غير مشروع ، ذلك لان النسبية الخلقية التي تتبناها الفلسفة الليبرالية تعتبر أن السعى وراء المصالح الأخروية أمرا مشروعا " فان كان ثمة من يريد أن ينصرف عن نقائص هذه الدنيا المسكينة و أباطيلها ، إذا كان يرغب في حياة لم تعمها " عدوى حمه الرذيلة البطيئة السريان في هذا العالم " فان هذه هي مصلحة بشرية يحس بما مخلوق من هذا العالم في هذا الزمان والمكان . و هذه يمكن اعتبارها على أساس الفلسفة النسبية نفسها ، مثلا إنسانيا اعلى . أما إذا رفض مثل هذا المثل الأعلى فان رفضه ليس على يد تجريدية ، بل بسبب الحقائق الواقعية لأحوال الإنسان الموضوعية لا غيرها " .

<sup>-</sup> تشارلز فرانكل ، مرجع سابق ، ص 55 .

<sup>(</sup>٢) للمزيد انظر : نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص 193 ، 196 .

<sup>(</sup>٣) آل عمران ، أية 14 .

وهكذا لا تخرج متع الحياة الدنيا عن هذه المقومات المادية وما يمكن أن توفره لصاحبها من متع ، وجاه وسلطة وسلطان ، ويدلل على حصر مقومات الحياة السعيدة فى نيل هذه المتع ما ذكره " برجنبسكى " من أن تعريف الحياة الطيبة السائد حاليا فى أمريكا – والذى زاد من انتشاره الثقافة الجماهيرية التى تقدمها وسائل الإعلام لا سيما التلفزيون – بألها الحياة التى يتسنى لصاحبها امتلاك البضائع ، والإشباع الذاتى الفورى للشهوات الفردية بصورة عامة (١).

#### ضوابط حيازة هذه المقومات واستخداماتما:

من الطبيعي أن يكون كل مسلك يسلكه الفرد ، يرى انه يحقق مصالحه الدنيوية ويجلب له المتع التي يرى أنها محققة للوجود السعيد الذي يصبو إليه ، مسلكا مباحا وأخلاقيا ، شريطة أن يتم ذلك في إطار النظام الاجتماعي القائم وفي إطار احترام حقوق الآخرين (٢).

هذا هو الإطار العام الذى يتم فى إطاره وضع ضوابط سلوك الأفراد فى سعيهم لحيازة مقومات الوجود الدنيوى السعيد وفى كيفية التمتع بها . ورغم أن هذا الإطار إطار فضفاض لدرجة كبيرة ، ولا يضع على مسلك الفرد إلا اقل الضوابط الممكنة ، فإن تطبيقه يشوبه قصور هام ، يتمثل فى افتقاره لآلية تلزم الفرد به التزاما ذاتيا . إذ ما الذى يجبر الفرد على الالتزام بقاعدة أحلاقية أو قانونية تحول بينه وبين مصلحة دنيوية له ، ما دام يمكنه الإفلات من الإدانة (٣) .

وبعد هذا العرض الموجز لأهم المقومات التي يرى الأفراد أن إحرازها يمكن أن يحقق غايتهم في الوجود الدنيوى السعيد ، والإطار العام لضوابط حيازة هذه المقومات ، وما يشوبه من قصور ، نعرض فيما يلى – وبشكل سريع – لتأثير غاياهم التي يهدفون في كل سلوك لتحقيقها ، على الكيفية التي يتفاعلون من خلالها في العملية الإعلامية التي تنظر لها فلسفات الإعلام الوضعية .

# انعكاسات غايات الأفراد الدنيوية على تفاعلهم مع وسائل الإعلام:

(٢) قارن : محمد على عز العرب السماحي ، الضمير والإلزام الخلقى بين المذاهب الفكرية والإسلامية : دراسة مقارنة ، (القاهرة : بدون ناشر ، 1985 ) ص 115 .

<sup>(</sup>۱) ز . برجنسكي ، مرجع سابق ، ص 83 .

<sup>(</sup>٣) حيث تفقد القوانين والنظم الوضعية سلطانها على النفس البشرية ، لان سلطانها الماثل في العقوبة في حالة مخالفة هذه النظم لا يكفى لردع النفس البشرية لعلمها أن هذا السلطان لن يطولها إلا إذا ضبطت متلبسة بجريمتها ".

<sup>-</sup> مناع القطان ، تاريخ التشريع الإسلامي ، ( القاهرة : مكتبة وهبة ، ب ت ) صــ 21 .

تلعب أهداف الفرد ومقاصده فى هذه الحياة – سواء كان هذا الفرد مرسلا أم مستقبلا – دورا هاما فى العملية الإعلامية التى تتم فى أى مجتمع ، ذلك لان الرسالة الإعلامية التى هى الناتج النهائى للعملية الإعلامية تصاغ بشكل أساسى فى ضوء أهداف كل من مرسلها ومستقبلها .

وفى ضوء عرضنا السابق لطبيعة غايات الفرد العلماني وكيفية تحقيقها ، يمكن توضيح أهم الانعكاسات المتوقعة لهذه الغايات على الرسالة الإعلامية فيما يلى :-

#### أ – انعكاسات غايات الفرد " كمرسل " على مضمون الرسالة الإعلامية :

من الطبيعى أن تنعكس غايات الفرد "كمرسل" على الرسالة الإعلامية التى يقدمها لجمهوره ، فهو كائن ينحصر وجوده فى حيز هذه الدنيا ، وليس أمامه – فى ظل إيمانه بالكوزمولوجيا العلمانية – إلا هذه الحياة القصيرة ليحقق فيها ما يصبوا إليه من غايات ، ومن الطبيعى أن تُستبطن هذه الغايات فى كل سلوك له ، وفى أى موقع كان . فهو كصانع للرسالة الإعلامية أو متحكم فى صنعها سواء أكان قائما بالاتصال ، أم مالكا للوسيلة ، أم متحكما فيها (حاكما أو زعيم حزب ... الح ) يمكن أن يتأثر إلى حد كبير بما يسكنه من غايات ومصالح ذاتية فى صناعته لهذه الرسالة أو توجيهه لها .

فهو كقائم بالاتصال – إذا لم يكن مالكا للوسيلة الإعلامية أو متحكما فيها – من المتوقع أن يسعى إلى تقديم الرسالة التى تتفق وسياسة المالك أو المتحكم فى هذه الوسيلة ، بغض النظر عن كولها رسالة مفيدة لمستقبلها أو غير مفيدة ، طالما كان يحفظ عليه ذلك عمله ، ويؤهله لشغل مكانة أرقى فى الوسيلة الإعلامية التى يعمل هما (١٠).

وهو كمالك للوسيلة الإعلامية ، يسعى إلى أهداف معينة من تملكه لهذه الوسيلة ، وقد تصب هذه الأهداف فى تحقيق الصالح العام ، وهذا أمر محتمل إلى حد ما . أما الاحتمال الأقوى ، والذى يرجحه الواقع ، هو أن يكون الهدف الأصلى لمالك الوسيلة تحقيق مصالحه الذاتية (٢) والتى قد تكون الربح ، وهذا هو الغالب (٣) وقد تكون النفوذ ، أو الدعوة إلى توجه فكرى يتبناه المالك ، أو غيره من الأهداف الذاتية.

- جيهان أحمد رشتى ، الأسس العلمية لنظريات الإعلام ، (القاهرة: دار الفكر العربي ، 1978) ، ص ص 333 ، 348 .

<sup>(</sup>١) حول الضغوط المهنية على القائم بالاتصال انظر:

The Commission on Freedom of the Press, op. cit. p. 60.
 انظر حول الربح كهدف لوسائل الإعلام الخاصة :

<sup>-</sup> R. E. Hiebert and C. Reuss, *Impact of Mass Media*, New York: Longman Inc. 1988), p. 161

وهذا ينعكس بشكل تلقائى على كل ما تقدمه الوسيلة الإعلامية التى يتملكها هذا الشخص من رسائل إعلامية . فإذا أخذنا على سبيل المثال غايته فى الربح نجد ألها ستمثل المعيار الأول فى اختيار ما تبثه وسيلته من رسائل . ولما كانت أرباح الوسائل الإعلامية تأتى غالبا من إيرادات الإعلانات ، ولما كانت الإعلانات لا تذهب إلا للوسيلة الأكثر جماهيرية ، فان هذا قد يدفع المالك إلى نشر كل ما يجذب هذه الجماهير لوسيلته حتى لو تمثل ذلك فى الجنس والجريمة والفضائح ... الخ (١٠) . كما قد يدفعه إلى إقامة الاحتكارات التى من شالها أن تقضى على المنافسة ، وبالتالى على التعددية والتنوع .

وهو كمتحكم فيما ينشر فى الوسيلة الإعلامية – فى حالة كونه لا يمتلكها ملكية مباشرة – كحاكم أو رئيس حزب (كما هو فى النظم الشمولية) من المحتمل أن ينحرف فى استخدامه لهذه الوسيلة بالشكل الذى يخدم مجده الشخصى ويشوه خصومه ، ويقنع الجماهير بالحق والباطل أنه المنقذ والزعيم الملهم . ومن ثم تصبح وسائل الإعلام فى هذه الحالة أداة لخدمة شخص الزعيم بدلا

- J. Curran and J. Seaton, *Power without responsibility*: The press and Broadcasting in Britian, (London: Methuen, 1985), p. 258

(۱) يدل على ذلك أن وسائل الإعلام التي تعمل كمشروعات خاصة في المجتمع الأمريكي تقدم 90% من موادها للترفيه والتسلية مقابل 10% فقط لبرامج الخدمات العامة ، وتحتل برامج الإثارة والجنس والعنف النسبة الكبرى من محتوى البرامج الترفيهية انظر :

- عماد حسن مكاوي ، مرجع سابق ، ص 341 .

- J. Curran and J. Seaton, op. cit. p. 272

- وبالطبع ، فإن النظرة الواقعية لهذا السلوك من قبل القائمين على صنع الرسالة الإعلامية في ضوء غاياتهم ومصالحهم التي من حقهم تلبيتها ، تبرر سلوك هؤلاء الأفراد وتجعله سلوكا مشروعا . وهذا عين ما عبر عنه مؤلفو كتاب " وسائل الإعلام والمجتمع الحديث " بقولهم : " ثمة شعور متزايد بأن الناشرين والإذاعيين والمنتجين السينمائيين ليسوا بالضرورة أشرارا يتآمرون للدعاية بين الناس لتحقيق مصالحهم ، وقد أصبح المجتمع ينظر إليهم كأشخاص ذوى عقيدة صادقة أما اتجاهاتهم نحو المشروعات الاقتصادية فتقررها عادة الحقيقة البسيطة ، وهي أنهم رجال أعمال ، وقد أصبحت ورطتهم معروفة بوجه عام ، فالمتوقع من ناحية تأدية خدمة عامة والمطلوب منهم من ناحية أخرى أن يحققوا أرباحا " ، وليام ل. ريفرز و آخرون ، مرجع سابق ، ص 379 .

- وللمزيد حول استخدام وسائل الإعلام لتحقيق مصالح مالكيها أو المتحكمين فيها انظر:

- فانس بكارد ، إلهم يصنعون البشر ، ترجمة : زينات الصباغ ، الجزء الأول ، الألف كتاب الثاني (145) ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1994 ) ، ص ص 155 ، 161 .

من خدمة مصالح الأمة . وهكذا يمكن فهم جانب كبير من أسباب انحراف أداء وسائل الإعلام في أي مجتمع ، عن الدور الذي رسمته الفلسفة الإعلامية لها .

# ب – انعكاسات غايات الفرد " كمستقبل " على مضمون الرسالة

#### الإعلامية:

تنعكس غايات الفرد على مضمون الرسالة التى تقدمها وسائل الإعلام بشكل تلقائى ، ذلك لأنه من الطبيعى أن يتعرض الفرد كمستقبل للرسالة الإعلامية ، لتلك الرسائل التى يتوقع أن تحقق رغباته وتوقعاته وهذا لا شك يؤثر على القائم بالاتصال فى صنع الرسالة ، بحيث يصنع الرسالة التى يتوقع ألها تلاقى قبولا لدى جماهيره (١).

ولما كانت غايات الفرد المعتنق للكوزمولوجيا العلمانية تنحصر فى حيز هذه الدنيا ، فان هذا لاشك يجعل دور وسائل الإعلام يتمثل أساسا فى بث الرسائل التي تحقق هذه الغاية ، سواء من خلال تقديم رسائل ذات نفع آجل ( مثل الرسائل الثقافية والتعليمية والعلمية ...ا لخ ) أم ذات نفع عاجل وهى تلك الرسائل التي تساهم فى إعانة مستقبليها على قضاء أوقات ممتعة . وهذه النوعية من الرسائل هى الأكثر جذبا – لاسيما لعامة الجماهير – ، ولا تتورع وسائل الإعلام فى سبيل تحقيق رغبات جماهيرها عن تقديم المواد الجنسية – التي تصل أحيانا إلى حد الدعارة – والفضائح والجرائم وكل ما يشبع رغبات جماهيرها (٢) طالما كان ذلك لا يتنافى مع النمط السائد فى الحياة الاجتماعية ، أو على الأقل لا يجرمه القانون بشكل صريح طالما كان ذلك يخدم مصالح القائمين على أمر هذه الوسائل فى نفس الوقت (٣) .

<sup>(</sup>١) جيهان أحمد رشتي ، الأسس العلمية لنظريات الإعلام ، مرجع سابق ، ص ص 516 ، 517 .

<sup>(</sup>٢) حيث يبرر المسيطرون على وسائل الإعلام ، على سبيل المثال ، ما تحفل به برامج التلفزيون من جرائم قتل بأنهم يحاولون بذلك أن يقدموا للناس ما يحبونه .

<sup>-</sup> هربرت شيلر ، مرجع سابق ، ص 20 .

<sup>-</sup> يؤيد ذلك ما ذكره ز. برجنسكى فى كتابه " الانفلات " من أن " منتجى شرائط التليفزيون ذوى الثقافات الإباحية لهم ميزة تنافسية على من ليسوا من أصحاب تلك الثقافة ، وقد كانت النتيجة النهائية أن التليفزيون الغربي أصبح يميل يوما بعد يوم وبشكل متزايد إلى الأمور الشهوانية والجنسية والحسية " .

<sup>-</sup> ز. برجنسكي ، مرجع سابق ، ص ص 81 ، 82 .

<sup>-</sup> J. D. Brown, "Sex in the Media", in R. E. Hiebert and C. Reuss, op. cit. pp. 167, 171.

<sup>(</sup>٣) حيث أن الفيصل الحقيقي الذي يضع حدودا للمسموح لوسائل الإعلام أن تنشره هو القانون ، وذلك كنتيجة طبيعية لاستبعاد الدين الذي يمكن أن يعمل كمرشد أخلاقي داخلي للفرد ، سواء بوصفه مرسل

وهكذا وعلى ضوء حصر غايات الإنسان فى حيز الدنيا ، وحصر المقومات التى تحقق هذه البلدان المتع الحسية بشكل أساسى ، كان من الطبيعى أن تساهم وسائل الإعلام فى هذه البلدان فى تقديم المزيد من هذه المتع ، طالما أن هذا يتفق مع رغبات جماهيرها وطالما يتفق مع أهداف القائمين على أمر هذه الوسائل ومالكيها .

ويمكن القول أن ما تقدمه وسائل الإعلام من رسائل إعلامية هو انعكاس لما يجرى في كل مناحى حياة المجتمع الذى تعمل فيه هذه الرسائل. وهذا ما يجعل أى إدانة لما تقدمه وسائل الإعلام إدانة غير موضوعية ما لم تضع انعكاسات ما يجرى فى المجتمع على هذه الرسائل فى حسبالها. وفى هذا الصدد يقول مؤلفو كتاب " وسائل الإعلام والمجتمع الحديث " من أنه منذ أربعينيات هذا القرن عمد نقاد وسائل الإعلام فى العالم الغربي إلى تحويل انتقاداهم للكثير من عيوب وسائل الإعلام الإعلام من الناشر أو الإذاعى الفرد إلى النظام. والرأى الشائع اليوم ، هو أن وسائل الإعلام تتأثر بالعمليات الاجتماعية .. فالقوى الاجتماعية والاقتصادية ، ونظام القيم ، وحضارتنا بأكملها في واقع الأمر ، لها على الأقل أهمية مساوية للأشخاص فى تشكيل وسائل الإعلام والتأثير فى عملها . فإذا أردنا أن نغير من عمل وسائل إعلامنا ، فعلينا ، فى هذه الحالة ، أن نُدخل بعض التغيرات الأساسية على النظام الذى تعمل فيه . وهناك شعور متزايد أن كثيرا من الانتقادات الموجهة لوسائل الإعلام هى فى أساسها انتقادات حقيقية لمجتمعنا ونظام قيمنا فالنقاد ينفرون من المادية الراسخة فى حضارتنا بأكملها لا فى وسائل الإعلام فحسب (١) .

وهكذا يمكننا فهم غايات الفرد في ظل الكوزمولوجيا العلمانية من تفهم حقيقة العوامل التي تتفاعل في إنتاج الرسائل الإعلامية في العالم الغربي في صورها الحالية التي نرها عليها.

# ثانيا – غايات المجتمعات العلمانية وانعكاساتها على وسائل الإعلام:

للرسالة الإعلامية أو مستقبل لها . وفى مثل هذا المناخ يميل البعض إلى اختبار حدود المسموح به على أساس منطقى ، حيث لا توجد أى كوابح أخلاقية داخلية مطلقة ، وتصبح المسالة اختبار ما هو مؤثر وما هو غير مؤثر من القيود فى النظام القانوني ثم يتم العمل تبعا لذلك .

(١) وليام ل . ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص ص 278 ، 379 .

<sup>-</sup> ز . برجنسكي ، مرجع سابق ، ص ص 77 ، 78 .

تنحصر غايات أى مجتمع علمانى فى تحقيق مقومات الوجود السعيد لأفراده . وذلك من خلال إحداث التقدم المطرد على كافة الأصعدة ، لاسيما الصعيد الاقتصادى . ولما كانت رغبات أى مجتمع فى تحقيق التقدم المادى هى رغبات اكبر بكثير مما يمكن أن تقدمه الموارد الطبيعية للمجتمعات البشرية كافة . فان ذلك يمكن أن يؤدى بشكل تلقائى إلى إحداث صراع بين المجتمعات حول هذه الموارد ، مما قد يجعل إحداث تقدم اقتصادى لمجتمع ما مبنى على تخلف اقتصادى لمجتمع أو مجتمعات أخرى (1) يساعد على إمكانية وقوع مثل هذا الصراع غياب نظام دولى يحمى الضعيف من سطو القوى وغياب الالتزام الأخلاقي من قبل المجتمع القوى ، بالتعامل العادل مع غيره من المجتمعات المستضعفة ، "ذلك لأن كل مجتمع يكيف مفهوم العدالة تبعا لمصالحه العادل في هذه الحالة تحكمها أخلاقيات تختلف عن الأخلاقيات الفردية خلال متابعتها ذلك لأن الدول في هذه الحالة تحكمها أخلاقيات تختلف عن الأخلاقيات الفردية خلال متابعتها عملية تحقيق مصالحها القومية (7)

وقد حدث وانعكست طبيعة المصالح التى تسعى لها المجتمعات العلمانية وعدم وجود آلية لإلزام هذه المجتمعات بالتعامل الأخلاقي مع غيرها من المجتمعات ، على علاقة المجتمعات العلمانية المتقدمة بالشعوب المستضعفة في إفريقيا واسيا والأمريكتين ، وتمثلت في لهب ثرواها وخيراها وعرقلة تقدمها في سبيل تقدمها هي (٤) . وإذا كانت سيطرة الشعوب الغربية على شعوب الدول

<sup>(</sup>۱) من الوارد أن يؤدى تعدد غايات الأفراد أو المجتمعات دون وجود أساسيات متفق عليها في سلوك الجميع إلى حدوث صراعات و مآس .

<sup>-</sup> W. Galston, *Liberal Purpose*, (London: Cambridge University Press, 1991), p. 73.

ومثال واضح لذلك ما حدث لأفريقيا على أيدى المجتمعات الغربية الإمبريالية من فظائع ومآس .

<sup>-</sup> انظر في ذلك على سبيل المثال:

<sup>-</sup> والتر رودني ، أوروبا والتخلف في أفريقيا، ترجمة:أحمد القصير،سلسلة عالم المعرفة،عدد 132، 132 (الكويت:المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب،ربيع الآخر 1409،ديسمبر 1988)،ص ص 137، 210

<sup>-</sup> وللمزيد حول روح الاستعمار الغربية انظر:

<sup>-</sup> عبد الوهاب المسيرى ، " تحول الامكانية الابادية إلى حقيقة تاريخية " ، جريدة الشعب ، عدد 1997/4/4 ، ص 11 .

<sup>(</sup>٢) احمد فؤاد رسلان ، نظرية الصراع الدولى: دراسة فى تطور الأسرة الدولية المعاصرة ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1985 ) ص 124

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق ، ص 145

<sup>(</sup>٤) انظر ذلك في : حسين مؤنس ، مرجع سابق ، ص 333 ، كذلك ص ص958 ، 360

الفقيرة قد اتخذت شكل الاحتلال العسكرى حتى عهد قريب فإنها تكتفى فى الآونة الحالية بالسيطرة الاقتصادية والمهنية والثقافية والإعلامية (١)، والتى تؤدى فى النهاية لتحقيق نفس المكاسب التى كان يحققها الاستعمار العسكرى لكن .. بشكل أيسر .

## انعكاسات غايات المجتمعات العلمانية على استخدامما لوسائل الإعلام :

من الطبيعي أن ينعكس حصر غايات المجتمع العلماني في تحقيق التقدم لتوفير أسباب الرفاهية لأفراده . على كيفية استخدام هذا المجتمع لوسائل الإعلام للمساهمة في تحقيق هذه الغايات .

ولما كانت طبيعة هذه الغايات يمكن أن تقود إلى صراع بين المجتمعات لا سيما في المجال الاقتصادى (7). فان ذلك يؤدى بصورة طبيعية لاستخدام وسائل الإعلام من قبل أى مجتمع علماني كأداة هامة من أدوات كسب هذا الصراع مع الطرف الآخر ، وهنا ونتيجة لسيادة أخلاقيات المصلحة في المجال الدولي يمكن أن تستخدم وسائل الإعلام شتى الأساليب الدعائية التي تقلب الحقائق رأسا على عقب ، وتشوه صورة الخصم بالحق والباطل سواء في عيون جماهير شعبها أم في عيون أبناء الشعوب الأخرى ، وذلك لتهيئة الرأى العام المحلى وربما الدولى لأى عمل تقوم به حيال الدولة الخصم ، من خلال إعطاء هذه العمل مبررا يسوغه .

وإذا كان هذا الدور الذى يمكن أن تقوم به وسائل الإعلام فى خدمة غايات المجتمع العلمانى الذى تعمل فيه هو دورا طبيعيا تمليه عليها مصالح مجتمعها ، حتى لو كان هذا النشاط موجه ضد مجتمع علمانى آخر من بين منظومة المجتمعات المهيمنة . فان وسائل الإعلام فى المجتمعات العلمانية الغربية المهيمنة تسعى أيضا بشكل شبه متكامل لخدمة مصالح مجتمعاتها المتقدمة على حساب مصالح المجتمعات المستضعفة وذلك من خلال ما تقوم به من غزو ثقافى وهيمنة إعلامية على هذه المجتمعات ، وتعليل استغلالها لهذه المجتمعات بإبراز تخلفها ، وربما انحطاطها وبدائية شعوبها (٣) .

<sup>.</sup> 63 , 52 , 63 , 63 , 63 , 63 , 63 , 63 , 63

<sup>(</sup>١) حول ملامح هذه السيطرة الإعلامية وتأثيراتما انظر :

<sup>-</sup> J. Curran, et al, (eds), *Mass Communication and Society*, (New York: Edward Arnold, 1977), pp. 117, 134.

<sup>(</sup>٢) يقول جارودى في ذلك " يحدث التصور الكمى واللامحدود للرغبات وإرضائها غابة مصالح تتواجه ويعبر عنها عنف الإجرام والمواجهات الاجتماعية ، وعلى المستوى العالمي " توازن الرعب " . وبذلك يصبح العالم حلبة دامية "

<sup>96</sup> ، 81 ص ص 81 ، 96 ، 81

<sup>(</sup>٣) انظر نماذج لذلك:

كما أن وسائل الإعلام فى المجتمعات العلمانية – وفى سبيل سعيها للمساهمة فى تحقيق مصالح وغايات مجتمعاتها ، ومحاربة كل من يقف عقبة فى سبيل هذه المصالح – لا تتورع عن تشويه معتقدات الشعوب التى ترى ألها عقبة فى سبيل تبعية هذه الشعوب لمجتمعاتها ، وما يحدث من وسائل الإعلام الغربية تجاه العقيدة الإسلامية خير مثال (1).

وهكذا تنعكس غايات المجتمعات العلمانية المنحصرة في تحقيق مصالح أفرادها الدنيوية ، والتي تفتقر إلى إطار أخلاقي ملزم يحدد كيفية تحقيقها ، على أداء وسائل الإعلام في هذه المجتمعات انعكاسا بينا .

- محمد الرميحي ، لماذا الدعوة لنظام إعلامي جديد ، مقدمة لكتاب مصطفى المصمودي ، النظام الإعلامي الجديد ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد (94) ، (الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، أكتوبر 1985) ، ص ص 7 ، 8

#### انظر كذلك:

- سليمان صالح ، ظاهرة التحيز في وسائل الإعلام الغربية دراسة تطبيقية على الصحافة البريطانية " مجلة الدراسات الإعلامية العدد 75 ( القاهرة : المركز العربي الإقليمي للدراسات الإعلامية للسكان والتنمية والبيئة ، أبريل يونيو 1994 ) ص ص 88 ، 98
  - للمزيد حول استخدام وسائل الإعلام للسيطرة على العقول وتضليل الشعوب انظر:
  - مختار التهامي ، الصحافة والسلام العالمي ، ط\_ 2 ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت ) ص 245
    - انظر أيضا ، على سبيل المثال : دور وسائل الإعلام الأمريكية في الأزمة الأمريكية الليبية في :
- جريجورى فوتس ، "ليبيا قصة حكومة " ، في سيمون سرفاني (محرر) ، وسائل الإعلام والسياسة والخارجية ، ترجمة : محمد مصطفى غنيم ، ( القاهرة : الجمعية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية ، 1995 ) ص ص 67 ، 80
- (١) انظر : محمد على العويين ، **الإعلام الإسلامي الدولي بين النظرية والتطبيق** ، ط2 ، (القاهرة : عالم الكتب ، 1987 ) ص ص 54 ، 72

# انًطهبانطنت غيادة الأسلامية والمحالية المراكة المراكة

إذا كانت الكوزمولوجيا العلمانية تحصر الغايات التى تبشر بها فى إسعاد معتنقيها فى حيز هذه الدنيا ، وتنظر لكيفية بلوغ هذه الغايات للأفراد والمجتمعات ، فإن الكوزمولوجيا الإسلامية لا تعد معتنقيها السعادة فى هذه الدنيا فحسب ، بل تبشرهم بالخلود فى الجنة . دار السعادة الأبدية . كما ألها لا تحصر مقومات السعادة فى المتع الحسية – مثل الكوزمولوجيا العلمانية – بل تعطى الجانب الروحى المكانة اللائقة به (١) . وتعول عليه فى القيام بدور جوهرى فى إسعاد الفرد فى هذه الدنيا بالإضافة إلى ألها تعتبره المدخل الأساسى للسعادة الأبدية فى الآخرة .

وقد ختم الخالق – سبحانه – منهاجه الذي ارتضاه لعباده ، برسالة مهيمنة هي رسالة - محمد صلى الله عليه وسلم – ، معلنا فيها "وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّدِعُوهُ وَلا تَتَّدِعُوا

- عبد المنعم محمد خلاف ، المادية الإسلامية وأبعادها ، ط2 ، ( القاهرة :دار المعارف ، ب ت ) ص ص114 ، 121

<sup>(</sup>١) حول أبعاد النفس الإنسانية في الإسلام انظر:

<sup>(</sup>٢) أبو الفداء إسماعيل ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، الجزء الثالث ، (الإسكندرية: مكتبة الحرية ، ب ت) ، ص 164 .

<sup>(</sup>٣) طه ، آيات 123 ، 125 .

السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُّونَ " (1) ، ومبشرا متبع هذا الصراط بالسعادة في الدارين "مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُوْمِنٌ فَلَنُهُ عِبِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ " (٢)

و لما كانت الغايات - كما ذكرنا سلفا - درجات ، منها ما هو وسيلة لغاية ، ومنها ما هو وسيلة لغاية ابعد . فإن وسيلة المسلم في بلوغ سعادة الدارين ، والتي تعد غاية في نفس الوقت هي خلافة الله في أرضه (٣) و إخلاصه العبودية له (٤) . وإذا ما استطاع العبد تحقيق ذلك ، تحققت له السعادة في الداريين . وإن كان المؤمن الحق ينبغي أن تكون له غاية أسمى من السعادة في الداريين فهذه نتيجة طبيعية تعهد بها الخالق لمن تبع منهجه - هذه الغاية العليا هي إرضاء الله سبحانه وتعالى ، حتى لو كان ذلك مدعاة لسخط الكون عليه بما حوى . وإذا ما استطاع أن يحقق المؤمن إرضاء الله سبحانه وتعالى ، نال اعلى غاية يمكن أن يتطلع إليها مخلوق في هذا الوجود ، إلا وهي رضوان الله سبحانه وتعالى "وَعَدَ الله المُونِ عَدْنُ وَرِضُوانٌ مِنْ الله الله الله وَهُ وَالْفَوْرُ الْعَظِيمُ " (٥) في هذا الوجود ، إلا وهي رضوان في هذا الوجود ، إلا وهي (الله سبحانه وتعالى "وَعَدَ الله المُونُ عَنْ وَرِضُوانٌ مِنْ الله الله الله الله وَمَسَاكِنَ طَبِهُ فَيه جَنَّانِ عَدْنُ وَرِضُوانٌ مِنْ اللّهِ أَكْبَرُ دُلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ " (٥)

وكما أوضح الإسلام المنهاج الذى ينبغى أن يسير عليه المؤمن فانه أوضح السبيل الذى ينبغى أن يهتدى به الكيان الاجتماعى المسلم فى تحقيق مجتمع الاستخلاف والعبودية المطلقة للخالق الأعظم .

وفيما يلى نعرض للمهام التى ينبغى أن يضطلع بها المجتمع المسلم فى سبيل تحيق مجتمع الاستخلاف ، ودور وسائل الإعلام فى المساهمة فى هذه المهام . ثم نعرض لانعكاسات غايات الفرد المسلم على تفاعله فى العملية الإعلامية .

#### سبل تحقيق مجتمع الاستخلاف ودور وسائل الإعلام في ذلك :

(١) الأنعام – أية 153

<sup>(</sup>٢) النحل – أية 97.

<sup>(</sup>٣) انظر آيات : البقرة - 30 ، والأنعام -165 ، الأعراف - 69 ، 74 ، يونس - 14 ، النمل - 62 ، هوالله علم - 62 ، فاطر -39 ، ص - 26 .

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال آيات : يوسف -40 ، يونس -3 ، مريم -36 ، يس -61 ، الزخرف -40 ، الذاريات -56 .

<sup>(</sup>٥) التوبة – أية 72 .

إذا كان المجتمع العلماني يسعى لتحقيق التقدم المطرد المفضى إلى إقامة المجتمع الفردوسي ، فان المجتمع المستخلاف المفضى إلى سعادة أفراده فى الدارين غاية عليا له . وهو فى سبيل تحقيق مجتمع الاستخلاف يسعى بكافة مؤسساته (السياسية – الاقتصادية – الاجتماعية – الإعلامية ... الخ ) وفى ضوء المنهج الإلهى إلى تحقيق ثلاث مهام كبرى هى : –

1-1 إعمار الكون : وذلك من خلال تسخير الكون والكائنات لما فيه النفع .. نفع الإنسان ، ونفع الكائنات من حوله (1) ويأتى هذا من خلال الكشف عن الحقائق والقوانين العلمية التي تحكم عمل الأشياء الطبيعية ، ومن خلال الكشف عما تحويه الأرض من كنوز وثروات ، مما يتيح له التقدم المادى وترقية الجانب المادى من حياة أعضائه (7).

2- إعلاء كلمة الله بين أفراده و إقامة شرعه فيهم ، وتوفير المناخ الذى يتيح لهم أن يعبدوا الله حق عبادته ، وان يحققوا أعلى ما تسمح به ملكاتهم من السمو المادى والروحى واللذان تكتمل هما سعادتهم (٣)

3- إعلاء كلمة الله فى أرضه ، بالدعوة إلى دينه ، بكافة السبل المتاحة ، وتحقيق المجتمع الذى يمثل خير أمة أخرجت للناس "كُنْتُمْ هَيْرَ أُمَّةٍ أُهْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْمَوْنَ عَلْ الله عَنْ الْمُعَارُونَ بِاللَّهِ" ( ثَا وَ تَعَيق وظيفة الأمة فى الشهادة على الأمم .

(١) انظر : عبد الحميد احمد أبو سليمان ، أزمة العقل المسلم ، مرجع سابق ، ص ص 135 ، 136 .

(٢) انظر: عمر التومي الشيبان ، مفهوم الإنسان في الفكر الإسلامي ، الكتاب الإسلامي ( 19) ( طرابلس: الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع و الإعلان ، يوليو 1987) ص ص 263 ، 269 .

(٣) انظر : راشد الغنوشي ، الحريات العامة في الدولة الإسلامية ، ( بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ، 1993 ) ص ص 326 ، 327 .

- عبد الحميد أحمد أبو سليمان ، أزمة العقل المسلم ، مرجع سابق ، ص ص 23 ، 24 كذلك ص ص 176 ، 179 .

- محمد ياسين عريبي ، تأملات في بناء المجتمع المسلم ، ط 2 ، ( طرابلس : منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1990 ) ص 29 .

(٤) آل عمران ، أية 110

- حول سبل قيام الأمة المسلمة بمهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر انظر:

- حامد العالم ، المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ، سلسلة الرسائل الجامعية ( 5) الطبعة الثانية ( فرجينا ) ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي 1994 ) ص ص 248 ، 250 .

هذه هى المهام الثلاثة الكبرى التى يسعى المجتمع المسلم للاضطلاع بها على النحو الذى حددته شريعة الإسلام للفرد لتحقيق مجتمع الاستخلاف ، الذى يسعد أفراده فى هذه الدنيا ، ويجعلهم أهلا للسعادة الأبدية فى الآخرة .

ولا شك أن هذه المهام هي التي تحدد وظائف وسائل الإعلام في المجتمع المسلم ، والتي يمكن تلخيصها على النحو التالي :

المساهمة في الوظيفة العمرانية ، بالحض على العمل والبناء (١) وتوضيح القيم الإسلامية التي تحكم المهمة العمرانية ، ومراقبة جوانب الخلل وفضح أى إفساد أو تقصير سواء أكان صادرا من قِبل الأفراد أم الجماعات أم الهيئات . وذلك في إطار الالتزام بالقيم الإسلامية في العمل الإعلامي .

المساهمة فى تحقيق مجتمع العبودية الخالصة لله سبحانه وتعالى ، بترسيخ عقيدة الإيمان بالله الواحد الأحد فى نفوس الناس (7) ، وترسيخ السيادة لشرعه (7) وفضح أى انحراف عنها والدعوة لتصحيحه (4) .

المساهمة فى إعلاء كلمة الله فى أرضه بالدعوة للإسلام فى شتى بقاع الأرض ، وبالسبل المتاحة  $^{(0)}$  وبذلك يساهم الإعلام فى المهمة الثالثة لمجتمع الاستخلاف .

وكما حددت شريعة الإسلام المهام التي ينبغي على وسائل الإعلام المساهمة في تحقيقها ، فقد حددت أيضا السبل التي ينبغي أن تهتدى بها في سعيها لإنجاز هذه المهام ، سواء كان ذلك على مستوى المجتمع الداخلي الذي تعمل به ، أم على المستوى الدولى . فوسائل إعلام المجتمع المسلم مأمورة في كل ذلك بالالتزام بالإطار الذي رسمته لها الشريعة .

وإذا نظرنا إلى الإطار الذى ينبغى أن تتحرك وسائل إعلام المجتمع المسلم على هداه ، فى سعيها إلى تحقيق أهداف ومصالح مجتمعها الخارجية نجد أنه إطار يلزمها بأسمى و أعدل أشكال الإعلام الدولى فهى – فى ظله – لا تنطلق فى سعيها لتحقيق أهداف مجتمعها تبعا للإطار الذى

-كذلك محمد على العويني، الإعلام الإسلامي الدولي بين النظرية والتطبيق، مرجع سابق، ص 38

<sup>(</sup>١) محمود سفر ، مرجع سابق ، ص 61

<sup>(</sup>٢) سعيد بن على بن ثابت ، مرجع سابق ، ص 121 .

<sup>(</sup>٣) محمد سيد ساداتي الشنقيطي ، الإعلام الإسلامي ، الأهداف والوظائف ، سلسلة دراسات في الإعلام والرأى العام ، (الرياض : دار عالم الكتب ، 1991) ص 7 .

<sup>(</sup>٤) انظر : محمد كمال الدين أمام ، مرجع سابق ، ص ص 193 ، 200 .

<sup>(</sup>٥) نفس المرجع ، ص ص 214 ، 216 .

تحدده لها أخلاقيات المصلحة ، وإنما تلتزم بما وضعته شريعة الإسلام من قواعد أخلاقية سامية للتعامل مع غيرها من مجتمعات الإنسانية سواء فى زمن السلم أم زمن الحرب (1) .

وهكذا وكما تتحدد مهام وسائل الإعلام تبعا للغايات العليا التي حددها الإسلام للمجتمع المسلم ، تتحدد حركتها في سبيل تحقيق هذه الغايات تبعا لشريعته (٢).

#### انعكاسات غايات الفرد المسلم على العملية الإعلامية :

إذا كانت غايات الفرد في الكوزمولوجيا العلمانية ، كما ذكرنا ، لا تعد غايات مقنعة ، و إنما هي وسائل ضخمت في ظل إسقاط الحياة الآخرة – وهي الغاية الحقيقية – من الحسبان ، وبالتالي إسقاط أي أهمية حقيقية للجانب الروحي ، لتصبح الغايات الدنيوية غايات عليا ينفق المرء حياته من اجلها . إذا كان هذا هو حال غايات المؤمن بالكوزمولوجيا العلمانية ، فإن الكوزمولوجيا الإسلامية تمد الإنسان بالغايات الحقيقية التي ينبغي أن يُحسن السعى للفوز بها ، والتي تتمثل في أعلى درجاها في طاعة خالقه والسعى الدؤوب لنيل رضوانه . وتحقيق هذه الغايات العليا له مردودان طبيعيان ، هما الحياة الطيبة في الدنيا والخلود في النعيم الفردوسي في الآخرة .

ولما كانت الحياة لن تطيب لفرد إذا ما أهمل أحد جانبي وجوده المادى والروحى ، فان الإسلام لم يحرم أتباعه من التمتع بطيبات الدنيا "قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِيمِ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنْ الرِّزْقِ" (٣) .

ولا يختلف الفرد المسلم عن نظيره العلمانى إلا فى البعد عن الإسراف أو التبذير ، وفى التزامه بقواعد الشريعة المتعلقة بسبل التمتع بهذه الطيبات ، للتمتع بهذه الطيبات ، ويتفوق عليه بإشباع الجانب الروحى ... وهكذا تطيب الحياة .

وإذا كانت الضوابط التى يضعها المجتمع العلمانى على سلوك أفراده فى سعيهم لتحقيق غايتهم وأهدافهم ، تفتقر – على قلتها وعدم ثباتها – إلى آلية تلزم الأفراد بها إلزاما ذاتيا ، فإن المجتمع المسلم ، قد وضعت له شريعته ضوابطاً أخلاقية ثابتة وشاملة لكافة مناحى الحياة ، وتكفل المشرع

<sup>(</sup>١) حول قواعد التشريع الدولي في الإسلام في زمن السلم والحرب انظر:

<sup>-</sup> محمد الصادق عفيفي ، **الإسلام والعلاقات الدولية** ، سلسلة دعوة الحق : عدد (36 ) ( مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، ربيع الأول 1405 هـ : ديسمبر 1984 م ) ص ص 31 ، 38 .

<sup>(</sup>٢) حول أخلاقيات الإعلام الإسلامي الدولي: انظر:

<sup>-</sup> أمنية الصاوى ، عبد العزيز شرف ، نظرية الإعلام في الدعوة الإسلامية ، (القاهرة: مكتية مصر ، ب ت) ، ص ص 189 ، 194 .

 <sup>(</sup>٣) الأعراف - آية 32.

الأعظم بمراقبة التزام كل فرد فى المجتمع المسلم بهذه الأخلاقيات ، ومحاسبته على أى خلل يبدر منه إذا ما استطاع الإفلات من محاسبة المجتمع  $^{(1)}$  ولاشك أن علم الفرد المسلم أنه فى كل حركة من حركاته وسكنه من سكناته تحت رعاية الله وسلطانه ورقابته يجعله " يستلهمه كمشرع لحركته حتى فى أدق التفاصيل "  $^{(7)}$  كما يدفعه إلى الالتزام الكامل بكل ما أمر ، حتى لو علم أنه سينجو من المحاسبة على تقصيره فى هذا الأمر فى الدنيا ، هذا من ناحية ، وتجنب كل ما نهى عنه ، حتى لو كان يعلم تماما أنه سينجو من ادبى عقاب أو لوم فى هذه الدنيا إذا اقترف ما نهى الله عنه ، من ناحية أخرى .

بعد هذا العرض الموجز لغايات الفرد المسلم وسبل تحقيقها ، نعرض لأهم انعكاسات هذه الغايات التى تسكن الذات المسلمة ، على دورها فى العملية الإعلامية سواء أكان الفرد "مرسلا" أم "مستقبلا" .

#### أ – انعكاس غايات الفرد المسلم " كمرسل " على دوره في

#### العملية الإعلامية :

لا شك أن المؤمن الحق الذى يتخذ من إرضاء خالقه غاية عليا ، يلتزم فى كل رسالة يصيغها أو يتحكم فى صنعها – (سواء أكان قائما بالاتصال أم مالكا للوسيلة الإعلامية أو متحكما فيها) – بالصورة التى تخدم غايته العليا مهما كانت النتائج:

- فهو كقائم بالاتصال يسعى لنشر ما يمليه عليه دينه ، ويحقق المصالح والمنافع الحقيقية لمستقبليه ، ويرضى خالقه ، مهما واجه في سبيل ذلك من عقبات .

- فهو لا يخشى غضب مالك الوسيلة الإعلامية التي يعمل هِما ، أو غضبة المتحكم فيها حتى لو نجم عن ذلك فقدانه لعمله في هذه الوسيلة "فَلا تَذْشَوْا النَّاسَ وَاذْشَوْنِهِ وَلا تَشْتَرُوا

- محمد عز العرب السماحي ، مرجع سابق ، ص ص 187 ، 192

<sup>(</sup>١) حول بواعث الالتزام الأخلاقي في الإسلام انظر:

<sup>-</sup> محمود شلتوت ، مرجع سابق ، ص ص 35 ، 36 .

<sup>-</sup> محمد ممدوح العربي ، **الأخلاق والسياسة في الفكر الإسلامي والليبرالي والماركسي** ، (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1992 ) ص ص 208 ، 229

<sup>-</sup> محمد الرخيلي ، وظيفة الدين في الحياة وحاجة الناس إليه ، (طرابلس: منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1991) ص ص 90 ، 93 .

<sup>(</sup>٢) محمد عبد الله دراز ، دستور الأخلاق في القرآن ، مرجع سابق ، ص 134 .

بِأَيِاتِي ثَمَناً قَلِيلًا " ('). فهو يعلم أن الرزق من عند الله وهو المتكفل به "وَمَا مِنْ دَابَّة فِي اللهُ وهو المتكفل به "وَمَا مِنْ دَابَّة فِي اللهُ وهو المتكفل به "وَمَا مِنْ دَابَّ فِي كِتَابٍ مُبِينِ" ('<sup>\*)</sup>. وهو لا يخشى فقدان مكانته في هذه الوسيلة لأنه يعلم أن من يعز أو يذل هو الله ، "قُلُ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكَ مِنْ تَشَاءُ وَتُخِرُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِلُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِلُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِرُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِرُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِرُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِلُّ مَنْ تَشَاءُ وَيَخِرِ " ("). بيدِكَ الْفَيْدُ وَلَا اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ " (").

- كما أنه في سبيل سعيه لنيل رضوان خالقه ، يعلن الحق حتى لو كان في ذلك قديد لحياته من قبل الحاكم ، لأنه يعلم أن الموت والحياة بيد الخالق "وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُونَ إِلا بِإِذْنِ اللَّهِ كِنَابًا مُوَّجَلا " (٤) . وحتى إذا شاء الله أن يفقده حياته في سبيل الدعوة إلى الحق فانه يعلم أن له عند الله أجرا عظيما "وَلا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَانًا بَلُ أَحْبَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ بُورْزَقُونَ " (٥) .

وهكذا فما دام الأمر كله بيد الخالق ، فلا مجال للخوف أبدا على شئ ، وبذلك يستمد الفرد من هذا التأمين الإلهى زادا يجعله يستهين بالحياة ويدفع برأيه إلى ساحة العلانية غير مبال بما قد ينتظره ، حتى لو كان ذهاب الحياة ذاها (٢٠).

- والفرد المؤمن كمالك للوسيلة الإعلامية يعلى رضوان الله على أى نفع مادى يعود عليه من جراء امتلاك هذه الوسيلة مهما كان حجمه . ومن ثم فانه لا يبث عبرها إلا تلك الرسائل التى ترضى عنها شريعة خالقه ، لا تلك التي تُرضى رغبات جماهيره و أهوائهم .

- كما أن الفرد المؤمن إذا ما كان متحكما أو له قدر من السلطان على ما تبثه وسائل الإعلام فى مجتمعه ، يستخدم هذه الوسائل بالشكل الذى يحقق غايته العليا وهى رضوان الله ، لا بما يحقق له مجدا زائلا أو شهرة زائفة أو غير ذلك من عرض الدنيا .

وهكذا فان النزام الفرد المسلم بمصلحته الحقيقية المتمثلة فى تحقيق أسمى الغايات وهى رضوان الله – سبحانه وتعالى – يؤدى بشكل تلقائى إلى النزامه بشريعة الله ومنهاجه ، والتى تحقق لأفراد المجتمع المسلم السعادة فى الدارين .

<sup>(</sup>١) المائدة ، آية 44 .

<sup>(</sup>٢) هود ، أية 6 .

<sup>(</sup>٣) آل عمران ، أية 26.

<sup>(</sup>٤) آل عمران ، أية 145 .

<sup>(</sup>٥) آل عمران ، أية 169 .

<sup>(</sup>٦) محمود يوسف مصطفى ، حرية الرأى فى الإسلام ، ( القاهرة : مكتبة غريب ، ب ت ) ص 46 .

### ب – انعكاسات غايات الفرد المسلم " كمستقبل " على دوره في العملية الإعلامية :

لا شك أن الفرد المسلم يسعى "كمستقبل "للتعرض للرسائل الإعلامية التى تقرها شريعة خالقه ، ويتجنب كل ما قد يسخطه عليه مهما كان فى التعرض لهذه الرسائل من متع عاجلة تستجدى غرائزه وتثير شهواته . ولا شك أن صانع الرسالة الإعلامية عندما يضع فى حسبانه طبيعة الرسالة التى يحبذها جمهوره المسلم فان ذلك يدفعه لا محالة لصياغة رسائله صياغة أخلاقية راقية ، فضلا عن كونه لن يبث من الرسائل إلا كل ما هو نافع ومفيد (١) .

\* \*

من خلال عرضنا السابق للغايات التى تبشر كها الكوزمولوجيا العلمانية معتنقيها ، والنظريات الاجتماعية التى وضعت لتحقيق هذه الغايات ، والدور الذى ألقته هذه النظريات على وسائل الإعلام للمساهمة فى تحقيق هذه الغايات ، وانعكاسات هذه الغايات على الواقع الفعلى للإعلام فى المجتمعات العلمانية ، ومن خلال عرضنا للغايات المناظرة التى تبشر كها الكوزمولوجيا الإسلامية ، والدور الملقى على كاهل المجتمع المسلم فى تحقيقها ، وما يلقيه المجتمع المسلم على عاتق وسائل الإعلام من مسئولية للمساهمة فى تحقيق هذه الغايات تتضح لنا حقيقة جلية تتمثل فيما يلى :

- أن الغايات التى تسعى وسائل الإعلام فى ظل الكوزمولوجيا العلمانية للمساهمة فى تحقيقها - سواء للأفراد أو للمجتمعات - تختلف اختلافا بينا عن الغايات التى تسعى ها وسائل الإعلام فى ظل الكوزمولوجيا الإسلامية . فعلى حين تحصر وسائل الإعلام - طبقا لغايات الكوزمولوجيا الدنيوية - كامل جهدها فى المساهمة فى تحقيق أهداف دنيوية محضة ، ولا تلقى بالا لمصير الإنسان بعد هذه الحياة ، وعلى حين ينحصر دورها فى المساهمة فى تحقيق إشباع الأهداف والغايات الحسية والمادية للأفراد ، دون أن تلقى لمتطلبات الروح بالا ، نجد أن وسائل الإعلام الملتزمة بالمساهمة فى تحقيق غايات الكوزمولوجيا الإسلامية ، ينبغى أن تساهم فى مساعدة الفرد فى تحقيق غايته الدنيوية والأخروية ، و أن تسعى للمساهمة فى تلبية حاجاته المادية والروحية . وعلى حين أن وسائل الإعلام فى ظل فلسفات الإعلام الوضعية تسعى للمساهمة فى تحقيق غايات مجتمعها الدنيوية المخضة والتي تتمحور غالبا حول تحقيق التقدم فى شتى المجالات ، والتفوق على ما عاداه من مجتمعات . وما إلى ذلك مما تتطلع إليه المجتمعات العلمانية فى واقع الحال ، وتسعى إلى تحقيقه بكل السبل المشروعة وغير المشروعة . فإن وسائل الإعلام فى ظل الفلسفة الإعلامية التى تتمشى مع غايات

<sup>(</sup>١) حول انعكاسات سمات الفرد المسلم "كمستقبل " على صياغة المرسل لرسالته الإعلامية ، انظر :

<sup>-</sup> محمد منير حجاب ، مبادئ الإعلام الإسلامي ، ب ن ، 1982 ، ص ص 26 ، 30 .

الكوزمولوجيا الإسلامية ، ينبغى أن يصبح همها الحقيقى خلال سعيها للمساهمة فى تحقيق غايات مجتمعها المسلم – منصبا على تحقيق مجتمع الاستخلاف ، والمساهمة فى قيام الأمة المسلمة بدورها فى الشهادة على أمم الأرض ، و إعلاء كلمة الله وتوصيلها لكل آذن ، وذلك بالإضافة لمساهمتها فى كل ما يحقق للمجتمع المسلم عناصر القوة والغلبة على أعدائه ، ملتزمة فى ظل ذلك بأخلاقيات الإسلام السامية .

وهكذا ومن خلال هذه المقارنة السريعة بين مجمل الغايات التي ينبغي أن تساهم في تحقيقها وسائل الإعلام في الكوزمولوجيا العلمانية ، ومجمل الغايات التي ينبغي أن تساهم في تحقيقها وسائل الإعلام في الكوزمولوجيا الإسلامية ، يتضح لنا وبجلاء أن الفلسفة الإعلامية التي تُنظر لعمل فلسفات الإعلام في الكوزمولوجيا الإسلامية لابد أن تختلف عن نظير تما في الكوزمولوجيا العلمانية ، وإن كانت هناك إمكانية للالتقاء بينهما ، فإلما قد تكون في استفادة فلسفة الإعلام الإسلامية من بعض الأساليب التي تلجأ إليها هذه الفلسفات كسبل مثلي لتحقيق اعلى فاعلية لمساهمة وسائل الإعلام في غايات المجتمع ، شريطة ألا تحمل هذه الأساليب في طياقا أية مضامين تتنافي مع أهداف وغايات الكوزمولوجيا الإسلامية .

#### الخلاص ـــــت:

من خلال عرضنا – فى هذا الباب – لملامح الكوزمولوجيا التى ثار عليها الإسلام قبل أن يثور عليها العقل الغربى ، ومن خلال عرضنا للكيفية التى تسنى خلالها للعقل الوضعى القضاء على هيمنة هذه الكوزمولوجيا ، وبناء كوزمولوجيا جديدة بديلة لها ، ومن خلال عرضنا للكيفية التى تم خلالها التنظير للفكر الاجتماعى والإعلامى الوضعى بالصورة التى يحقق بها غايات هذه الكوزمولوجيا ، ومن خلال مناقشتنا النقدية للمسلمة الرئيس فى هذه الكوزمولوجيا ، وعرضنا لأوجه الخلل والقصور التى خلفتها فى مسلماتها الفرعية وغاياتها وما قام فى ظلها من فكر اجتماعى وإعلامى ، ومقارنة كل ذلك بمسلمات الكوزمولوجيا الإسلامية وغايتها ، وانعكاساتها على الفكر الاجتماعى والإعلامى الذى يلائمها ، من خلال كل ذلك يمكن أن نخلص إلى عدة نتائج تتمثل أهمها فيما يلى :-

- أن ما دعى العقل الغربى للخروج على الكوزمولوجيا المسيحية وابتداعه للكوزمولوجيا العلمانية ، وما أقامه فى ظلها من فكر اجتماعى وإعلامى يناسبها ، لا اثر له البتة فى الكوزمولوجيا الإسلامية التى تجل العقل وتعلى من شأنه .

- أن المسلمة أو المقدمة الرئيس التي يقوم عليها بنيان الكوزمولوجيا العلمانية بأسرها ، تقوم على منطق خاطئ أساسا ، هذا بالإضافة إلى تهاوى معطيات العلم المادى التي مثلت أهم ركائزها ، في القرن العشرين ، ومن ثم فان هذا يجعلها قائمة على غير أساس حتى من العلم المادى ذاته ، مما يجعل المنطق السوى يرفض التسليم بها ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن ما أظهرته المقارنة بين هذه المسلمة والمسلمة المناظرة لها في الكوزمولوجيا الإسلامية من اختلاف كامل بينهما لاشك يجعل رفض هذه المسلمة من قبل كل معتنقى الكوزمولوجيا الإسلامية أمرا حتميا ، كما يدفع - وبشكل حتمى - أيضا إلى رفض كل ما يقوم عليها من أبنية فكرية اجتماعية أو إعلامية ما دمنا نوفض الأساس الذي تقوم عليه .

- أن المنهجية التي تم في ضوئها بناء العلوم الاجتماعية بما فيها فلسفات الإعلام الوضعية ، والتي تستبعد الاستعانة بأي مصدر فوق بشرى كمصدر علوى للحقائق الثابتة ، ولا تؤمن إلا بكل ما هو محسوس ، وتعتمد اعتمادا كاملا على العقل القاصر بطبيعته في فهم وتفسير هذا الواقع والتنظير لسبل التفاعل المثلى مع معطياته ، من الطبيعي أن تنتج أبنية فكرية ذات صحة نسبية ، وعرضة للتغير تبعا لظهور متغيرات جديدة . ومن ثم فان هذا يشكك في صحة وصلاحية الفلسفات الإعلامية الوضعية سواء لمجتمعاها أو لغيرها من أساسها .

- أن المنهجية التي يتم في ضوئها إقامة أى بناء نظرى في الكوزمولوجيا الإسلامية تختلف اختلافا تاما عن نظيرتما الوضعية ، وهذا كفيل بان يجعل اقتباس أى بناء نظرى وضعى وغرسه في الأرضية الإسلامية قائما على غير أساس ، وهذا لا شك ينطبق بوضوح على فلسفات الإعلام التي

أنتجتها المنهجية الوضعية كما ينطبق على أى بناء فكرى وضعى يحاول البعض غرسه فى الأرضية الإسلامية .

- أن إنكار الكوزمولوجيا العلمانية للحياة الآخرة أو على الأقل إسقاط أى أهمية لها ، وحصر اهتماماتها في حيز هذه الدنيا ، وبناء نظريات اجتماعية تنظر في شتى مناحيها للكيفية المثلى التي يمكن من خلالها تحقيق هذه الغايات للأفراد والمجتمعات ، كان من الطبيعي أن يفرز فكراً إعلامياً ينصب كامل اهتمامه على رسم افضل السبل التي يمكن من خلالها أن تساهم وسائل الإعلام في تحقيق هذه الغايات . ومن الطبيعي أن يكون مثل هذا الفكر الإعلامي ، وما أفرزه من فلسفات مختلفة غير صالح لتحقيق غايات مغايرة مثل غايات الكوزمولوجيا الإسلامية

ومن خلال هذه النتيجة الأخيرة ، وعلى ضوء ما سبقها من نتائج مما تكشف لنا عبر دراستنا النقدية لفلسفات الإعلام الوضعية ، على مستوى المقدمات الأساسية التي أفرزها . ومن خلال مقارنة هذه المقدمات بالمقدمات المناظرة لها في الكوزمولوجيا الإسلامية . يتبين لنا عدم صلاحية النقل الكامل لأى فلسفة من فلسفات الإعلام الوضعية إلى الأرضية الإسلامية لأن هذه الفلسفات تشكلت أساسا بالصورة التي تمكنها من المساهمة في تحقيق غايات كوزمولوجيا مغايرة تماما للكوزمولوجيا الإسلامية . وإن كان هذا لا يعنى الجزم بعدم إمكانية الاستفادة من بعض طروحات هذه الفلسفات ، وهو ما ستكشف عنه دراستنا للمقدمات المباشرة التي شكلت الملامح الدقيقة لها ولقولات هذه الفلسفات ذاها .

البالهانى البالهانى الماله الماله الماله الماله الله الماله الما

#### تمى\_\_\_\_د

ذكرنا آنفا أن النظريات الاجتماعية الوضعية بشتى فروعها – السياسية والإعلامية و .... الخ – لا تعدو أن تكون وسائلا فكرية تنطلق من مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية ساعية للمساهمة في تحقيق غاياةا . ورغم أن هذه النظريات تتحد في المنطلقات والغايات إلا ألها تختلف فيما بينها حول الكيفية المثلى لتحقيق هذه الغايات ويعود هذا الاختلاف – وبشكل أساسى – إلى المسلمة الفرعية الأولى في الكوزمولوجيا العلمانية والتي تنطلق منها هذه النظريات وهي مسلمة "عدم وجود مصدر علوى للحقيقة " والتي ترتب عليها ، وبشكل طبيعي ، إلقاء عبء التنظير للوجود الاجتماعي الأمثل – وبصورة كاملة – على عاتق العقل البشرى بقدراته المحدودة التي تجعل إدراكه للظواهر المحيطة به – لا سيما الظواهر الإنسانية المعقدة بطبيعتها – إدراكا جزئيا – ، وهذا ما يجعل أحكامه التي يصدرها بصددها تتسم بالنسبية ، وعرضة للتغير الزمان والمكان ، ويفتح مجالا واسعا أمام الخلاف بين الرؤى التي تعالج قضية واحدة ، بتعجر الزمان والمكان ، ويفتح مجالا واسعا أمام الخلاف بين الرؤى التي تعالج قضية واحدة ، نتيجة لاحتمالية تركيز كل رؤية منها على جانب مغاير لما قد يحظى باهتمام عداها من الرؤى التي تتناول ذات القضية .

وفى ظل ذلك كان من الطبيعى أن يقع اختلاف بين طروحات المفكرين الاجتماعيين حول الكيفية المثلى التي يمكن خلالها تحقيق الوجود السعيد للكائن البشرى في حيز هذه الحياة الدنيا ، ورغم أن الإنسان كان في جميع النظريات الاجتماعية الوضعية - محور دراستنا - هو المنطلق والغاية ، إلا أن اختلاف الزاوية التي نظر منها دعاه كل نظرية من هذه النظريات إلى الإنسان في محاولتهم لفهم حقيقته ، والتعرف على سماته وطبائعه - كانت العلة الأساسية الكامنة وراء اختلاف تصور هذه النظريات للشكل الأمثل الذي يناسبه من أشكال الاجتماع الإنساني ، وما انبني على ذلك من اختلاف طروحات هذه النظريات حول السمات الواجب توافرها في الكيان الاجتماعي أو الدولة التي ينبغي أن يعيش في كنفها، والشكل الأمثل من العلاقة الذي ينبغي أن يسود بينه وبين الدولة ، وبينه وبين أقرانه . كما امتد الخلاف بين المنظرين حول طبيعة الإنسان إلى الاختلاف بينهم حول طبيعة الحقيقة وما إذا كانت هناك المكانية لإدراكها من قبل كل فرد ، أم أن إمكانية الوصول إليها حكر على فئة معينة .

وعلى ضوء طروحات مفكرى كل نظرية حول طبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة ومدى قدرة كل فرد على الوصول إليها ، وطبيعة الكيان السياسى ، أو " الدولة " التى تناسبه ، والعلاقة المثلى التى ينبغى أن تقوم بينه وبين الدولة تم التنظير لشتى مناحى الحياة الاجتماعية – (

السياسية - الاقتصادية - الإعلامية .. الخ ) - في كل نظرية من هذه النظريات الاجتماعية (١)

وهكذا وبلغة المنطق ، يمكن أن نقول أن المقولات التى تتبناها كل نظرية من النظريات الاجتماعية حول النقاط سالفة الذكر ، تعد بمثابة المقدمات الأساسية التى لا تعدوا أن تكون مقولات الفكر الإعلامي في أي نظرية منها – مثله في ذلك مثل باقى مناحى الفكر الاجتماعى – نتائجا لازمة عنها .

وكما تناولنا فى الفصل السابق بالنقد والمقارنة المقدمات الأساسية التى شكلت الملامح العامة لجميع فلسفات الإعلام الوضعية وتبين لنا ما يشوبها من أوجه الخلل والقصور ، ومدى الاختلاف بينها وبين المقدمات المناظرة لها فى الكوزمولوجيا الإسلامية ، وانعكاسات كل ذلك على الصورة الكلية لجميع فلسفات الإعلام الوضعية ، نحاول فى هذا الباب تناول هذه المقولات – مقولات الفكر الاجتماعي – تناولا نقديا لتبيين اوجه الخلل والقصور التى تتعاورها – وذلك كنتيجة طبيعية لقيامها على مقدمات قاصرة كما تبين لنا فى الفصل السابق – ولتبين انعكاسات ذلك على بنية الفلسفة الإعلام التى أفرزها هذه المقولات فى كل نظرية من

(١) وهي النظرية الليرالية بمرحلتيها "التقليدية" و "المحدثة" والنظرية الاشتراكية . بالإضافة " للفكر

(۱) وهمي النظرية الليبرالية بمرحلتيها التقليدية و المحدلة والنظرية الاستراكية . بالإصافة اللهكر الاجتماعي السائد في البلدان الاجتماعي السائد في البلدان النامية والذي تتبناه وتروج له النحب الحاكمة في هذه البلدان ، وتتشابه طروحات هذا الفكر في اغلب هذه البلدان – رغم وجود بعض الفروق بين بلد وآخر – في المنطق والغاية .

فهو من ناحية ينطلق من التعامل مع واقع متشابه في الكثير من هذه البلدان يتمثل في تدبى مستوى المعيشة ، وتفشى الجهل والأمية وسيادة ظاهرة القبلية والعشائرية ، وما إلى ذلك ، كما تتشابه هذه البلدان في المرحلة الحضارية التي تمر بحا ، والتي تقف بحا بعيدا عن ركب التقدم الذي حققه العالم الغربي . نتيجة مما عانته هذه البلدان من استتراف لطاقاتها ومواردها على أيدى الاستعمار الغربي .

والفكر التنموى يتشابه من ناحية الغاية ، حيث أن جميع دول العالم الثالث تتخذ من التنمية والتحديث الهدف الرئيسي الذي تسعى إليه (1) . انظر :

- محمد نصر مهنا ، مرجع سابق ، ص 184.

- وهكذا يخلق تشابه الواقع الذى ينطلق منه الفكر الاجتماعي فى اغلب بلدان العالم الثالث ، ووحده الغاية تشابها فى الفكر السائد فى هذه البلدان ويصبغه بصبغه خاصة ، حتى وإن مال نحو تبنى بعض الأفكار الليبرالية أو نحو تبنى بعض الأفكار الاشتراكية . وهذا ما يجعل وصف هذا الفكر الاجتماعي ، بالفكر الاجتماعي الاجتماعي التنموى ، وصفا يستند إلى أساس مقبول ، ويجعل تسمية الفلسفة الإعلامية التي أفرزها هذا الفكر بفلسفة الإعلام التنموى تسمية لا تفتقر إلى الدقة .

النظريات الاجتماعية – محور دراستنا – ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى نحاول تبين أوجه الاختلاف والاتفاق بين هذه المقولات والمقولات التى تناظرها فى الفكر الاجتماعى الإسلامى ، كخطوة شبة لهائية للحكم على سلامة نقل أى من طروحات فلسفات الإعلام التى أفرزها الفكر الاجتماعى الوضعى إلى الفكر الاجتماعى الإسلامى من عدمه .

ولما كان هدف هذه الدراسة ينحصر فى تناول الجانب الإعلامى من النظريات الاجتماعية الوضعية ، فان هذا يعنى أنه ما يهم الباحث تناوله من المقولات الأساسية التى تتبناها كل نظرية من هذه النظريات حول طبيعة الإنسان ، طبيعة الدولة ، طبيعة الحقيقة ، وطبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة ، هى تلك المقولات التى لها تأثير فى تشكيل الفكر الإعلامى فى كل واحدة منها سواء أكان هذا التأثير مباشرا أم تأثيرا غير مباشر .

وعبر صفحات هذا الفصل يتناول الباحث طروحات النظريات الاجتماعية الوضعية بالنقد ، وبالمقارنة مع الطروحات المناظرة لها فى الفكر الإسلامى ، والتى تتعلق بطبيعة الإنسان ، طبيعة الحقيقة ، طبيعة الدولة ، طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة .

وعلى ضوء ذلك ينقسم هذا الباب إلى أربعة فصول هي :

الفصل ا ول : طبيعة الإنسان

الفصل الثرلي: طبيعة الحقيقة

الفصل الثالث: طبيعة الدولة

الفصل الرباع: طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة

انفص ما ونى مقولات الفكر الاجتماعى حول بعلي عق الإنسان

#### تمى\_\_\_\_د :

من الطبيعي أن يكون فهم طبيعة الإنسان - التي تعد غاية الفكر الاجتماعي تلمس ملامح المجتمع الأمثل الذي يحقق فيه هذا الكائن سعادته - نقطة البداية التي ينطلق منها أي مفكر في إقامة نظريته الاجتماعية ، متخذا من المعطيات التي أمده بها استقرائه لطبيعة هذا الكائن المقدمات الأساسية للبناء النظرى الذى يقيمه لنظريته .

ورغم الخلاف القائم بين النظريات الاجتماعية – محور اهتمام هذه الدراسة – حول السمات التي تميز طبيعة الكائن البشرى ، إلا أن كتابات هذه النظريات تبدأ بتحديد لماهية هذا الكائن أو تعريف له ينطلق من كونه حيوانا . حيث يعرف الإنسان بأنه حيوان مضافا إليه اسم العلم الاجتماعي موضع الاهتمام . فتارة يكون حيوانا اجتماعيا وتارة سياسيا أو اقتصاديا أو أخلاقيا .... الخ<sup>(١)</sup> .

وتنطلق هذه التعريفات للموجود البشرى - في صورها المحدثة - من استبطان مفاهيم النظرية التطورية التي ترى أن الإنسان أرقى أطوار الكائن الحي الذي بدا بالحيوان أو الكائن وحيد الخلية ثم تطور إلى القرد ثم إلى الإنسان الذى هو تطور مباشر للقرد (٢٠) . ورغم أن المفكرين الوضعيين ينظرون إلى الإنسان على أنه حيوان ، والفارق بينه وبين غيره من الحيوانات فارق في الدرجة لا فارق في النوع (٣) . قبل ظهور نظرية التطور بأمد بعيد ، إلا أن ظهور هذه النظرية أمد دعاة الوضعية بنوع من الشرعية العلمية التي كانوا يتوقون إليها – رغم الانتقادات النافذة التي وجهت إليها (٤) - كما أضفت هذه النظرية نوعا من اليقين على فكرة تقدم

(١) نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص 193

انظر كذلك:

- عمر التومي الشيباني ، مرجع سابق ، ص ص 29 ، 31

- أبو اليزيد العجمي ، مرجع سابق ، ص 11

(٢) نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص 193

(٣) نفس المرجع ، ص 194

(٤) حول أوجه النقد التي صوبت إلى النظرية التطورية انظر:

- محفوظ على عزام ، نظرية التطور عند مفكرى الإسلام : دراسة مقارنة ، (القاهرة: دار الهداية ، 1986) ، ص ص 142،225.

– شمس الدين آق بلوت ، **دارون ونظرية التطور** ، ترجمة: آورخان محمد على ، ( القاهرة : دار الصحوة ، 1986 ) ص ص 14 ، 114 البشرية فى خط تطورى صاعد ، ولما كان الإنسان الأوربى يقف على قمة هذا التطور ، فلا مناص أمام إنسان المجتمعات الأخرى – إذا ما أراد أن يرتقى فى درجات التطور – من أن يسلك نفس الطريق الذى سلكه الإنسان الأوربي .

ورغم الاتفاق الحادث بين المفكرين الوضعيين حول أصل الكائن البشرى ، وحول اتجاهه بشكل صاعد نحو الترقى والكمال ، إلا ألهم اختلفوا فى تحديد السمات التى تميز طبيعة ذلك الكائن ، وفى تحديد الكيفية التى تمكنه من بلوغ الكمال الذى يتوق إليه فى هذه الحياة ، ويعود لاختلافهم حول هاتين النقطتين ، اختلاف النظريات الاجتماعية التى طرحها كل فريق منهم .

وينقسم هذا الفصل إلى مباحث ثلاثة هي :

المبحث ا .ول : طبيعة الإنسان في الفكر الاجتماعي الليبرالي .

الهبحثالثًا وُّ : طبيعة الإنسان في الفكرين الاجتماعيين الاشتراكي والتنموي .

البهرح شلك النه : طبيعة الإنسان في الفكر الإسلامي .

وسوف يتبع الباحث هذا التقسيم في الفصول التالية خلال استعراضه لباقي مقولات النظريات الاجتماعية الوضعية .

= عبد العليم عبد الرحمن خضر ، **الإنسان والكون في القرآن والعلم** ، ( حدة : عالم المعرفة للنشر والتوزيع ، 1983 ) ص ص 47 ، 85

# المهاحث الأول بطيعة الإنسانف لقلك الاجتماع لطي السانف لقلك الماسان المانف الماسان المانف الم

رغم وجود فروق بين نظرة مرحلتى النظرية الاجتماعية الليبرالية (التقليدية والمحدثة) إلى طبيعة الإنسان إلا الهما تتشاطران قاسما مشتركا وهو تكريس مبادئهما لكرامة الإنسان (١)، ونجد في كلتيهما التأكيد على الأهمية الكبرى للفردية الإنسانية ملمحا راسخا من ملامحهما .

وإذا نظرنا إلى أهم الافتراضات التى طرحتها النظرية الليبرالية بمرحلتيها الكلاسيكية والمحدثة حول الطبيعة البشرية نجد أن هناك افتراضين أساسيين يعدان بمثابة المقدمات المباشرة التى قام عليها الجانب الإعلامي من الفكر الليبرالي ، كما يعدان في الآن نفسه من أهم الافتراضات التى شكلت ملامح النظرية الليبرالية بأسرها ، هذان الافتراضان هما : افتراض أن الإنسان كائن عقلابي ، وافتراض انه كائن أخلاقي .

وقبل الحديث عن ملامح هاتين الفرضيتين في مرحلتي الليبرالية يجدر بنا استعراض بعض النقاط التي تتعلق بنظرة الليبرالية إلى طبيعة الإنسان والتي يعد تناولها ضرورة لفهم طروحات الفلسفة الليبرالية – بمرحلتيها – حول طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة بما في ذلك علاقتهما فيما يخص الجانب الإعلامي .

#### الفرد وحدة مستقلة سابق في وجوده على المجتمع:

ذهب مؤسسو الليبرالية إلى أن الفرد وحده مستقلة ، له وجود سابق على المجتمع ، ولم يروا في هذا الادعاء انه مجرد افتراض ، وإنما رأوا انه أمر تؤكده النتائج العلمية ، ولقد كان أخطر هذه النتائج ما أكده علماء الطبيعة من أن خواص المواد كلها تحدها طبيعة الذرات المستقلة و التي تعتبر وحدات قائمه بذاها ، وتستمد طبيعتها من ذاها و ليس من علاقتها ببعضها البعض . وقد استغل الفكر السياسي هذا التصوير في تحديد وضع الإنسان في المجتمع وصلاته به ، حيث نقله من نطاق العلوم الطبيعية إلى العلوم الاجتماعية ، فنظر إلى الفرد على نحو ما كانت تنظر العلوم الطبيعية إلى الذرات – على أنه وحدة قائمة بذاها لا تقبل على غو ما كانت تنظر العلوم الطبيعية إلى الذرات – على أنه وحدة قائمة بذاها لا تقبل الانقسام ، و أن ما يحدد طبيعته الحقيقية الجوهر " essence " أو بالأحرى العناصر التي لا تقبل الانقسام لا الوظيفة "Function" ().

<sup>(</sup>١) انظر : مالك أبو شهيوه و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص 269

<sup>(</sup>٢) انظر:

<sup>10</sup> ، 9 ص ص 9 ، مرجع سابق ، ص ص

<sup>-</sup> مالك أبو شهيوه و "آخرون" ، مرجع سابق ص ص 274 ، 275 .

وعلى ضوء هذه النظرة إلى كل فرد على أنه وحده أدبية مستقلة بذاتما رأى دعاة الليبرالية أن الفرد بهذا الوصف يمتلك حقوقا أساسية نابعة من كونه إنسانا (أ وقد ترتب على القول بأن الإنسان يمتلك هذه الحقوق بوصفها حقوق متجذرة في طبيعته البشرية ، و ألها كامنة في الأفراد بسبب إنسانيتهم ، و ألها مستخلصة – بمعنى ما – من طبيعة الأشياء ، أن أسبغ عليها مهابة الوجود الطبيعي والكوبي ، ولما كان الإيمان بالله – سبحانه وتعالى – قد حل محله وبالتدريج الإيمان بفكرة الطبيعية ، فقد أطلق على هذه الحقوق الخالدة اسم " الحقوق الطبيعية " وقد وجدت الحقوق الطبيعية في فكرة القانون الطبيعي (أ) ما يدعمها (أ) ورغم أن فكرة الطبيعي فكرة قديمة وتعود إلى الإغريق (أ) إلا أن هذا الدور الذي لعبته في تبرير ودعم حقوق الإنسان ، هو ما أعطاها قومًا وحيويتها في العصر الحديث . حتى أنه يمكن الادعاء أن الحديث عن القانون الطبيعي أصبح لا يقصد به مطلقا قانونا طبيعيا ، بل بالأحرى الحق الذي يتمتع به الإنسان بفضل ذلك القانون (أ).

وعلى أساس نظرة المفكرين الليبراليين إلى أن الإنسان - مطلق إنسان - يتمتع بهذه الحقوق الطبيعية النابعة من كونه إنسانا كان من الطبيعي أن يروا أن الكيان الاجتماعي الذي يناسب هذا الكائن هو ذلك الكيان الذي يحافظ له على هذه الحقوق ، ويتيح له التمتع بها في

يناسب هذا الكائن هو ذلك الكيان الذي يحافظ له على هذه الحقوق ، ويتيح له التمتع بما

<sup>(</sup>١) ملحم قربان ، الحقوق الطبيعية ، سلسلة قضايا الفكر السياسي (بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1983 ) ص 132 .

<sup>(</sup>٢) يعرف القانون الطبيعى أيضا بالقانون العقلى ، والقانون المثالى ، والقانون الفطرى ، وهو عموما مجموعة المبادئ والقواعد التي تحكم السلوك الاجتماعى للإنسان ، والتي لا تمت بصلة إلى التقاليد والعادات أو نصوص التشريع ، و إنما مصدرها الإلهام الفطرى السليم والإدراك العقلى الصائب .

<sup>-</sup> انظر: عبد السميع الهراوى ، القانون الطبيعى وقواعد العدالة ، سلسلة كتابك (109) ، (القاهرة : دار المعارف ، ب ت) ، ص 8 .

<sup>.</sup> 16 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0

<sup>(</sup>٤) حول تاريخ ظهور فكرة القانون الطبيعي وتطوره انظر :

<sup>-</sup> عبد السميع سالم الهراوي ، مرجع سابق ، ص ص 12 ، 13 .

<sup>-</sup> ملحم قربان ، القانون الطبيعي ، سلسلة قضايا الفكر السياسي ( بيروت ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1982 ) ص ص 23 ، 64 .

<sup>(</sup>٥) ملحم قربان ، المنهجية والسياسة ، سلسلة قضايا الفكر السياسي (بيروت ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1986) ، ص ص 321 ، 322 .

أمن وطمأنينة (١) وفى ضوء ذلك شرع هؤلاء المفكرون فى وضع تصور لشكل الكيان الاجتماعى (الدولة) التى تناسب هذا الكائن، وللعلاقة المثلى التى ينبغى أن تسود بينه وبين هذا الكيان الاجتماعى .. أى باختصار شرعوا فى إقامة نظريتهم الاجتماعية .

غير أنه بمرور الوقت وجهت للحقوق الطبيعية عدة انتقادات نافذة كان أهمها ما وجه لفكرة القانون الطبيعي – التى تستند إليها الحقوق الطبيعية – على يد هيوم ، ونتيجة لذلك عمل أبرز مفكرى الليبرالية فى القرن التاسع عشر على تبرير هذه الحقوق على أساس المنفعة وعلى ألها واقع تاريخى . وفى العصر الحالى لم يعد يطلق عليها حقوقا طبيعية ، و إنما أصبح يطلق عليها حقوقا إنسانية ، وأصبح الفكر الليبرالى المحدث يرى أن حقوق الفرد وواجباته هما وجهان لعملة واحدة ، وأنه بقدر ما يتحمل الفرد من واجبات ومسئوليات قبل مجتمعه ، بقدر ما يحق له التمتع بهذه الحقوق ").

## افترافات النظرية الاجتماعية الليبرالية – بمرحلتيما – حول سمات الطبيعة البشرية :

بعد هذا العرض السريع للملامح العامة لرؤية الفكر الليبرالى لحقيقة الإنسان باعتباره كائنا اجتماعيا ، وما يتمتع به من حقوق طبيعية لصيقة بكينونته ، وما أدخل على هذه الرؤية من تعديل ، نعرض – كما أشرنا لذلك من قبل – لأهم افتراضيين من الافتراضات التى طرحها الفكر الليبرالى حول سمات الطبيعة البشرية ، على اعتبار أن هذين الافتراضيين يعدان من أهم المقدمات المباشرة التى يقوم عليها بنيان الفكر الإعلامى الليبرالى برمته ، هذان الافتراضان هما افتراض عقلانية الإنسان ، وافتراض أخلاقيته .

وفيما يلى نعوض -و بشكل موجز - لملامح كل افتراض من هذين الافتراضيين فى الليبرالية التقليدية وانعكاساته على النظرية الإعلامية التى أفرزها ثم نتبعه بعرض أوجه النقد التى صوبت إليه ، والصورة التى آل إليها فى الليبرالية المحدثة .

<sup>(</sup>١) قارن :

<sup>-</sup> بطرس غالى ، محمود خيرى عيسى ، المدخل إلى علم السياسة ، ط 4، (القاهرة : مكتبة الانجلو المصرية ، 1974 ) ص 120 .

<sup>(</sup>٢) انظر : حورج هـ . سباين ، مرجع سابق ، الكتاب الرابع ، ص ص 965 ، 966 .

#### أولا – فرضية عقلانية الإنسان :

يعد افتراض عقلانية الإنسان افتراضا محوريا فى الفلسفة الليبرالية بأسرها (1) ، وإن كانت الآمال التى عقدها الليبرالية التقليدية على عقلانية الإنسان وما يمكن أن يترتب عليها فى نشاطه الاجتماعى أكثر بكثير من الليبرالية المحدثة ، وفيما يلى نعرض وبشكل موجز لأهم ملامح هذه الفرضية فى كلتا المرحلتين .

#### أ – الليبرالية التقليدية :

اعتنقت الليبرالية التقليدية عقيدة محصلتها أن العقل الإنساني قادر متى تجرد من ظلمات الجهل والخرافة أن يعيد تشكيل العالم بكيفية تنقرض معها الآلام والمظالم والسخافات ويعود غلو الليبرالية التقليدية في هذا الاعتقاد إلى تلك الانتصارات الباهرة التي حققها العقل في مجال علوم الطبيعة لا سيما على يد نيوتن ، مما جعل دعاتما يعتقدون – قياسا على ذلك – في قدرة العقل على الإحاطة بأسرار الكون وحقائق الوجود (٣).

ويمكن حصر أهم الدلالات التي يتضمنها اعتقاد الليبرالية التقليدية في عقلانية الإنسان في دلالتين اثنتين :

1 قدرة الفرد – إذا ما استخدم عقله بصورة سليمة – على الوصول لحقائق الأشياء ، وفهم قو انين الطبيعة المنظمة الرتيبة المحكمة .

ويشير هذا إلى:

– أن العقل يمكنه – من خلال قدرته على فهم حقائق الأشياء فها سليما – أن يهدى الناس إلى السبل التي تمكنهم من السيطرة على بيئتهم و أنفسهم  $^{(1)}$  وهذا – لاشك – كفيل بان يجعلهم يعيشون في سلام وسعادة  $^{(0)}$ .

.W. L Rivers and W. Schramm, op. cit, p.36 : انظر: (۱)

(٢) مجموعة باحثين ، مرجع سابق ص 191 .

(٣) عبد الفتاح حسنين العدوي ، مرجع سابق ، ص 340 .

(٤) انظر:

- كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص182

- F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit, p. 40

(٥) تعد هذه النظرة لقدرات العقل الأساس الذى تقوم عليه نظرة الفلسفة الاجتماعية الليبرالية لطبيعة الحقيقة والتي سوف نعرض لها في فصل تال.

- أن الإنسان ، من خلال استخدامه لقدراته العقلية استخداما سليما ، يعد هو القاضى الأمثل في الحكم على صالحه ، لذا يجب تركه حرا في اتباع مصالحه دونما تدخل من قبل الدولة أو الآخرين في شئونه (١).

2- قدرة العقل على كبح جماح العناصر القوية فى الإنسان التى تتمثل فى الغرائز ، العواطف ، الميول والتروات غير العاقلة (٢) ويعد هذا الجانب من عقلانية الإنسان بمثابة الأساس الذى يقوم عليه افتراض أخلاقية الإنسان الذى سنعرض له بعد قليل .

هذه هي أهم ما تشير إليه فرضية عقلانية الإنسان من دلالات . وللإنصاف ينبغي أن نشير إلى أن الليبرالية التقليدية لم تسقط من حسبالها الكثير من المظاهر غير العقلانية التي تتعاور السلوك الإنساني ، غير ألها رأت أن أي استخدام خاطئ للعقل يعود أساسا إلى أسباب تتعلق بالبيئة التي ينمو فيها هذا العقل ، ورأت انه من خلال السيطرة على هذه البيئة وإصلاحها "(") ومن خلال تربية الفرد تربية سليمة ، يمكن معالجة ما يتنافي مع عقلانية الإنسان من مظاهر ، يساعد على ذلك ما يتميز به العقل من إمكانية تحسين قدراته لا نهائيا .. لأنه سيبقى أبدا مطوعا قابلا للطرق (أ) .

#### انعكاسات فرضية عقلانية الإنسان على الفكر الإعلامي :

يعد افتراض عقلانية الإنسان في الفكر الليبرالي واحدا من أهم الافتراضات التي شكلت بنية فلسفة الإعلام الليبرالي . وترجع هذه الأهمية إلى ما ينجم عن هذا الافتراض من ضرورة منح الإنسان – هذا الكائن العقلاني الذي لديه القدرة على اكتشاف الحقائق وعرضها بتجرد وموضوعية – الحرية الكاملة في التعبير عن آرائه بخصوص ما يهمه من قضايا . وفي سبيل ذلك لا ينبغي أن تحد حريته في التعبير عن هذه الآراء إلا اقل القيود الممكنة ، ولا ينبغي أيضا أن يحول شئ بينه وبين إيصال آرائه للآخرين ، وهذا ما يعني ضرورة إعطائه الحرية في تملك الوسيلة الإعلامية التي يراها مناسبة لذلك (٥). ومن ناحية أخرى يتضمن افتراض عقلانية الإنسان أن الفرد "كمستقبل " ينبغي أن تتاح له حرية الوصول إلى ما يهمه من معلومات و

<sup>(</sup>١) مالك أبو شهيوة و "اخرون" ، مرجع سابق ، ص 270 .

<sup>(</sup>٢) ملحم قربان ، القوة ، مرجع سابق ، ص 290 .

<sup>(</sup>٤) انظر : رونالد سترومبرج ، مرجع سابق ، الجزء الثاني ، ص ص 131 ، 132 .

<sup>(</sup>٥) حول أهم انعكاسات فرضية عقلانية الإنسان على الفكر الإعلامي الليبرالي ، انظر:

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit. pp. 40: 50

أفكار لأنه يستطيع باستخدام عقله أن يميز بين الصدق والكذب ، والصحيح والزائف مما يصل إليه من معلومات و آراء (١).

وهكذا يفسر لنا تبنى الفكر الليبرالى لافتراضية عقلانية الإنسان – والى حد كبير – العلة الكامنة وراء الحريات الإعلامية الواسعة التى نلمحها في فلسفة الإعلام الليبرالي .

#### أهم أوجه النقد التي صوبت قبل فرضية عقلانية الإنسان:

جابه تصور الفكر الليبرالى الكلاسيكى لعقلانية الإنسان ، وما أقام عليه من آمال عريضة في بلوغ المجتمع الفردوسي على هذه الأرض ، أوجه نقد عدة ، تأتى على رأسها المعطيات المستمدة من الواقع والتي تشكك بوضوح في عدم سلامة الكثير من ادعاءات الليبرالية المبالغ فيها – بشان عقلانية الإنسان ، سواء تلك التي تتعلق بقدرة العقل على فهم حقائق الأمور والوصول بشألها إلى أحكام صائبة ، أم تلك التي تتصل بالوثوق في قدرة العقل على كبح نزوات صاحبه وميوله ورغباته .

#### ويمكن حصر أهم هذه الانتقادات فيما يلى :

- أن علوم الإنسان الحديثة لا تخفى عنا أن كينونتنا البشرية تتقوم بمكونات أنثروبولوجية ليست القوة الإدراكية إلا واحدة منها ، وأن الحاجة إلى المعرفة العقلية ليست إلا حاجة من بين عدة حاجات . فثمة إلى جانب القوة العقلية مكون الثقافة الموروثة ، ومكون الإرادة ، والمكون السيكولوجي بأطيافه " الشعورية " والعاطفية والوجدانية ، والمكون اللاعقلاني " اللاشعوري " بما ينطوى عليه من رغبات ودوافع ومناشط سوية وغير سوية ، وما إلى ذلك من مكونات لها تأثير لا يمكن إنكاره على ما يصل إليه الفرد من حكم حول أمر من الأمور (١٠).

انظر أيضا حول المؤثرات غير العقلانية في فكر الفرد:

<sup>(</sup>١)- وليام ل. ريفرز و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص ص 93 ، 103 .

<sup>31</sup> ، 30 ص ص 31 ، 30 فهمی جدعان ، مرجع سابق ، ص

<sup>-</sup> جوزيف شومبيتر ، مرجع سابق ، الجزء الثاني ، ص ص 37 ، 39

<sup>-</sup> محمد منير حجاب ، " الإنسان بين نظريات الإعلام المعاصر والنظرية الإسلامية في الإعلام " ، مجلة كلية اللغة العربية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، العددان 13 ، 14 ، سنة 1403 ، 1404 هـ من ص 709.

<sup>-</sup> سامية محمد جابر ، النظريات السياسية ، ( الإسكندرية : دار المعرفة الجامعية ، 1991 ) ص ص 154 ، 154 .

ان عقل الفرد قد يشوه الحقيقة ليخدم احتياجاته الداخلية ، ومن ثم وعلى أساس هذا التشويه يتقدم لينظم حياته (). وفي مثل هذه الحالة فان العقل لا يصبح أكثر من ملكة عقلية لإجراء حسابات الوسائل والغايات ، ملكة عقلية لا صلة لها بالمبادئ الأخلاقية . وقد يكون المتعقل بارعا فقط في ابتكار طرق تيسر مصالحه الذاتية () وتجربة كل يوم ترينا إلى أى مدى يبدوا حراك الفرد منا — الشخصى والاجتماعي — محكوما برغباته ومصالحه () .

- أن العقل - فيما يتعلق بالاعتقاد فى قدرته على كبح الرغبات والميول والأهواء - لا يضعف فقط أمام هذه النوازع ، و إنما يستخدم فى كثير من الأحيان لخدمتها وهذا ما جعل هيوم يقول بأن : " العقل يكون وينبغى أن يكون عبدا للعواطف ولا يمكن أن ينتحل أى وظيفة أخرى سوى خدمتها وطاعتها " (<sup>3)</sup>.

#### ب – الليبرالية المحدثة وعقلانية الإنسان :

كان من الطبيعى أن تؤدى الانتقادات – سالفة الذكر – التى صوبت قبل تصور الليبرالية الكلاسيكية لعقلانية الإنسان ، إلى إدخال تعديلات على هذا التصور لدى مفكرى الليبرالية المحدثين .

ورغم أن الليبرالية المحدثة لم تنكر عقلانية الإنسان ، إلا ألها أصبحت تعول عليها بشكل أقل من الليبرالية الأم .

و أصبحت الليبرالية المحدثة توجه الانتباه إلى تلك الجوانب غير العقلانية والمضادة للعقلانية في البشرى ، وهي الجوانب التي يجمع لها علم النفس الحديث أدلة كثيرة (٥٠) . إن دعاة الليبرالية المحدثة يصرون على إننا – حسب تعبير هوب هاوس – " نخفق في التعامل

= هنتر ميد ، الفلسفة : أنواعها ومشكلاتها ، ترجمة : فؤاد زكريا ، (القاهرة : دار نهضة مصر للطباعة والنشر ، 1969 ) ص 60 .

- (١) ملحم قربان ، القوة ، مرجع سابق ، ص 291 .
  - . 278 , 278 , 278 , 278 , 278
  - . 31 o , 31
- (٤) حورج هـ . سباين ، مرجع سابق ، الكتاب الرابع ، ص 808 أيضا انظ :-
- جون باول ، الفكر السياسي الغربي ، ترجمة : محمد رشاد خميس ، (القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1985 ) ص ص 437 ، 439 .
  - (٥) مالك أبو شهيوة و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص 237 .

واقعيا مع السلوك الإنساني ما لم ندخل فى حسباننا الإرغام الوحشى ، والدوافع الحيوية ، والحاجات الأساسية ، وما لم نفهم دور العوامل المضادة للعقلانية كالعادات والمعتقدات فى السلوك ، وما لم ندرك الجزء الذى تلعبه الأسطورة ، الأمثال ، الأيدلوجيات ، والأدوات الأخرى التى تحرك الجماهير ، والتى ليس لها ما تفعله بالعقل غير القليل ، ولها الكثير الذى تفعله بالإرادة والانفعالات " (1).

وكان من الطبيعى أن ينعكس ذلك بالتشكيك فى افتراض كون الفرد – دائما – يعرف صالحه ويحرص على تحقيقه اكثر من أى شخص آخر ، ذلك لأن الفرد ليس دائما حكما عدلا فى صالحه الخاص ، سواء فى أموره الاقتصادية كمستهلك مثلا ، وحتى فى شئونه الخاصة كأمور الصحة العامة ، و الأمان ونحوها . وهذا لا شك يفرض على الدولة أن تتدخل وفى حدود المعقول ، فى مثل هذه الأمور هماية له وحفاظا على صالحه (٢) .

كما انعكست الشكوك التى أثيرت حول مدى قدرة العقل على كبح أهواء ورغبات صاحبه على تغير نظرة الليبرالية المحدثة المتعلقة بفرضية أخلاقية الإنسان ، وهذا ما سنعرض له بشىء من التفصيل عند الحديث عن هذه الفرضية .

#### انعكاسات رؤية الليبرالية المحدثة لعقلانية الإنسان على

#### الفكر الإعلامي :

كان من الطبيعى أن يؤدى تعديل نظرة الفكر الاجتماعى الليبرالى إلى عقلانية الإنسان ، إلى إحداث تعديلات في الفكر الإعلامي الليبرالي ، فلم تعد فلسفة الإعلام التي أفرزها الليبرالية المحدثة وهي " فلسفة المسئولية الاجتماعية " - كنتيجة للشكوك التي طرحتها العلوم الاجتماعية المعاصرة والفكر المعاصر - تثق بنفس الصورة التي كانت عليها " فلسفة الحرية " في عقلانية الإنسان سواء أكان مرسلا أم مستقبلا ، فقد أصبحت تكاد تنكر كون الإنسان لديه بواعث فطرية للبحث عن الحقيقة ، أو أنه يتخذها كمرشد له في جميع الأحيان (").

 $<sup>-\,</sup>L$  . T . Hobhouse , Liberalism ( New York : Galaxy Book , 1964 ) P  $\,$  (  $^{\text{\tiny 1}}$  ) . 18 .

<sup>-</sup> نقلا عن مالك أبو شهيوة وآخرون ، مرجع سابق ، ص 273 .

<sup>(</sup>٢) على أحمد عبد القادر ، دراسات في المذاهب السياسية ، القاهرة : دار النهضة العربية ، 1964 ) ص 31 .

<sup>(</sup>٣) انظر:

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit, p. 40

وهى بالطبع لم تنكر كون الإنسان كائنا عقلانيا ، ولكنها ترى انه أحيانا يكون قادرا على استخدام عقله ولكنه قد يكره ذلك ، وذلك بسبب كسله العقلى مما يجعله فريسة سهلة لأصحاب الدعايات المغرضة ، وأولئك الذين يسعون لاستغلاله لأغراضهم الخاصة (١) .

وهذا يفرض على وسائل الإعلام أن تتحمل نوعا من المسئولية قبل جماهيرها حتى لو تطلب ذلك إلزامها بهذه المسئوليات من قبل الهيئات الاجتماعية والحكومية إذا ما لزم الأمر (٢٠).

#### ثانيا – فرضية أخلاقية الإنسان :

ترتبط فرضية الفكر الليبرالى بكون الإنسان كائنا أخلاقيا إلى حد كبير بفرضية عقلانية الإنسان ، وهذا ما يجعل الانتقادات التى صوبت نحو فرضية عقلانية الإنسان تؤدى فى جانب منها إلى التشكيك فى فرضية أخلاقيته .

وفيما يلى نعرض ويشكل موجز الأهم ملامح هذه الفرضية فى الليبرالية الكلاسيكية وانعكاسات هذه الفرضية على الفلسفة الإعلامية التى أفرزها وأوجه النقد التى تعرضت لها ، ثم تليها بعرض الصورة التى آلت إليها فى الليبرالية المحدثة ، وانعكاساها على الفلسفة الإعلامية التى تبنتها .

#### أ –الليبرالية التقليدية :

يعتمد افتراض الليبرالية الكلاسيكية بأن الإنسان كائن أخلاقى – كما أشرنا توا – على افتراضها أنه أساسا كائن عقلانى ، حيث رأى الكثير من اتباعها أن عقلانية الإنسان يجب أن تقوده مباشرة إلى النتائج الصائبة أخلاقيا (٣) .

ويشير هذا الافتراض إلى أن الإنسان أساسا كائن يتميز بالتهذيب والاحترام لحقوق الآخرين ، والقدرة على الموازنة بين مطالب المجتمع وبين رغباته الخاصة (<sup>1)</sup>. وإذا كان هناك مظهر من مظاهر السلوك اللا أخلاقي فان مردوده أساسا إلى بيئة اجتماعية فاسدة (۱).

- F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit, p. 100(1)

<sup>=</sup> وقد أصبح علم النفس الحديث يبدى شكوكه حول قدرة الإنسان على التمييز بين الحقيقة والدعاية المحكمة .

<sup>-</sup> W. Rivers and W. Schramm, op. cit. p. 46.

<sup>(</sup>٢) وليام ل. ريفرز و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص 112 .

<sup>155</sup> ص ، سامية محمد جابر ، مرجع سابق ، ص (7)

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع ، ص 155

ومن ثم فإن إصلاح البيئة ونظم التربية كفيل بالقضاء على ما هو غير أخلاقى فى سلوك الأفراد مما يقضى على أى مظهر من مظاهر الشر فى المجتمع .

ويمكن القول أن أهم النتائج التي ترتبت على إيمان الليبرالية الكلاسيكية بهذه الفرضية تمثلت في اعتقادها أن حاسة الفرد الأخلاقية سوف تدفعه بشكل ذاتي للالتزام بواجباته قبل مجتمعه وقبل أقرانه ، وهذا ما جعلها ترى ضرورة تحرير الفرد من كل القيود فيما عدا الضرورى منها . مادامت حاسته الأخلاقية سوف تدفعه إلى المحافظة على ما لم يحدده القانون من التزامات قبل أقرانه من الناس (٢) بما يساهم في تحسين ذاته ومجتمعه (٣) .

#### انعكاسات فرضية أخلاقية الإنسان على الفكر الإعلامي :

كان من الطبيعي أن يعمل الفكر الإعلامي في ظل الإيمان بأن الإنسان سواء أكان مرسلا أم مستقبلا - كائن عقلاني وأخلاقي في نفس الوقت ، إلى توسيع قاعدة الحرية الإعلامية إلى أقصى حد ممكن ، والقضاء على القيود التي تكبلها .

فقد رأى الفكر الإعلامي الليبرالي أن الحرية غير المقيدة إذا ما اقترنت بعقل الفرد وضميره الأخلاقي سوف تؤمن إعلاما قادرا على تلبية احتياجات المجتمع (ئ). وقد رأى أيضا أن عقلانية الفرد وأخلاقية سوف تدفعانه وبرغبة صادقة للبحث إلى الحقيقة والاسترشاد بها (٥) ومن ثم فان إعطائه الحرية للتعبير عن رؤيته للحقيقة ، يعد ضرورة لاسيما وأن أخلاقيته سوف تدفعه إلى استخدام هذه الحرية بمسئولية ، ولا حاجة للمبالاة بتلك القلة الصغيرة التي قد تسئ استخدام هذه الحرية بالكذب والتشويه . وسوف يتبين انه من المفيد فضح هؤلاء الناس ، فتظهر الأكاذيب والمبالغات على حقيقتها ، ما دامت كل المعلومات خاضعة للتمحيص العقلى القوى . . وعلى ذلك فانه ليس من الضرورى فرض المسئولية في مقابل الحرية ، لأن أغلب الناس سوف يتحملونها دون مطالبتهم بذلك ، و أما البقية الباقية منهم ، فلن يستطيعوا أن يسببوا ضررا بليغا (١٠) بالصورة التي تستدعي تقييد حرية التعبير ، هذا من ناحية ، ومن ناحية يسببوا ضررا بليغا (١٠) بالصورة التي تستدعي تقييد حرية التعبير ، هذا من ناحية ، ومن ناحية يسببوا ضررا بليغا (٢) بالصورة التي تستدعي تقييد حرية التعبير ، هذا من ناحية ، ومن ناحية يسببوا ضررا بليغا (٢) بالصورة التي تستدعي تقييد حرية التعبير ، هذا من ناحية ، ومن ناحية

(١) انظر في هذا المعنى:

كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 188

جون هرمان راندال ، مرجع سابق ، ص 459

(٢) وليام ل. ريفزر وآخرون ، مرجع سابق ، ص 112

(٣) سامية محمد جابر ، مرجع سابق ، ص 158

- F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm. op. cit. p.99

Ibid, p. 99 (°)

(٦) وليام هـ . ريفرز و آخرون ، مرجع سابق ، ص 93 .

أخرى فان أمثال هؤلاء سوف يعمل الكثير من الناشرين والكتاب على التصدى لهم وتعرية أكاذيبهم أمام جماهيرهم (1).

#### أهم الانتقادات التي وجمت إلى فرضية أخلاقية الإنسان:

كان من الطبيعى أن تنعكس الشكوك التى أثيرت حول فرضية عقلانية الإنسان سواء فى قدرة العقل على الوصول إلى أحكام موضوعية نزيهة ، أو سواء فى قدرته على إلزام صاحبه إلزاما عمليا بهذه الأحكام – نتيجة لخضوعه فى بعض الأحيان لوطأة الأهواء والرغبات والميول وما إلى ذلك ، ثما قد يدفعه إلى اقتراف الأفعال التى تفتقر إلى سند أخلاقى – على فرضية أن الإنسان كائن أخلاقى .

فقد أدى الشك فى قدرات العقل على الوصول — دائما — إلى أحكام موضوعية ، إلى الشك فى قدرته على الوصول إلى أحكام صائبة أخلاقية ، وأصبح يُنظر للفرد على أنه غالبا ما يتأثر فى أحكامه الأخلاقية بمصالحه ورغباته . كذلك دللت تجارب الواقع المعيش ، كما دللت العلوم السلوكية الحديثة على أن العقل كثيرا ما يقف عاجزا عن إلزام صاحبه بالقيام بالفعل الأخلاقي الذى يتعارض مع مصالحه ، بل إن العقل كثيرا ما يكون — وكما أشرنا لذلك سلفا - مجرد أداة لتحقيق هذه المصالح + .

#### ب – الليبرالية المحدثة وأخلاقيات الإنسان :

لم تعد الليبرالية فى ثوبها المحدث تنظر إلى فرضية أخلاقية الإنسان بنفس الصورة التى تبنتها هما الليبرالية الكلاسيكية ، وذلك نتيجة لما ثبت نظريا وعمليا من عدم دقة هذه الفرضية ، وأصبحت تنظر إليه على أنه كائن لديه قابلية عالية للفساد الأخلاقي (٣).

وعلى ضوء ذلك ، كان من الطبيعى أن تعيد النظر فى الحريات الواسعة الممنوحة للفرد التى تستند — فى جانب منها — إلى الثقة المبالغ فيها فى التزامه التزاما ذاتيا فى شتى مناشطه ، بالعمل على مراعاة مصالح الآخرين والتعاون معهم من أجل ضمان الحياة الطيبة لبقية المواطنين فى مجتمعه ، مثلما يفعل ذلك لذاته  $^{(3)}$  و أصبحت ترى ضرورة وضع ضوابط ، بشكل أو بآخر

F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit, pp. 99, 100. (1)

<sup>(</sup>٢) انظر : جلين تيندر ، مرجع سابق ، ص 278 .

F. S. Siebert , T . Peterson and W . Schramm , op. cit , p.87  $\,$  –: انظر (۳)

<sup>. 170</sup> سامية محمد جابر ، مرجع سابق ، ص  $(\xi)$ 

بآخر . على سلوكه الذى يتصل بشكل مباشر أو غير مباشر بمصالح الآخرين ورفاهيتهم ، و أعطت للسلطة السياسية الحق في وضع القواعد التي تنظم مثل هذا السلوك (١).

و أصبحت الليبرالية المحدثة ترى أنه ليس هناك مبرر لان تقف الدولة موقف المتفرج وتمتنع عن سن التشريعات التى تنظم سلوك الأفراد الاجتماعي ، بل طالبت الدولة بالعمل على خلق أوضاع اجتماعية تجعل التطور الأخلاقي ممكنا .. والليبرالية المحدثة و إن كانت ترى أن الدولة لا تستطيع أن تجعل الناس على خُلق فإلها ترى ألها يمكنها فعل الكثير لخلق أوضاع اجتماعية يكونون فيها قادرين في ظلها على أن ينموا سلوكا أخلاقيا مسئولا لأنفسهم (٢).

## انعكاسات نظرة الليبرالية المحدثة لأخلاقية الإنسان على

#### الفكر الإعلامي :

لم يعد الفكر الإعلامي الحر الذي يعطى للفرد حريات إعلامية واسعة ، اعتمادا على أن أخلاقيته سوف تدفعه لاستخدام هذه الحرية استخداما مسئولا ، دون الحاجة لمطالبة صريحة بذلك (٣) ، لم يعد مثل هذا الفكر الإعلامي مقبولا في ضوء ما أثبته الواقع من استخدام البعض لهذه الحريات بصورة تتنافى بشكل صريح مع المسئولية الأخلاقية التي كان من المفترض تحملها بشكل تلقائي ، فقد استخدمت هذه الحرية من قبل الكثيرين من القائمين على وسائل الإعلام بالصورة التي تخدم مصالحه بشكل يتنافى مع أخلاقيات المجتمع ومصالحه بدرجة أو بأخرى .

وفى ضوء ذلك عمل الفكر الإعلامى الذى أفرزته الليبرالية المحدثة ، على إعادة النظر فى طبيعة هذه الحريات وذلك من خلال وضع مجموعة من القواعد التى ينبغى أن يلتزم بها القائمون على أمر وسائل الإعلام التزاما مسئولا ، وذلك استنادا إلى أن كل حق أخلاقى يُطالِب به المرء فى استخدام حريته ، ينبغى أن يقابله استعداد لديه لتحمل ما يقابله من واجب أخلاقى قبل مجتمعه . وإذا لم يكن لديه استعداد لتحمل مسئوليات هذا الواجب ، فلا حق له إذن فى المطالبة بما يقابله من حريات (٤).

(٢) انظر : جورج هـ . سباين ، مرجع سابق ، الكتاب الرابع ، ص 965 .

<sup>(</sup>١) انظر : محمد ممدوح العربي ، مرجع سابق ، ص 296 .

F. S. Siebert , T. Peterson and W. Schramm, op. cit, P.99 (\*)

<sup>(</sup>٤) وهذا الالتزام هو حوهر الفلسفة الإعلامية الجديدة " فلسفة المسئولية الاجتماعية " حتى أن " ديني اليوت " يذهب إلى أن كلمة " المسئولية " ليس إلا اصطلاحا يقصد به الالتزام .

D . Elliott , (ed.) *Responsibility Journalism* ( London , Sage -: انظر . Publications , 1986 ) pp. 32 , 33 وفي هذا المعنى انظر كذلك :

ولم يقف الفكر الإعلامي الذي نُظر تحت مسمى " فلسفة المسئولية الاجتماعية " عند حد المطالبة بالتزام القائمين على أمر وسائل الإعلام بمسئوليا هم قبل مجتمعهم بل عمل على تحديد أهم هذه الالتزامات ، ودعى إلى وضع الآليات المناسبة التي يمكنها رصد أي إخلال بهذه المسئوليات ومحاسبة فاعلة (١) .

ورغم أن القواعد والواجبات الأخلاقية التى وضعتها فلسفة المسئولية الاجتماعية على كاهل القائمين على أمر وسائل الإعلام قد ساهمت فى تنوير الأذهان و إرشادها إلى هذه الواجبات الأخلاقية ، إلا أن هذه الواجبات لا زالت تفتقد إلى التزام حقيقى كما ، لعدم وجود فعالية حقيقية للآليات التى وضعتها فى إلزام القائمين على أمر وسائل الإعلام كما (٢)، وهذا ما سنعرض له بشيء من التفصيل فى الفصل التالى .

<sup>-</sup> W . Hocking, op. cit, pp. 60, 61

<sup>-</sup> K . E . Anderson , *Introduction to Communication* : -: نظر في هذا المعنى :- Theory and Practice ( California : Cummings Publishing Co . 1972 ) P .

<sup>(</sup>٢) انظر : روبرت شمول ، مرجع سابق ، ص 17 .

# الهج ثالث المائي المجافة المائي عنه الإنسان فالفائي الاشتراك الوسي مي الاشتراك الوسي مي الاشتراك الوسي مي الاشتراك الوسي مي المائية ا

بعد استعراض أهم طروحات الفكر الاجتماعي الذي أفرز فلسفتي الإعلام الحر حول الطبيعة الإنسانية ، نعرض في الصفحات التالية لأهم طروحات الفكر الاجتماعي الذي أفرز لنا فلسفتي الإعلام الموجه – محل اهتمامنا – وهما الفكر الاجتماعي الاشتراكي ، والفكر الاجتماعي التنموي حول طبيعة الكائن البشري .

# المطلب الأول بطيعة الإنسان فالقلك الاشتواك أ

إن استعراض رؤية الفكر الاشتراكي الماركسي للطبيعة البشرية ليس بالأمر اليسير . فالماركسية لا تنظر إلى الإنسان على أنه كائنا ذى سمات ثابتة لا يعتريها تغير ، يمكن أن نضع أيدينا عليها ثم ننطلق بعد ذلك في رسم تصور لشكل المجتمع الأمثل الذي يلائم هذه الطبيعة كما عمل على ذلك الفكر الليبرالي – وإنما تنظر إلى الطبيعة الإنسانية على أنها طبيعة متطورة بتطور التاريخ الإنساني ، وهي في تطورها هذا تغز المسير قدما نحو مرحلة عليا تحقق فيها صورها المثلى ، ويحقق الإنسان فيها وجوده الأكمل.

وإذا كانت سمات الطبيعة البشرية تعد بمثابة المقدمات الأساسية التى قام عليها الفكر الليبرالى ، فإن معرفة المقدمات الأساسية التى ينطلق منها الفكر الاجتماعى الاشتراكى فى شق مناحيه (سياسية – اقتصادية – إعلامية .... الخ) لا تتطلب فقط الوقوف عند رؤية الفكر الماركسي لسمات الطبيعة البشرية ، بل تتطلب أيضا التعرف على القوانين التى رأت الماركسية ألها تحكم تطور المجتمعات الإنسانية فى مسيرتها الصاعدة نحو تحقيق الإنسان لوجوده الأكمل ، والتى تعد بمثابة النبراس الذى يهتدى به الفكر الاجتماعى الماركسي فى ترسيم سبل الوجود الفردوسي للجنس البشرى فى حيز هذه الدنيا .

وعبر الصفحات القليلة التالية نحاول أن نوجز تصور الماركسية لسمات الطبيعة الإنسانية ، والعوامل التى ترى أنها ذات فاعلية فى تشكيلها ورؤيتها لمراحل تطورها ، ما كانت عليه فى الماضى ، وما آلت إليه فى المجتمعات الرأسمالية ، وما سوف تؤول إليه فى المجتمع اللاطبقى . كما نعرض لأهم القوانين الفاعلة فى التاريخ الاجتماعى ، والتى تسير بالإنسان قدما نحو المجتمع الفردوسى ، وسبل التعجيل بتحقيق هذا المجتمع ، ثم نعرض تصورها لحقوق الإنسان

وانعكاسات كل ذلك على الفكر الإعلامي ، ثم ننهى حديثنا بعرض أهم الانتقادات التي وجهت إلى هذه الطروحات .

#### الطبيعة الإنسانية طبيعة متطورة:

ترفض الماركسية أن تنسب إلى الطبيعة الإنسانية أى صفات ثابتة ، وهى ترى أن لكل حقبة تاريخية " طبيعة بشرية " تختلف عن مثيلتها لدى غيرها من الحقب التاريخية الأخرى ، فالبشرية فى صميمها ظاهرة متحولة متقلبة ، أو حقيقة نسبية قابلة للتطور والترقى والزوال (1) .

وتكمن علة هذه النظرة إلى الطبيعة البشرية كطبيعة متغيرة ، فى اعتقاد الماركسية أن الطبيعة البشرية فى كل عصر من العصور إنما تعكس المميزات الخاصة التى يتسم بها التنظيم الاجتماعى السائد فى هذا العصر أو ذلك ، وذلك نتيجة لنظرة هذه الفلسفة إلى الإنسان باعتباره حيوانا لا يمكنه أن يترقى ويصبح فردا إنسانيا إلا فى مجتمع (٢) . ومن خلال وجوده فى هذا المجتمع ، ومن خلال مجموع العلاقات الاجتماعية التى يصنعها تتكون أفكاره وعاداته وتصوراته .... الخ .

باختصار يمكن القول أن: طبيعة الإنسان تتشكل تبعا لعلاقاته الاجتماعية (٣)

ولا يعنى ذلك أن الماركسية لا ترى فى الإنسانية أى صفة مشتركة على الإطلاق ، بل تنظر إليه أساسا باعتباره " إنسانا عاملا " وذلك من خلال سعيه إلى إخضاع الطبيعة ، والسيطرة على العالم الطبيعي من حوله . فالإنسان لم ينفصل عن الحيوان إلا فى اللحظة التي شرع ينتج فيها مقومات حياته . ومعنى هذا أن ماهية الإنسان تتوقف على إنتاجه ، أو هى على الأصح مشروطة بما ينتجه من جهة وبطريقته فى إنتاجه من جهة أخرى (ئ) . وبذلك يمكن

(٣) انظر: كارل ماركس ، فريدريك انجلز ، بيان الحزب الشيوعي ، ( موسكو: دار التقدم ، 1968 ) ص 58

<sup>(</sup>١) زكريا إبراهيم ، " الطبيعة الإنسانية في فلسفة كارل ماركس " مجلة عالم الفكر ، المجلد الثاني ، العدد الأول ( الكويت : مجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، أبريل ، مايو ، يونيو 1971 ) ، ص 255

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص 260

C.W Mills, *The Marxists*, (London: Dell Publishing Co. Inc, 1975) (٤) P.82

القول : إن " العمل " هو الذي خلق الإنسان نفسه  $^{(1)}$  لأن العمل هو الذي ميز الجماعة البشرية عن طوائف القردة التي تتسلق الأشجار  $^{(7)}$  .

ولا تنظر الماركسية إلى العمل على أنه وسيلة لخلق السلع المادية التى تشبع حاجات الإنسان الفسيولوجية فحسب . ولكن تنظر إليه على أنه قيمة فى ذاته  $^{(7)}$ . إن الإنسان حينما يعمل يحقق وجوده ويحقق ذاته من خلال إحساسه بسيطرته على الطبيعة وهيمنته على ظروف العمل وامتلاكه لنتائج العمل فى الآن نفسه  $^{(1)}$ .

وكما يتوقف كيان الفرد وماهيته على عمله ، فإن كيان المجتمع يتوقف أيضا على طريقة الإنتاج التي يتبعها في الحصول على حاجاته . فالعمل أو " الإنتاج " هو القوة الرئيسية التي تشكل العلاقات القائمة في هذا المجتمع ، وتعكس آثارها على عقول أفراده (٥) . ومن ثم يمكن القول أن تفسير الحياة الروحية لمجتمع ما ، وما يتردد فيه من أفكار سياسية أو اقتصادية أو إعلامية ... الح لا يكون بالرجوع إلى أفكار الناس ونظرياهم وفلسفاهم ، بل بالرجوع إلى ظروف الحياة المادية التي يعيشها هذا المجتمع التي تعد الأساس الذي تُبني عليه هذه النظريات والأفكار (١).

وباختصار يمكن القول أن وجود الناس هو الذى يخلق وعيهم وليس وعيهم هو الذى يخلق وجودهم (٢). ويتبدى التأثير الحاسم للمجتمع فى خلق شخصية الفرد الذى ينتمى إليه ، فى تأثير الطبقة التى ينتمى إليها هذا الفرد ، بحيث يحق لنا القول أن كل فرد من الأفراد إنما هو نتاج طبيعى لطبقته (٨).

E . Fromm , Marx's Concept of Man , 20th Printing ( New -: انظر (۱)

York: Fridrick Ungar Publishing CO., 1974 ) P.26.

<sup>(</sup>٢) زكريا إبراهيم مرجع سابق ، ص 258 .

E . Fromm , op . cit , PP . 41-42 . -: انظر  $(\mbox{\em r})$ 

<sup>(</sup>٤) نصار عبد الله ، فلسفة العدل الاجتماعي : غاذج عبر العصور ، كتاب الهلال ، عدد ( 434) ، (القاهرة : دار الهلال ، جمادي الثاني 1407 ، فبراير 1987 ) ص 96 .

<sup>، (</sup>القاهرة . دار القارل ، جمادي النابي ١٠٥٧ ، فيراير 1707 ) ص ٧٠. (٥) حول دور عمل الإنسان في خلق العالم الذي يحيا في ظلاله انظر :

<sup>-</sup> R. C. Tucker, *Phiolosophy and Myth in Karl Marks* (Cambridge: The University of Cambridge Press, 1961) PP. 123, 135.

<sup>(</sup>٦) انظر: أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص 160.

<sup>. 321 ، 38</sup> مرجع سابق ، ص ص 38 ، (۷)

<sup>.</sup> 261 ص ص 361 ، مرجع سابق ، ص ص (۸)

وهكذا يتبين لنا أن نظام الإنتاج السائد فى أى مجتمع هو العامل الحاسم فى تشكيل هذا المجتمع ، ومن ثم هو العامل الأساسى فى تشكيل سمات أفراد هذا المجتمع ، وذلك من خلال ما يقوم به نظام الإنتاج من دور فى تحديد علاقات الإنتاج السائدة فى هذا المجتمع ، والتى تحدد بدورها طبيعة الطبقات السائدة فى المجتمع ، وهذه الطبقات تخلق بدورها السمات التى تميز الأفراد الذين ينتمون إليها . كما أن طبيعة العلاقة بين هذه الطبقات تصبغ المجتمع الذى توجد فيه بصبغتها الخاصة .

#### المعنى الدقيقي للحرية الإنسانية وسبل الوصول إليما:

إذا كان " جان جاك رسو " قد ذهب فى كتابه " العقد الاجتماعى " إلى أن الإنسان ولد حرا ، فان الماركسيين يقررون على عكس ذلك أن الإنسان قد ولد موجودا مستعبدا مقيدا بشتى الظروف الخارجة عن أرادته (1). ومن ثم فان مهمة الإنسان – تبعا للماركسية – مهمة محددة ، ألا وهى أن يصبح حرا ، إذ هو فى البدء ومن تلقاء نفسه ليس حرا ، و إنما عليه أن يكسب وجوده الموضوعى و أن يصبح " إنسانا " حقا وبكل ما لهذه الكلمة من معان (7).

وترى الماركسية أن الحرية ثمرة من ثمرات التطور التاريخي  $(^{9})$ , و ألها في نفس الوقت عملية مستمرة ، يحقق الإنسان من خلالها انتصاره على الطبيعة من ناحية ، وعلى العبودية الاجتماعية من ناحية أخرى  $(^{2})$ . ولا ترى الماركسية أن حرية الإنسان تقف على النقيض من الحتمية والضرورة ، وإنما ترى ألها بمثابة معرفة هذه القوانين الحتمية والضرورية ، سواء قوانين الطبيعة ، أم القوانين التي تحكم تاريخ تطور الاجتماع الإنساني ، وبمجرد معرفة هذه الضرورة يمكن للإنسان أن يوجه مجرى الأحداث توجيها واعيا  $(^{9})$  يعمل فيه حسابا لكل ما فيه من عناصر ضرورة وصدفة واحتمال ، بالشكل الذي يمكنه من توجيه الموقف بأكمله نحو غاية

<sup>(</sup>١) زكريا إبراهيم ، مشكلة الحرية ، سلسلة مشكلات فلسفية ، الطبعة الثالثة ، ( القاهرة : مكتبة مصر ، ب ت ) ص ص 75 ، 76 .

<sup>(</sup>٢) زكريا إبراهيم ، الطبيعة البشرية في فلسفة كارل ماركس ، مرجع سابق ، ص 264 .

<sup>. 75</sup> ف . ج – افاناسييف ، مرجع سابق ، ص 75 . (7)

<sup>(</sup>٤) زكريا إبراهيم ، مشكلة الحرية ، مرجع سابق ، ص 75 .

<sup>(</sup>٥) انظر:

ف . ج – افاناسييف ، مرجع سابق ، ص 177.

محددة (١) بالصورة التي تحقق مآربه . لذا يعرف الماركسيون الحرية بأنها معرفة الضرورة الموضوعية واستخدامها في صالح الإنسان (٢) .

وفى ضوء ذلك الفهم سعى ماركس لإماطة اللثام عن القوانين التى تحكم حركة تطور التاريخ الإنسانى ، حتى يمكن تلمس السبل التى يمكن خلالها – وعلى هدى هذه القوانين – تجاوز الواقع اللاإنسانى الذى كان يعيشه أغلب البشر فى ظل سيادة نظام الإنتاج الرأسمالى ، والذى بدا جليا فى البؤس الذى عانى منه أبناء الطبقات العاملة فى المجتمعات الرأسمالية  $(^{7})$  وما كان يعانيه الأفراد الممثلين لهذه الطبقات من اغتراب عن نتاج أيديهم ، والذى أدى إلى نوع من الاغتراب بين العامل وذاته ، وبينه وبين غيره من أبناء جنسه  $(^{3})$ 

وفى سبيل الوصول إلى معرفة القوانين التى تحكم تطور التاريخ الإنسانى ، عمل ماركس على البدء بفهم القوانين الأساسية التى تحكم العالم المادى بأسره و ذلك نتيجة لإيمانه الراسخ بالمادية و وتوصل إلى أن هناك ثلاث قوانين تحكم جدلية تطور العالم المادى ، وهى قانون وحدة و صراع الأضداد ، وقانون تحول التغير الكمى إلى تغير كيفى ، وقانون نفى النفى  $\binom{6}{2}$  ، ورأى

(١) زكريا إبراهيم ، الطبيعة البشرية في فلسفة كارل ماركس ، مرجع سابق ، ص ص 264 ، 266

(٢) أميرة حلمي مطر ، مرجع سابق ، ص ص 157

(٣) حول ما أدت إليه الرأسمالية من أوضاع متردية في معيشة العمال انظر:

- كارل ماركس ، رأس المال ، ترجمة : راشد البدوى ، الطبعة الثالثة ، ( القاهرة : مكتبة النهضة المصرية ، 1970 ) ص ص 461 ، 461 .

(٤) حول مفهوم الاغتراب عند ماركس وانعكاساته على ذاتية الفرد انظر :

- E . Fromm, op . cit, pp 43 . 37 .

(٥) يشير القانون الأول " قانون وحدة وصراع والأضداد " إلى أن موضوعات العالم أو ظواهره جميعا هي عبارة عن وجود بين أقطاب متنافرة ) وهذا التنافر يمثل الدافع الأساسي إلى الحركة والتغير في كل شئ في الكون المادي .

ويشير القانون الثاني "تحول التغير الكمى إلى تغير كيفى " إلى أن الفروق بين الكمية تؤدى إذا وصلت إلى مدى معين إلى التحول الكيفى للشيء أى يتحول الشيء نفسه إلى شئ آخر مختلف. ويفسر هذا القانون الكيفية التي يتطور خلالها العالم المادى.

وإذا كان القانون الثانى يكشف عن ظهور الجديد وحلوله محل القديم ، فان هذا التطور لا يمكن أن يحدث فى أى مجال بدون أن ينفى الجديد القديم وهذا ما تدعوه الماركسية " نفيا " إلا أن القضاء على القديم لا يكون قضاء مبرما ولكنه احتفاظا بأحسن " ما فيه " أو أنه ليس قضاء عليه بمقدار ما هو " تمثل " له و ارتفاع به إلى الجديد ، أى إلى النوع الأعلى . لكن هذا ليس نهاية المطاف ، حيث أن ظهور الجديد لا

أن هذه القوانين تحكم تطور كل الأشياء الحية وغير الحية ، وتحكم ظواهر الحياة الاجتماعية ، على اعتبار أن هذه القوانين لا تعدو أن تكون انعكاسات للواقع المادى وعلى ضوء ذلك سعى ماركس إلى الكشف عن فعالية هذه القوانين المادية في حركة المجتمعات البشرية ، وقد توصل إلى أن هذه القوانين المادية تعمل عملها في ميدان الاقتصاد ، ورأى أن هناك قانونين يعملان في هذا الميدان ويحكمان تطور التاريخ الإنساني هما : القانون الأول هو ما اسماه بقانون " تزايد البؤس " Law of Increasing Misery أي أن قانون تزايد بؤس الطبقة المستغلة (١)، وقد تأثر في ذلك بصفة خاصة بالأوضاع المتردية للعمال في عصره . أما القانون الثابي فهو قانون " تراكم رأس المال " Law of Capitalist Accumulation أى زيادة تراكم رأس المال في أيدى عدد متناقص من الأفراد ، وعندما يبلغ ذلك الوضع أشده ، بتزايد البؤس وتزايد رأس المال تحدث الثورة العمالية (٢) وقد عبر ماركس و انجلز في " بيان الحزب الشيوعي " عن تأثير هذين القانونين في حركة التاريخ بشكل ضمني في قولهما " أن تاريخ كل مجتمع حتى الآن قائم على التناحر بين الطبقات: وقد اتخذ التناحر أشكالا مختلفة حسب العهود. ولكن مهما كان الشكل الذي اتخذه هذا التناحر ، فقد كان هناك دائما شئ مشترك بين جميع العصور السالفة ، هو استثمار قسم من المجتمع لقسم آخر منه – وهذه هي العبودية الاجتماعية التي يتعرض لها الإنسان - لذا فلا غرابة إذن في أن نرى الإدراك الاجتماعي في جميع العصور ، رغم كل اختلاف وكل تنوع ، يتطور ضمن أشكال مشتركة معينة ، أشكال للإدراك لن تنحل تماما إلا بزوال التناحر بين الطبقات زوالا تاما " (٣) وفيما يتعلق بالمجتمع الرأسمالي فيرى البيان الشيوعي

\_\_\_\_ يوقف التقدم لان " الجديد " لا يبقى جديدا إلى الأبد ، بل يدفع إلى أمر اكثر جدة منه أو اكثر تقدما ، وحينئذ تحدث عملية نفي أخرى لما كان من قبل " نفيا " لشيء آخر ، فهذا إذن هو " نفي النفي

للمزيد حول هذه القوانين انظر:

" وهو القانون الثالث من قوانين المادية الجدلية .

- محمد عبد الفضيل القوصى ، إفلاس الفكر الماركسى : دراسة نقدية ، بدون ناشر ، 1982 ، ص ص 185 ، 197 .

(١) للمزيد حول هذا القانون انظر:

- برتراند راسل ، سبل الحرية ، ترجمة عبد الكريم احمد ، الألف كتاب ( 145 ) ، ( القاهرة : مكتبة الانجلو ، ب ت ) ص ص 29 ، 31 .

(٢) انظر : أحمد رشاد موسى ، مرجع سابق ، ص ص 27 ، 29 .

65 ص ، فريدرك انجلز ، مرجع سابق ، ص (7)

وللمزيد حول رؤية الماركسية للقوانين التي تحكم التطور التاريخي وفلسفتها في التاريخ عامة انظر:

- طبقا لقوانين التي تحكم تطور المجتمع بشكل حتمى - أنه " سوف ينهار ويقوم على أنقاضه بطبقاته وتناقضاته الطبيعية مجتمع جديد تكون حرية التطور والتقدم لكل عضو فيه شرطا لحرية التقدم والتطور لجميع الأعضاء () وفي مثل هذا المجتمع الجديد وهو المجتمع اللاطبقي " الشيوعي " الذي ينتفي فيه استغلال الإنسان لأخيه الإنسان ، ويتحرر فيه الإنسان من شتى أشكال الاضطهاد و الاستعباد ، ويندثر فيه الشعور بالاغتراب ، وتتاح فيه للإنسان حرية التطور الشامل الذي يجتمع خلاله الكمال الجسدي والثراء الروحي والنقاء الأخلاقي () في مثل هذا المجتمع يحقق الإنسان وجوده الحقيقي .

ورغم أن الماركسية ترى أن هذا المجتمع الشيوعى قادم لا محالة بحكم القوانين التى تحكم التطور التاريخي " المادية التاريخية " (٣) إلا ألها ترى أن هناك إمكانية للتعجيل بإقامة هذا المجتمع وذلك – كما جاء في البيان الشيوعي – من خلال السعى إلى تنظيم البروليتاريين في طبقة موحدة وهدم سيادة البرجوازية ، واستيلاء البروليتاريا على السلطة السياسية كمقدمة ضرورية للقضاء على الملكية الخاصة وسيطرة البروليتاريا على أدوات الإنتاج واتخاذ كافة التدابير اللازمة لذلك ، وما أن تختفى الفوارق الطبقية وتزول خلال سير التطور ، ويصبح كل الإنتاج متمركزاً في أيدى جمعية واسعة تشمل الأمة بأسرها ، حتى تفقد السلطة العامة صبغتها السياسية

= مصطفى كامل السيد و آخرون ، محاضرات فى الاشتراكية ، ( القاهرة : دار النشر للجامعات المصرية ، 1990 ) ص ص 205 ، 226 .

(١) كارل ماركس ، فريدريك انجلز ، مرجع سابق ، ص 67 .

(٢) للمزيد حول ملامح المجتمع الشيوعي الذي يحقق الإنسان فيه وجوده الحقيقي انظر:

- يورى بوبوف ، مرجع سابق ، ص 184

- مراد وهبة ، مقالات فلسفية وسياسية ، ( القاهرة : مكتبة الأنجلو المصرية ، ب ت ) ص 75 ، 72 - D . C Abel , *Theories of Human Nature* : Classical and Contemporary Readings, (New York: McGraw – Hill, inc, 1992 ) , p. 237.

(٣) زيدان عبد الباقى ، أسس المجتمع الإسلامى والمجتمع الشيوعى : دراسة مقارنة ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت ) ص 92

1 - يقصد " بالمادية التاريخية " النظرية العلمية التي صاغتها الماركسية للتطور الاجتماعي في صورة قوانين واضحة لقوانين الطبيعة ، هو كون الأولى تعكس فعل قوى عفوية عمياء ، بينما ظهرت قوانين التطور الاجتماعي دائماً في صورة أفعال الناس ككائنات ذكية وضعت لنفسها أهدافاً معينة وتعمل من أجل تحقيقها.

- انظر: ف. ج. افانا سييف، مرجع سابق، ص ص 171، 172.

(۱) – وذلك من خلال زوال الدولة – وهذه الخطوة الأخيرة تكتمل ملامح المجتمع الشيوعى الذي يتحرر فيه الإنسان من كافة أشكال العبودية ويحقق فيه وجوده السعيد بمعناه الكامل.

### حقوق الإنسان في الفكر الماركسي:

بعد هذا الاستعراض السريع لأهم ملامح رؤية الماركسية لطبيعة الإنسان ، والقوانين التي تحكم تطور وجودة الاجتماعي متجهة صوب تحقيق المجتمع الذي يحقق فيه وجودة الأكمل ، نعرض بشيء من الإيجاز لرؤية الماركسية لحقوق الإنسان كضرورة لاستكمال أهم مقولات الماركسية عن طبيعة الإنسان ، ثم نلى ذلك باستعراض أهم انعكاسات طروحات الماركسية – حول النقاط سالفة الذكر – على الدور الذي يقوم به الفرد "كمرسل أو مستقبل " في العملية الإعلامية .

حقوق طبيعية لصيقة بذات الإنسان ، وذلك نتيجة طبيعية لنظرةها للفرد على انه ليس له وجود محقوق طبيعية لصيقة بذات الإنسان ، وذلك نتيجة طبيعية لنظرةها للفرد على انه ليس له وجود مستقل عن المجتمع الذي يحيا فيه ، وأنه لا يعدو أن يكون خلية في كيان الطبقة التي ينتمى إليها ، وأنه إذا كان له حقوق فهي ليست حقوقاً بالمعنى المتعارف عليه وإنما امتيازات مؤقتة أو قدرات عارضة تقررها الجماعة وتشجعها عندما ترى لذلك ضرورة . لأن مصالح الجماعة وحقوقه .

وهكذا فحقوق الأفراد ليست ثابتة لا تمس ، بل تتطور مع تطور الجماعة وتخضع لتنظيمها وتتحدد بأهدافها ومثلها العليا (7) .

وإذا كانت غاية المجتمع الذي دخل إلى حيز المرحلة الانتقالية – المرحلة الاشتراكية – هي الوصول إلى المجتماعي ، وجب أن يكون

- ثروت بدوى ، النظم السياسية ، الجزء الأول : النظرية العامة للنظم السياسية ، ( القاهرة : مكتبة النهضة العربية ، 1964 ) ص 341 .

<sup>(</sup>١) كارل ماركس ، فردريك إنجلز ، مرحلي سابق ، ص ص 65 ، 67 .

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا المعنى:

<sup>-</sup> هالة أبو بكر سعودي ، مرجع سابق ، ص 102

<sup>-</sup> محمد سليمان الدجاني ، منذر سليمان الدجاني ، السياسة نظريات ومفاهيم ، (عمان ، أوستن : دار بالمينوبرس ، 1986 ) ص 55

لحقوق الفرد وحرياته معنى مطابقاً لهذه الغاية (١) ، وذلك من خلال منح الفرد هذه الحقوق والحريات بالصورة التى تسمح بالتحقيق السريع لهذه الغاية .

ولا شك أن أى ادعاء بأن للإنسان حقوق طبيعية ، يعنى ضمناً أن للفرد مساحة من الحرية يفعل فيها ما يحلو له حتى لو كان ذلك يعرقل بلوغ المجتمع – الذى ينتمى إليه – لأسمى غايته وهى إقامة المجتمع الفردوسى الماثل فى "المجتمع الشيوعى" . وهذا ما يجعل القول بوجود حقوق طبيعية للفرد أمرا يتنافى مع مصلحة الفرد ذاته ، الماثلة فى التعجيل بإقامة هذا المجتمع الذى يحقق فيه أقصى أمانيه .

### انعكاسات رؤية الماركسية لطبيعة الإنسان على الفكر الإعلامي :

يمكن أن نلخص أهم انعكاسات رؤية الماركسية لطبيعة الإنسان والقوانين التي تحكم تطور المجتمعات التي يقيمها والتي تؤدى بدورها إلى تطوره ، ورؤيتها لحقوقه وحرياته على الدور الذى يمنحه الفكر الإعلامي الاشتراكي للفرد في العملية الإعلامية – والذي سوف ينجلي لنا بصورة أوضح عند استعراضا لباقي مقولات الماركسية في الفصول التالية – في النقاط التالية :

- إن القول بأن الفرد يكتسب طبيعته الإنسانية من وجوده فى المجتمع ، وأن تحقيقه لوجوده الحقيقى رهن للتطورات التى يمر بها المجتمع المثالى نحو غايته المحتومة ، وهى بلوغ المرحلة الشيوعية ، وما يعنيه هذا من ضرورة تحريك المجتمع بأسرة نحو هذه الغاية ، وما يتطلبه ذلك من قيادة واعية بقوانين "المادية التاريخية" التى تحكم التطور الاجتماعى ، أن كل ذلك يجعل الدور الأساسى الذى تقوم به وسائل الإعلام للمساهمة فى تحقيق غايات المجتمع الاشتراكى ، أمانة فى أيدى الأفراد الذين يقبعون فى مركز القيادة ، الذين هم على وعى تام بالقوانين المحتمية التى تحكم حركة التاريخ الإنساني (٢) .

لا كانت الكيفية التي يمكن للمجتمع من خلالها بلوغ غايته ماثلة في قوانين حتمية ، فإن هذا يعنى أنه لا معنى بتاتاً لأن يستخدم أحد وسائل الإعلام في نشر ما يتعارض مع هذه القوانين الحتمية ، أو ما يعرقل مسيرة المجتمع التي تمتدى بها ، تحت مسمى حرية الرأى (") . وأى تحرك في هذا الاتجاه الذي يتعارض مع غايات المجتمع الشيوعي ينبغي دحره فوراً . (١)

<sup>(</sup>١) قارن : محمد عصفور ، مرجع سابق ، ص 194

<sup>-</sup> F . S . Siebert , T . Peterson and W . Schramm op . cit. P. 112 : نظر (۲) and pp.117,118

كذلك انظر : عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 149

<sup>(</sup>٣) انظر في هذا المعنى:

- هناك التزام أو واجب على الدولة قبل أفراد الشعب يتمثل فى ضرورة توفير الوسائل الإعلامية التى تمكنهم من الحصول على المعارف والمعلومات التى تساعدهم على تفهم فحوى الفكر الماركسى ، حتى يمكنهم بذلك المساهمة فى غايات المجتمع بفاعليه (7). كما أن لهؤلاء الأفراد الحق فى تقديم الانتقادات التى تتعلق بأى تقصير أو إخلال فى مسيرة المجتمع الاشتواكى (7).

### تقويم رؤية الماركسية للطبيعة البشرية :

بعد هذا العرض السريع لرؤية الماركسية للطبيعة البشرية ، وطبيعة الحقوق التى تتمتع بما ، والقوانين التى تحكم تطور التاريخ الإنسانى ، وانعكاسات كل ذلك على فلسفة الإعلام التى يتبناها المجتمع الاشتراكى ، نعرض وفى إيجاز شديد لأهم أوجه القصور التى تشوب رؤية الماركسية للطبيعة الإنسانية ، ورؤيتها للقوانين التى تحكم تطور التاريخ الإنسانى ، ولما كانت الماركسية قد جوبمت بفيض من الكتابات الناقدة لأغلب طروحاتما ، ولما كان الواقع نفسه قد دلل وبشدة على عدم سلامة الكثير من هذه الطروحات ، فإن هذا – لاشك – يعفى الباحث من التوسع فى سرد جوانب النقد التى وجهت لرؤيتها للطبيعة البشرية ، وللقوانين التى تحكم تطور المجتمع الإنسانى ، ويجعله يكتفى ببعض الإشارات الخاطفة لأهم هذه الجوانب .

### أهم جوانب القصور التي تشوب رؤية الماركسية للطبيعة البشرية :

يمكن تلخيص أهم جوانب الخلل والقصور التي تعترى رؤية الماركسية للطبيعة البشرية في النقاط القليلة التالية :

المبالغة في الدور الذي يقوم به المجتمع ممثلاً في الطبقة التي ينتمي إليها الفرد في تشكيل ملامح شخصيته ، حتى ألها تكاد تختصر الفرد إلى جملة من العلاقات الاجتماعية (أ) . رغم أن

= مبدر الويس ، في الحريات العامة : الرقابة على الصحافة في النظامين الرأسمالي والاشتراكي ، دراسة مقارنة الجزء الرابع ، (دمشق ، ب ن ، 1985) ، ص ص 160 ، 161 .

(١) حول حق المجتمع في التصدى للأفكار المناهضة للشيوعية انظر:

- D. McQuail, op. cit pp. 92, 93

- F . S . Siebert , T . Peterson and W . Schramm , op . cit , P . P  $_{\mbox{\scriptsize (Y)}}$  122 , 123

(٣) حول حدود هذه الانتقادات انظر:

- كوتافين ، مرجع سابق ، ص 61 .

(٤) انظر : محمد عبد الفضيل القوصي ، مرجع سابق ، ص 202

الفرد لا يعتبر كائناً بشرياً إلا إذا تم بناء شخصيته طبقاً لمزاجه الخاص ولإمكانياته المختلفة ، داخل وسط يوفر له الشروط الضرورية لذلك مادياً ومعنوياً (¹) .

- لا معنى للقول بأسبقية الجماعة على الفرد ، لأن الواقع يؤكد التفاعل المستمر بين الفرد والجماعة والتأثير المتبادل بينهما دون أسبقية هذه على ذاك أو العكس ، إذ لا جماعة بدون أفراد واعين بذواهم ، ولا فرد بدون جماعة تؤنسه ، فالتواصل بين الفرد والآخرين داخل إطار تاريخي جغرافي معين من الأبعاد العميقة للشخص (٢) .

المبالغة فى تأثير الظروف الاقتصادية وما تخلقه من علاقات إنتاج ، على الشخصية البشرية ، مع أن الناحية الدينية والأخلاقية لا تقل شأناً فى التأثير عن الناحية الاقتصادية <sup>(٣)</sup> .

لا يكفى للإنسان حتى يبلغ حريته الحقيقة أن يتحرر اجتماعيا واقتصادياً دون أن تتاح له حرية ممارسة حقوقه السياسية الكاملة . بل إن التحرر الاجتماعى والاقتصادى – وهو جوهر الاشتراكية – لا يمكن أن يتحقق ، كما أثبت الواقع  $\binom{(i)}{2}$  . على نحو كامل ، دون توافر الحرية السياسية  $\binom{(o)}{2}$  . والتى تعد حرية الرأى والمعارضة جزءا أساسيا منها .

# ب – أهم جوانب القصور التى تشوب رؤية الماركسية للقوانين التى تحكم تطور التاريخ البشرى " المادية التاريخية" :

يمكن حصر أهم أوجه القصور التي تشوب القوانين أو التعميمات التي طرحها الفكر الماركسي حول القوة الفاعلة في حركة التاريخ البشري في النقاط التالية :

(٣) محمد عبد الفضيل القوصي ، مرجع سابق ، ص ص 34 ، 35 .

<sup>(</sup>١) محمد عبد العزيز الحبابي ، هن الحريات إلى التحرر ، سلسة مكتبة الدارسات الفلسفية عدد 28 ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ن ) ص 47 .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص ص 47 ، 48 .

<sup>(</sup>٤) حول الواقع الذي آلت إليه حريات الفرد في ظل تطبيق الماركسية في الاتحاد السوفيتي السابق انظر: -22 هويدي ، مقدمة في الفلسفة العامة ، ط 9 ، ( القاهرة : دار الثقافة للطباعة والنشر ، 1979 ) ، -22 ، -22 .

<sup>(</sup>٥) انظر: حسن الحسن ، الدولة الحديثة: إعلام واستعلام ، (بيروت: دار العلم للملايين ، 1986) ، ص 101

<sup>-</sup> هالة أبو بكر سعودي مرجع سابق ، ص 157

- إذا كانت القوانين الإحصائية كلها قوانين غير احتمالية وكلها ترجيحات لا يرتقى أحدها إلى مرتبة الحتمية ، وإذا كان البحث في التاريخ ما لم يستكمل تفاصيل وجزيئات كل عصر ومجتمع صغر أم كبر لا يمكن أن يمنحنا نتائج لهائية ، فإن الحتمية التاريخية ، أو حتمية الصواع الطبقي ، تعد مصطلحات غير علمية (١) .
- تتجاهل المادية التاريخية أن الأساس الاقتصادى للمجتمع فى عصر ما يتسق مع أكثر من شكل وصيغة سياسية ، فمثلاً وجود الديمقراطية أو غياها فى أى قطر ربما يتم تفسيره من خلال عدة عوامل مختلفة بالإضافة لنمط الإنتاج السائد فى المجتمع (٢) ، وهذا يشكك بوضوح فى ادعاء الماركسية أن أى تغير فى البنية الفوقية هو نتيجة لتغيير تم فى البنية التحتية .
- كيف يتفق قول الماركسية بأن المجتمع الشيوعي هو أخر مراحل التطور البشرى مع قوانين المادية التاريخية التي ترى أن كل نظام يحمل في طياته بذور فنائه ، أو بذور نظام مضاد له ، وكيف يتفق هذا مع التفسير القائم على أن المجتمع لا يتوقف عن التقدم والتغير (٣) .
  - لا يوجد أساس علمي للاعتقاد في إمكان التنبؤ بسير الحدث التاريخي أو بصورة التطور الاجتماعي في المستقبل .
- يصعب عموماً فى دراسة الظواهر الاجتماعية ، الأخذ بفكرة السببية طبقاً لمفهومها فى العلوم الطبيعية ، وذلك لأنه متى كثرت تفاصيل الظاهرة وتعددت جوانبها وتشابكت كما هو الحال بالنسبة للظواهر الاجتماعية أصبح القول بوجود علاقة سببية أو علة ومعلول هو ادعاء لا دليل عليه . بعبارة أخرى تعذر القول بوجود قوانين لها صفة الحتمية تحكم الظاهرة الاجتماعية (٥٠) .

(١) انظر: سدني هوك، التراث الغامض: ماركس والماركسية، ترجمة ودراسة: سيد كامل زهران

<sup>،</sup> الألف كتاب الثاني ، ( 28 ) ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1986 ) ، ص 56

<sup>-</sup> رأفت غنيمي الشيخ ، مرجع سابق ، ص 174

<sup>(</sup>٢) سدين هوك ، مرجع سابق ، ص 57

<sup>(</sup>٣) انظر: أحمد رشاد موسى ، مرجع سابق ، ص 37

<sup>-</sup> أحمد حسين ، إفلاس الماركسية ، ( القاهرة : دار الوفاء للطباعة والنشر ، 1989 ) ص 80

<sup>-</sup> أحمد رشاد موسى ، مرجع سابق ، ص 24 .

<sup>. 24</sup> مابق ، صابق ، ص $(\xi)$ 

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ، ص 25 .

- إن الماركسية واحدية في التفسير التاريخي ، إذ تجعل العوامل الروحية والفكرية تابعة للعامل الاقتصادي ، وهي بذلك تغفل الصفة الاجتماعية للواقعة التاريخية (١).

# المطلباك أ بطيعة الإنسان الأبال الله الأسام (٢)

لم ينطلق منظرو الفكر الاجتماعي التنموى في بناء مخططاقم الفكرية من البحث عن السمات الجوهرية لطبيعة الكائن البشرى – كما هو الحال في الفكر الاجتماعي الليبرالي والفكر الاشتراكي – ذلك لأهم لم يروا أن لإنسان العالم النامي سمات جوهرية تغاير سمات الإنسان في العالم المتقدم ، وما أهمهم في هذا الصدد كان هو استقراء السمات العرضية لإنسان العالم النامي التي أكتسبها بحكم انتمائه لظروف تاريخية ومجتمعية مغايرة لنظيرة في العالم الغربي العالم النامي ضوء ما تكشف لهم منها وعلى ضوء تفهمهم للظروف التاريخية والمجتمعية التي تعيشها هذه المجتمعات ، عمل هؤلاء المفكرون على وضع تصور للنمط الأمثل الذي ينبغي أن يسير على هداه النظام الاجتماعي في البلد النامي ، والذي يمكنه من تحقيق غاياته في إحداث التنمية والتقدم واللحاق بركب الدول المتقدمة .

وإذا تأملنا أهم السمات – التي قممنا في هذا البحث – التي تسود الكثير من البلدان النامية والتي تنعكس على أغلب أبناء هذه البلدان ، وتؤثر في سلوكهم وفي نمط حياقمم ، وتفرض دوراً معيناً للإعلام في هذه البلدان ، نجد في هذا الصدد سمتين أساسيتين هما : الأمية والتي تصل إلى معدلات عالية في كثير من هذه البلدان ، والسمة الثانية هي القبلية أو العشائرية ، والتي تنعكس أثارها بشكل واضح على سمات شخصية إنسان هذه البلدان ومن ثم تنعكس على سلوكه الاجتماعي .

وفيما يلى نعرض وبشكل موجز لهاتين السمتين ، وأهم انعكاساقهما على الوجود الاجتماعي لإنسان هذه البلدان ، وأثار ذلك على الفكر الاجتماعي التنموى ، وعلى الفلسفة الإعلامية التي أفرزها .

<sup>(</sup>١) رأفت غينيمي الشيخ ، مرجع سابق ، ص 172 .

<sup>(</sup>٢) يقصد الباحث بهذا العنوان أن المقولات المطروحة حول طبيعة الإنسان من قبل مفكرى الاجتماع التنموى ليست افتراضات نظرية ، وإنما هي مقولات تُوصّف معطيات واقعية ، وهذا ما جعل الباحث يفضل هذا العنوان عن عنوان " طبيعة الإنسان في الفكر الاجتماعي التنموى "

<sup>(</sup>٣) حول أهم هذه الظروف المشتركة:

<sup>-</sup> وحيد عبد المجيد ، مرجع سابق ، ص ص 130 ، 131

### أُولاً – الأمية وانعكاساتها على شخصية إنسان العالم الناهي :

لا يقصد الباحث هنا بالأمية الجهل بالكتابة والقراءة فقط وإنما يقصد الأمية الثقافية والمعرفية بوجه عام ، وإن كانت الثانية أعم ، إلا أن الأولى تشكل – رغم ذلك – نسبة عالية في الدول النامية ، وأن كانت تختلف ارتفاعا وهبوطاً من منطقة إلى أخرى ، فتتراوح هذه النسبة في أفريقيا ما بين 52.7% و 98% ، وفي أسيا ما بين 24.9% و 98% ، وفي أمريكا الجنوبية ما بين 8.5% و 94% و لا شك أن سيادة الأمية بين الكثير من أفراد هذه المجمعات تساهم في خلق عدد من السمات تجمع تحت كنفها أغلب هؤلاء الأفراد ، وأهم هذه السمات هي :

- سيادة أنماط سلوكية سلبية ، حيث غالباً ما يكون مجال تفكير الفرد الأمى وسلوكه محدوداً في إطار الجماعة الصغيرة التي ينتمي إليها .
- صعوبة إدراك احتياجات التنمية الاقتصادية والاجتماعية ، لأن الشخص الذى لا يعرف القراءة والكتابة والذى يعيش بأفكاره الخاصة التى كونها لنفسه لا يستطيع أن يفهم هذه الاحتياجات (٢) .
  - سيادة التخلف الثقاف والذى يؤدى إلى عدم معرفة الشخص لحقوقه وواجباته بعقلية وأفق رحب $^{(7)}$  .
  - صعوبة انتماء الفرد إلى الثقافة السياسية التى يتبناها المركز ، لعدم قدرته على تفهم أغلب طروحات هذه الثقافة ، ولعدم قدرته على تفهم قيمها ، ثما يؤدى إلى تعميق عزلة ثقافة  $\frac{(2)}{10}$  .
    - جعل الفرد أقل استعدادا الاستيعاب التطورات الجديدة الحاصلة في ميادين العلوم والثقافة وأقل قدرة على التقمص الوجداني الذي يؤدى إلى الخيال والإبداع ، والذي يعد ضرورة هامة من ضرورات التقدم (°).

<sup>70</sup> صلاح الدين عبد الحميد، دور وسائل الإعلام في التنمية " الصحيفة "، ب ن ، ب ت ، ص (1)

<sup>(</sup>٢) على لطفى ، **دراسات فى تنمية المجتمع** ، (القاهرة: مكتبة عين شمس ، 1978) ص 65 .

<sup>(</sup>٣) صلاح الدين عبد الحميد ، مرجع سابق ، ص 77 .

<sup>-</sup> D . Lerner and W . Schramm , op. cit, P . 92 : أيضاً : - انظر هذا المعنى أيضاً

<sup>(</sup>٤) سويم العزى ، الديكتاتورية الاستبدادية والديموقراطية والعالم الثالث ، (بيروت: المركز الثقافي العربي ، 1987) ، ص 150 .

<sup>(</sup>٥) إسكندر الديك ، محمد مصطفى الأسعد ، مرجع سابق ، ص 88 .

هذه هي أهم انعكاسات سيادة الأمية على شخصية الأمي في بلدان العالم النامي ، ولا شك أن هذا يؤثر في قدرة إنسان هذه المجتمعات على القيام بدور فعال في تطور مجتمعه وتقدمه ، بشكل يضارع ما يقوم به نظيره في البلدان المتقدمة التي ترتفع نسبة التعليم فيها ، وهذا يؤدى – بصورة طبيعية – إلى دفع أى منظر اجتماعي لإعطاء صلاحيات أكبر للدولة في تصريف شئون المجتمع وقيادة تقدمه ، عن الدور الذي تقوم به نظيرها في البلدان الليبرالية . وهذا ما سنلمح آثاره في طروحات الفكر الاجتماعي التنموي حول طبيعية الدولة وعلاقاها بالإنسان في الفصلين الأخيرين من هذا الباب وفيما يلي نعرض لأهم انعكاسات سيادة الأمية بين قطاعات كبيرة من أبناء بلدان العالم النامي على الفكر الإعلامي التنموي بشيء من الإيجاز.

### انعكاسات الأمية على الفكر الإعلامي التنموي :

تعد سيادة الأمية فى البلدان النامية وأثارها على شخصية الفرد الأمى ، عاملاً هاماً من العوامل التى يتحدد على هداها الدور الذى تلقيه فلسفة الإعلام التنموى على عاتق وسائل الإعلام ، بل ومن العوامل الهامة التى تتحدد عليها فلسفة الأعلام التنموى بأسرها .

فإذا كانت أهم قضايا أى فلسفة إعلامية هو تقنينها لضوابط حرية الإعلام ، فأن الأمية سواء الأمية الثقافية أو الكاملة - تساهم بالدور الأهم فى إثارة الإشكالية الأساسية فى هذه القضية وهى الماثلة فى التساؤل عما إذا كانت الجماهير الأمية أهل لهذه الحرية أم لا ؟

وهذا ما دعى البعض لوصف الأمية بألها أخطر عوائق حرية الإعلام () ويدلل على صحة هذا الإدعاء استناد حكام الكثير من بلدان هذه الدول فى تبرير إحكام قبضتهم — كما سنعرض لذلك فيما بعد بشىء من التفصيل — على وسائل الإعلام فى بلدالهم استناداً إلى عدد من المبررات ، تأتى الأمية على رأسها . وكان من الطبيعى أن يفرض ذلك على فلسفة الإعلام التنموى أن تعمل على التنظير للسبل التى يمكن أن تساهم كها وسائل الإعلام فى محو أمية الكبار من ناحية وتدعيم التعليم العام () . من ناحية أخرى كذلك التنظير للسبل المثلى التى يمكن أن تساهم كما وسائل الإعلام فى تلافى الانعكاسات السلبية للأمية — التى عرضنا لها — على شخصية الفرد الأمى والتى تؤدى وبشكل واضح ، إلى التأثير على ما يمكن أن يقوم به من دور إيجابي فى الحياة الاجتماعية ، ومن ثم فى تقدم المجتمع .

(٢) قارن : أماني محمد قنديل ، " نظام الاتصال وعملية التنمية السياسية في الدول النامية ، رسالة ماجستير غير منشورة ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1980 ) ص 88 .

<sup>(</sup>١) رجاء على العزبي ، "حرية الإعلام في القرن العشرين " رسالة دكتوراه غير منشورة ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1970 ) ص 174 .

# ثانياً — القبلية أو العشائرية وانعكاساتما على شخصية إنسان العالم النامى :

تعانى أغلب دول العالم النامى – لا سيما الدول العربية والأفريقية من سيطرة العلاقات القبلية والعشائرية والعائلية والطائفية على بنيتها الاجتماعية (1) ولا شك أن هذا قد يهدد بحدوث انقسامات وحروب أهلية ، كما أنه يؤدى إلى خلق التنوع الاجتماعى الذى يحمل فى طياته عدم التجانس الثقافي والاجتماعى بين أفراد المجتمع الواحد (1).

ويمكن حصر أهم انعكاسات سيادة القبيلة في الكثير من بلدان العالم النامي على سمات أغلب الأفراد في هذه الدول في النقاط الموجزة التالية :

- تمسك الفرد بقيم المجموعة أو القبيلة التي ينتمى إليها والتعصب لها ، وهذا ما يؤدى
 إلى صعوبة إيجاد قيم ثقافية مشتركة . وهذا لا شك يؤدى إلى صعوبة انتشار ثقافة المركز (٣) .

- إضعاف روح الاندماج الاجتماعية والاقتصادية والثقافية بين سكان هذه المجتمعات (٤).

- غياب الشعور بالمواطنة بين أفراد هذه المجمعات وذلك نتيجة لغياب التراكم الحضارى المشترك بين أفراد المجتمع الواحد (٥) مما يؤدى إلى التأثير السلبي في تماسك هذه البلدان (١) .

21 ، 20 ص ص 20 ، مرجع سابق ، ص ص (7)

- وقد ساهم الاستعمار بدور هام فى خلق هذه التعددية ، انظر على سبيل المثال دورة فى أفريقيا فى بحث حمدى عبد الرحمن حسن : التعددية وأزمة بناء الدولة فى أفريقيا الإسلامية : سلسلة أوراق أفريقية ( 1 ) ( القاهرة : مركز دراسات المستقبل الأفريقى ، 1996 ) ص ص 27 ، 35 .

(٤) انظر : المرجع السابق ، ص73 .

(٥) انظر: نفس المرجع، ص73.

<sup>(</sup>١) انظر : منير ك . ناصر ، " قيم الأخبار في مقابل الأيدلوجية : منظور من العالم الثالث " ، في ل جون مارتن ، أنجو جروفر شودري ، مرجع سابق ، ص 82

<sup>-</sup> سويم العزي ، مرجع سابق ، ص ص 73 ، 74 .

<sup>(</sup>٣) انظر ، سويم العزى ، مرجع سابق ، ص 150 .

- يؤدى انقسام أى المجتمع إلى مجموعة من القبائل والعشائر إلى قيام التعددية الحزبية والفكرية فى هذا المجتمع على أساس الروح الجماعية ، وليس على الروح الفردية كما هو فى العالم الغربى . فإذا كانت الأنا الفردية وراء التعددية فى العالم الغربى فإن النحن التقليدية هى المحرك الرئيسي فى المجتمعات التى تسود فيها القبلية (٢) .

هذه هي أهم انعكاسات القبلية والعشائرية السائدة في كثير من بلدان العالم النامي ، على أفراد هذه المجتمعات ، وعلى بنيتها الاجتماعية أيضاً ، والتي مثلت مجموعة من أهم المعطيات التي عدت بمثابة الأساس القبلي الذي عمل الفكر الاجتماعي التنموي على هداها ، على التنظير للكيفية التي تمكن المجتمع من تجاوز ما هو سلبي من هذه الانعكاسات على عملية نموه وتطوره ، مع مراعاة عدم سريان هذا التطور بصورة تمدد بأحداث تمزق بين أفراد هذه المجتمعات (٣).

### انعكاسات الواقع القبلي على الدور المطلوب من الإعلام القيام به:

فى ظل ما تعكسه سيادة القبلية والعشائرية فى الكثير من بلدان العام الثالث من سمات على إنسان هذه البلدان . كان من الطبيعي أن يُنظر إلى وسائل الإعلام على ألها قادرة على أداء دور بارز فى المساهمة فى تحقيق المهمة الكبرى وهى مهمة "التحديث" . وذلك من خلال قيامها بتعبئة الجماهير لقبول الأفكار الجديدة والوسائل الحديثة ، دون خلق توترات عرقية أو قبلية أو ثقافية أو خلق إحباطات نفسية . ويمكن القول بصفة عامة أن العمل الأساسي لوسائل الإعلام فى ظل تفشى الأمية ، وسيادة القبلية يتمثل فى تأسيس الإطار السياسي الثابت السليم الذى يتم خلاله إقامة بيئة اجتماعية صالحة متجانسة تؤدى بدورها إلى التوسع فى قطاعات وطنية أخرى . ولدى الإعلام القدرة على تعبئة الاهتمامات المبعثرة للجماهير فى هدف قومى واحد ، وذلك عن طريق تغيير اتجاهات وسلوكيات البعض ، وتحقيق التواصل عبر الحواجز

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> جيهان المكاوى ، النظرية الإنسانية لحرية الصحافة ، رسالة دكتوراه ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1979 ) ص ص 59 ، 60 .

<sup>-</sup> سويم العزى ، مرجع سابق ، ص73 .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص163 .

 <sup>(</sup>٣) وهذا ما حدث بالفعل في بعض الدول النامية نتيجة لسعيها لأحداث تغيرات اجتماعية واقتصادية سريعة .

انظر : جيهان رشتي ، نظم الاتصال ، الجزء الأول : الإعلام في الدول النامية ، مرجع سابق ، ص ص 97 ، 98 .

القائمة بين الثقافة التي تفرق فيما بينهم (1) والمساهمة في خلق اتفاق أو إجماع حول القيم الأساسية ، أو المساعدة على الفهم المشترك وتخطى القبلية والطائفية (7).

هذه هي أهم سمات الإنسان في المجتمعات النامية التي هي استقراء لواقع لا مجال لنكرانه ، والتي تعد من المقدمات الهامة التي أقام على هداها الفكر التنموى طروحاته في شتى المجالات (السياسية ، الاقتصادية ، الإعلامية ...... الخ ) والتي سوف تنجلي لنا بشكل أكثر وضوحاً في الفصول التالية .

(۱) انظر : امدى – مايكل هايت " دور الإعلام فى العالم الثالث " فى ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، مرجع سابق ، ص ص 417 ، 148 .

<sup>(</sup>٢) أماني محمد قنديل ، مرجع سابق ، ص 96

حول دور وسائل الإعلام في خلق الشعور بالوحدة انظر :

<sup>-</sup> E . B . Parker and A. Mohammadi , "National Development Support Communication " in M . Teheranian and Others (eds.) *Communication Policy For National Development*: A Comparative Perspective , (London: Routtdge & Kegan Paul , 19 ) P. 170

<sup>-</sup> C. Mytton, *Mass Communication in Africa*, Social Sciences in Africa Series (London: Kings College, 1983) P. 601

# البحث الثلث المسلمة الإسلام والمسلم المسلم المسلم الإسلام المسلم المسلم

لا شك أن اختلاف المقدمات الكوزمولوجية التي ينطلق منها الفكر الاجتماعي الوضعي عن المقدمات الكوزمولوجية التي يقوم عليها الفكر الاجتماعي الإسلامي ، كان لابد أن يؤدى إلى اختلاف مقولات كل منهما وطروحاته . تأتي على رأس هذه المقولات ، تلك المقولات التي طرحها كل منهما حول ماهية الكائن البشرى وما يتصف به من سمات تنعكس على تفاعله في محيطة الاجتماعي ، والتي تعد بمثابة أهم المقدمات التي تنبني عليها باقي مقولات أي نظرية اجتماعية .

وإذا كان الباحث قد تناول فى المبحثين السابقين مقولات كل نظرية من النظريات الاجتماعية الوضعية حول طبيعة الإنسان – حسب الزاوية التى انطلقت منها – وانعكاسات هذه الطروحات على الفكر الإعلامي الذي أفرزته كل نظرية منها ، وأهم أوجه النقد التى صوبت إليها ، فإن الباحث يسعى في هذا المطلب إلى تناول أهم طروحات الفكر الاجتماعي الإسلامي حول طبيعة الإنسان وذلك فيما يتعلق بثلاثة نقاط هي :

أ - تحديد ماهية الإنسان.

ب - حقوقه و و اجباته.

جــ - سماته التي تنعكس على سلوكه الاجتماعي .

وتعد هذه النقاط من أهم المقدمات التي تنبني عليها باقي مقولات الفكر الاجتماعي الإسلامي – والتي لها ارتباط مباشر بالفكر الإعلامي – هذا من ناحية ثانية ، تعد استعراض مقارن بين أهم ما طرحة الفكر الاجتماعي الوضعي من مقولات حول طبيعة الإنسان وبين ما طرحه الفكر الاجتماعي الإسلامي .

وفيما يلي نعرض – وبشيء من الإيجاز – لهذه النقاط الثلاث :

### أ – ماهية الإنسان في الفكر الإسلامي :

إذا كان الفكر الوضعى ينظر إلى الإنسان على أنه حيوان مضيفا إليه صفة النطق أو صفتى الاجتماعى و الأخلاقى أو ما إلى ذلك من صفات ، فإن الإسلام ينظر إلى الإنسان ويعرفه على أنه الكائن المكلف ، لأنه من بين سائر المخلوقات التى تعيش على وجه الأرض مناط التكليف والمسئولية كما أشار القرآن إلى ذلك (١) . ولا شك أن النظر إلى ماهية الإنسان

<sup>(</sup>١) انظر : أبو اليزيد العجمي ، مرجع سابق ، ص 14 .

وتعريفه على أنه كائن مكلف يدلل على شئ محدد بين الخلائق بكل حدود العقيدة أو العلم أو الحكمة (١).

ويأتى لفظ المكلف في اللغة من كَلَفَهُ أمراً أي أوجبه عليه (٢) ومن ثم فهو الكائن الذي أناط به خالقة واجبات ومسئوليات تتمثل جماعها في خلافة الله في أرضه "وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي اللَّوْضِ خَلِيقَةً "(٣) ، والمطلوب من الفرد المكلف بالاستخلاف أن يكون " قائماً مقام من استخلفه يجرى أحكامه ومقاصده مجاريها (٤).

ولا مراء أن تكليف الإنسان للخلافة في الأرض وأعمارها ، يحمل بين طياته مقتضي العبودية لله – سبحانه وتعالى – والتي تتمثل في اتباع هداه والالتزام به ، وهذا يبدو جلياً في قصة آدم عليه السلام حينما نجد أن عهد الاستخلاف في الأرض محدد وواضح ... وهو أتباع الهدى الذي سيجيء إليه وإلى ذريته من الله – سبحانه وتعالى – ونجد التحذير من عواقب "عدم الأتباع " في الدنيا وفي الآخرة سواء "قَالَ الْهبطا مِنْها جَمِيعًا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُو فَوَا الله فَإِنَّ الله مَعْدُولُ وَلا يَشْقُقَى، وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذَكْرِيك فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيبَامَةِ أَعْمَى ، قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنِي كُلْتَ بَصِيرًا ، قَالَ كَذَلِكَ الْبَوْمَ تَنْسَى ، وَكَذَلِكَ الْبَوْمَ تَنْسَى ، وَكَذَلِكَ نَجْزِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُومَ لِ إِلَياتُنَا فَنَسِيتَما وَكَذَلِكَ الْبَوْمَ تَنْسَى ، وَكَذَلِكَ انْبَعْدَ وَلَمْ يُومِ مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُومَ لُو يَا الدِّرَةِ الله فَرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَى " (°) .

وفى هذا العهد – كما نرى – نجد شرط " الاتباع " ونجد مقابلة . " عدم الإيمان " فالاتباع هو مقتضى العبودية ، والتى هى علة خلق الإنسان أساساً "وَمَا فَلَقْتُ الْمِنَّ وَالْإِنسَلَ الْعَبُودية ومن لا يتبع فإنه يرفض العبودية ، إلا لِبَعْبُدُونِ " (٢) وهذا الأتباع هو مقياس هذه العبودية ومن لا يتبع فإنه يرفض العبودية ، ومن ثم يتعرى من صفة الإيمان ، ورفض الاتباع يخالف شرط الاستخلاف كما إنه ينفى الإيمان . ويقع كل عمل – إذا – باطلاً لا شرعية له ، لا يقبله الله ، ولا يجوز أن يقره مؤمن بالله ولا أن يعترف بشرعيته (٧) .

<sup>(</sup>١) عباس العقاد ، الإنسان في القرآن ، 0 القاهرة : دار نهضة مصر للطبع والنشر ،  $\psi$  ،  $\psi$  ،  $\psi$  ،  $\psi$ 

<sup>(</sup>٢) مجمع اللغة العربية ، مرجع سابق ، ص 539.

<sup>(</sup>٣) البقرة ، آية 30

<sup>(</sup>٤) أبو أسحق الشاطبي ، ال<mark>موافقات في أصول الشريعة</mark> ، تحقيق : عبد الله دراز ، الجزء الثاني ، ( القاهرة : المكتبة التجارية الكبرى ، ب ت ) ص 332 .

<sup>(</sup>٥) طه ، آيات 123 إلى 127 .

<sup>(</sup>٦) الذاريات ، آية 56

<sup>(</sup>٧) سيد قطب ، مقومات التصور الإسلامي ، ( القاهرة : دار الشروق ، 1986 ) ص 135

وعموما يمكن إجمال الدلالات التي تشير إليها نظرة الفكر الإسلامي إلى الإنسان على أنه كائن مكلف فيما يلي :

- أن الله سبحانه وتعالى لم يخلق الإنسان عبساً وإنما خلقة لعلة هي تكليفه بخلافته في الأرض وإخلاص العبودية المطلقة له في اضطلاعه بما يترتب على هذه الخلافة من تكاليف ومسئوليات .
- أن رحمة الخالق وحكمته اقتضت أن يهدى خليفته إلى أفضل السبل التي ينبغى أن
   يسلكها في اضطلاعه بهذه المسئوليات بما أنزل من كتب وبما أرسل من رسل .

- أن تحمل هذه المسئوليات والتكاليف في ضوء الهدى الإلهى يعنى نجاح الإنسان في تحقيق العلة من خلقة ، وهذا يحقق رضوان خالقه عليه ، وما يعنى هذا الرضوان من إحيائه حياة طيبة في الدنيا ، وتخليده في النعيم الكامل في الآخرة ، وأن التنصل من هذه المسئوليات يعنى أن سلوكه ومناشطه في هذه الحياة أصبح خارجاً عن العلة التي من أجلها خلق وفي هذا انحراف عن فطرته التي فطر عليها "فَأَقِمْ وَجُهُكَ لِلدِّينِ مَنِيعًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِيمِ فَطَرَ النَّاسِ عَلَيْهَا لا فطرة تَبِيدًا لِمَالِقُ اللَّهِ مَلَى الفطرة وضنك والأعراض عن المنهج الذي قتدى به يقود إلى الضلال ، والضلال يقود إلى شقاء الفرد وضنك معيشته . حتى لو تنعم ظاهرة كما يوقعه تحت طائلة العقاب الإلهي في الآخرة .

### بناء الفكر الإعلامي وباقى مناحي الفكر الاجتماعي في ضوء النظر إلى الإنسان على أنه كائن مكلف:

لما كانت النظريات الاجتماعية الوضعية — كما ذكرنا ذلك سلفاً — لا تعدو أن تكون وسائلا فكرية تنظر للسبل المثلى التي تمكن المجتمع من بلوغ غاياته التي لا تخرج في النهاية عن تحقيق الوجود الدنيوى السعيد لإنسان هذه المجمعات ، فإن نظرة الفكر الاجتماعي الإسلامي للموجود البشرى بصورة مغايرة لنظرة الفكر الاجتماعي الوضعي ، والتي تتمثل في النظر إليه على أنه كائن مكلف — وبما تحمل هذه النظرة من معان — جعل هم الفكر الاجتماعي الإسلامي ينصب على التنظير للكيفية المثلى التي يمكن أن تسهم من خلالها كافة مؤسسات المجتمع (سياسية ، اقتصادية ، إعلامية ..... الح ) في قميئة السبل التي تكفل للمخلوق البشرى النجاح في الاضطلاع بالمهام التي من أجلها خلق ، بما يكفل له حياة دنيوية طيبة ،

<sup>(</sup>١) الروم ، من آية 30

ويمكنه من الولوج إلى عالم الآخرة وقد أدى ما عليه من واجبات كلفه بما خالقه ، مما يوجب له رضوانه والخلود في جنته (١) .

وإذا تأملنا انعكاسات نظرة الإسلام إلى الإنسان على أنه كائن مكلف – وبكل ما تحمل هذه الكلمة من المعان التى عرضنا لها – على الجانب الإعلامي من الفكر الاجتماعي ، نجد أن هذه النظرة تعد الأساس الذي ينطلق منه الفكر الإعلامي في التنظير لمهام وسائل الإعلام في المجتمع المسلم . كما أن السبل التي قررها الخالق – سبحانه وتعالى لاضطلاع الإنسان بهذه التكاليف هي المنهج الذي ينبغي الاهتداء به في القيام بهذه المهام (٢).

### ب – حقوق الإنسان في الإسلام:

لم يعترف الإسلام فقط بأن للإنسان حقوقا ، بل بلغ من تقديره لهذه الحقوق أن اعتبرها ضروريات ، ومن ثم أدخلها فى إطار الواجبات فالمأكل والملبس ، والآمن ، والحرية والمراقبة والمحاسبة والمعارضة والثورة ... الخ ليست فقط حقوقاً للإنسان ، من حقه أن يطلبها ويسعى فى سبيلها ويتمسك بالحصول عليها ويحرم صده عن طلبها بل رأى ألها " ضرورات " واجبه " لهذا الإنسان .. بل إلها واجبات عليه أيضاً .

إلها ليست مجرد "حقوق " من حق الفرد أو الجماعة أن يتنازل عنها أو عن بعضها .. وإنما هي ضرورات إنسانية – فردية كانت أم اجتماعية – ولا سبيل إلى حياة الإنسان بدولها حياة تستحق معنى الحياة . ومن ثم فالحفاظ عليها ليس مجرد " حق للإنسان " بل هو " واجب " عليه أيضاً يأثم هو ذاته – فرداً أو جماعة – إذا هو فرط فيه ، وذلك فضلاً عن الإثم الذي يلحق كل من يحول بين الإنسان وبين تحقيق هذه " الضرورات " (") .

- مصطفى عبد الواحد ، المجتمع الإسلامي ، سلسلة إسلاميات ( 92 ) ( القاهرة : المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع ، ب ت ) ص ص 22 ، 31

(٣) محمد عمارة ، **الإسلام وحقوق الإنسان ، ضرورات .. لا حقوق** ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد (٣) محمد عمارة ، المجلس الوطين للثقافة والفنون والآداب ، مايو 1985 ) ص ص 14 ، 15

<sup>(</sup>١) حول دور المجتمع المسلم في تميئة المناخ الملائم للإنسان للقيام بمسئولياته التي كلفه الخالق بها بالشكل الذي يحقق غاياته في هذه الحياة ، انظر :

<sup>-</sup> وحول ما يلقيه الفكر الاجتماعي الإسلامي على عاتق الدولة من مهام في سبيل تحقيق ذلك الهدف انظر - حامد عبد الماجد ، مرجع سابق ، ص ص 178 ، 202

<sup>(</sup>٢) سوف نعرض لهذه المهام عند استعراضنا لمستويات الفكر الإعلامي الإسلامي في الباب التالي .

وهكذا فكل ما يتعلق بمقومات الوجود الكريم فى هذه الدنيا لا يعد حقا للإنسان بل ضرورة لهذا الوجود الكريم ، وكل ما يمكن الإنسان من الاضطلاع بالمهام التى أناطه الخالق بها ككائن مسئول ومكلف ، لا يعد فقط حقا له بل ضرورة من ضرورات قيامه بالدور الذى خلق من أجله ، والتمسك بهذه الحقوق واجب .. ولا حرية له فى التخلى عنه ، وإلا فإنه يتنصل من التكاليف التي من أجلها خلق .

وما للفرد من حقوق واجب ملزم لمن كان عليه هذا الحق سواء أكان فرداً أم جماعة ، ومصدر هذا الواجب هو الإلزام الإلهى والشريعة الإلهية التي بينت الحقوق والواجبات شريعة المهية ثابتة لا يملك أحد نقضها أو تعديلها (١) .

ويعد ما تطرحه هذه الشريعة الإلهية من إطار ثابت لهذه الحقوق والواجبات ، سواء فى صلة الفرد بالفرد أو صلة الفرد بالمجتمع والعكس ، بالصورة التى ترى أن الالتزام بها يمكن الإنسان من الاضطلاع بما كلف من عبادة خالقه وخلافته فى أرضه ، وما يتبع ذلك وبشكل تلقائى من الحياة الطيبة فى الدنيا والخلود فى النعيم الأزلى فى الآخرة ، يعد الأساس الراسخ الذى يقيم عليه الفكر الاجتماعى الإسلامى طروحاته فى شتى مجالات الحياة السياسية ، الإعلامية ... الح ) فى إطار سعيه للتنظير للكيفية المثلى التى يحقق بها المجتمع السليم غاياته .

### ج – سمات الطبيعة الإنسانية :

لا يمكن تفهم نظرة الفكر الإسلامي إلى سمات الطبيعة الإنسانية ، إلا إذا وضعنا في الحسبان المقدمة الأساسية التي ينطلق منها هذا الفكر في نظرته إلى ماهية الإنسان ، والمتمثلة في النظر إليه على أنه كائن مكلف وفي ضوء ذلك يمكن استعراض رؤية الفكر الإسلامي لعقلانية الإنسان وأخلاقيته على اعتبار ألها أهم السمات التي ينعكس تأثيرهما على بناء الفكر الإعلامي خاصة ، وباقي عناصر الفكر الاجتماعي الإسلامي عامة .

#### عقلانية الإنسان:

على الرغم من أن جمهور المفكرين المسلمين لا يوافقون على المبالغة في تقدير إمكانات العقل ، وفي توسيع حدود إدراكاته التي وقع فيها المعتزلة وبعض الفلاسفة ، إلا ألهم يجمعون

(۱) انظر: حسين فوزى النجار، الإسلام والسياسة: بحث فى أصول النظرية السياسية ونظام الخكم فى الإسلام، ، ( القاهرة: دار المعارف، بت ) ص ص 85 ، 87

- وللمزيد حول ضمانات الحقوق السياسية في الشريعة الإسلامية ، انظر :

- محمد أحمد المغنى ، سامى صالح الوكيل ، النظرية السياسية الإسلامية فى حقوق الإنسان ، كتاب الأمة عدد ( 23 ) ( قطر : وزارة الأوقاف الإسلامية ، شوال 1410 ) ص ص 86 ، 89

على أهمية العقل وتقديره كأهم أبعاد وعناصر الطبيعة البشرية ، وكأهم عامل يميز الإنسان من حيث هو إنسان وأهم طاقة هادية وموجهة له في شئون حياته (١).

ولكن على الرغم من الاعتراف بفضل العقل وبأهميته كمصدر أساسى للمعرفة إلا أن هذا الاعتراف لم يمنع علماء وفلاسفة المسلمين المعتدلين في تقديرهم لقيمة العقل من التنبيه إلى قصور العقل ومحدودية إمكانيات إدراكه للأمور الغيبية والدينية والخلقية ، ومن هنا كانت الحكمة في نزول الأديان (٢) . ومن ثم فعلى العقل أن يستمد معارفه في هذه الأمور مما جاء به صحيح الدين ، أما ما وراء ذلك من شئون الحياة ومتطلبات الخلافة عن خالقه في هذه الأرض ، فله أن يجتهد في تفهمها وترسيم أفضل سبل التفاعل معها . وليست هنا لأحد عصمة فيما يصل إليه من أراء سواء أكان حاكماً أم محكوماً ، فكل عقل عرضه لإصابة الحقيقة أو الابتعاد عها وما يرجح رأى عن آخر هو مقدار الخبرة والعلم (٣) . "قُلُ هَلُ بَسَنْتُومِ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُ وَلَا عَلَى عَلَى عَلْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَمُ وَاللَّذِينَ لا يَعْلَمُ وَلَالْكُونَ وَالْعَلَمَ وَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلْ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلْمَ عَلْ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى عَلْ عَلْمُ عَلَى عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلْمُ عَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَى عَلْمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ ال

### انعكاسات عقلانية الإنسان على الفكر الاجتماعي والإعلامي:

#### أ – انعكاساتما على الفكر الاجتماعي :

يقر الفكر الاجتماعي الإسلامي بأن هناك ثوابتاً ينبغي أن يتم على هداها تخطيط الملامح العامة لشتى مناحي الحياة الاجتماعية ولا مجال للعقل أن يحيد عنها . ولا مجال لأحد حاكماً كان أم محكوماً أن يتبني ما يناقضها . أما الأمور الحياتية المتغيرة بتغيير الزمان والمكان فإلها رغم كولها محكومة بهذه الثوابت إلا أن الفكر الاجتماعي يعطي مساحة لحراك الكيان السياسي للمجتمع المسلم – دون أن يكون في ذلك طغيان على الحراك الفردي – بالصورة التي تقتضيها تحقيق مصالحة ، كما يعطي مساحة كبيرة لحراك الفرد في المحيط الاجتماعي شريطة ألا يؤدى ذلك إلى طغيان مصالح الفرد على مصالح أقرأنه أو مصالح المجتمع الذي يعيش في ظلاله (٥)

(٢) انظر عمر التومي الشيباني ، مقدمة في الفلسفة الإسلامية ، ط 3، (طرابلس: الدار العربية للكتاب ، 1982 ) ص ص 141 ، 148

(٥) حول حدود الحريات الفردية التي أقرها الإسلام انظر:

<sup>(</sup>١) عمر التومي الشيباني ، مرجع سابق ص 81.

<sup>(</sup>٣) انظر في هذا المعنى : محمود يوسف مصطفى ، مرجع سابق ، ص 116

<sup>(</sup>٤) الزمر ، آية 9

<sup>-</sup> مصطفى عبد الواحد ، مرجع سابق ، ص ص 82 ، 88 .

### ب – انعكاساتما على الفكر الإعلامي :

إن نظرة الإسلام التي تجل العقل وتكرمه ، تعلى من قيمة الحريات الإعلامية في المجتمع الإسلامي . وتطلب من كل فرد أن يدلى بدلوه فيما يهم مجتمعه وأمته من قضايا (1) . وتحرم على الحاكم أن يفرض من القيود ما قد يمنع الفرد من إبداء رأيه بحرية . فليس هناك قدسية لرأى أو عصمة لأحد توجب كبت ما دونه من آراء ، أو إجلال رأى هذا المعصوم ، مادام ليس هناك نص قاطع يستند إليه صاحب هذا الرأى ، ولا تجعل على رأى الفرد قيدا إلا ثوابت لدين ، وأن يسير إبداء الرأى على المنهج الإلهى المتمثل في قوله تعالى "وَقُولُوا لِلنَّاسِ مُسْنًا" (2) . وقوله "ادْعُ إِلَى سَيِيلِ رَبِّكَ بِالْدِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْمَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّذِي هِيَ أَحْسَنُ " (2) .

### أخلاقية الإنسان :

إن الحاسة الخلقية انبعاث فطرى ، وإن القانون الأخلاقي قد طبع في النفس الإنسانية منذ خلقها (٤) "وَنَكُسْ وَمَا سَوَّاهَا ، فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَنَكُوْواها " (٥) . غير أن هذه الحاسة قد تصبح عرضة للطمس والتحريف نتيجة لتعارض ما قد تأمر به أهواء النفس ورغباها مع هذه الحاسة الخلقية . أو نتيجة لبعض العادات والتقاليد السائدة في الوسط الاجتماعي الذي تعيش فيه . والتي قد تزين لها من الأفعال ما ليس له من الخلق نصيب .

وفى سبيل هداية الحاسة الخلقية التى يعد ضمير الإنسان بمثابة الحارس عليها ، بعث الله - سبحانه وتعالى - النبيين بالرسالات التى تبين ما ينبغى أن يقترف الإنسان من سلوك وما لا ينبغى له (٦) .

<sup>(</sup>١) انظر : السيد محمد نوح ، شخصية المسلم بين الفردية والجماعية ، ط 4، ( المنصورة : دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع ، 1993 ) ص ص 19 ، 22 .

<sup>(</sup>٢) البقرة ، آية 83 .

<sup>(</sup>٣) النحل ، آية 125 .

<sup>(</sup>٤) محمد عبد الله دراز ، دستور الأخلاق في القرآن ، مرجع سابق ، ص 112 .

<sup>(</sup>o) الشمس ، آيات ، 7 ، 8 .

<sup>(</sup>٦) حول دور الرسالات السماوية في هداية الضمير الأخلاقي انظر: -

حسن محمد الشرقاوي ، نحو منهج علمي إسلامي ، ( القاهرة : دار المعارف ، 1988 ، ص ص 270 ، 276 .

وجاءت الرسالة الخاتمة ليكون هدفها كما قال صاحبها – صلوات الله وسلامه عليه " إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق " (١) . وهذه الرسالة الخاتمة أصبح لدى الإنسان نبراساً يمكن أن يهتدى به فى شتى مسالكه ويجنبه خداع الهوى ، والخضوع لما هو فاسد من عادات وتقاليد مجتمعه .

# انعكاسات رؤية الإسلام لأخلاقية الإنسان على الفكر الاجتماعي والإعلامي:

#### أ – انعكاساتما على الفكر الاجتماعى :

كان من الطبيعي – في ضوء رؤية الإسلام لأخلاقية الإنسان – ألا ينظر الفكر الاجتماعي الإسلامي إليه ، على نحو ما نظرت إليه الليبرالية التقليدية ، على أنه كائن خير يدرك الخير بصورة ذاتية وتدفعه حاسته الخلقية للسير في ركابه ، ثما يفرض تخفيف القيود على سلوكه إلى أبعد حد ممكن ، لكون هذه الحاسة سوف تمنعه من اقتراف أي فعل يضر بمن سواه . كما أنه لا ينظر إليه كما ذهب إلى ذلك الفكر السلطوي – على أنه كائن شرير ، ينبغي تقييد نشاطه إلى الحد الذي يسلبه حرياته التي تعطى لوجوده معنى . وإنما ينظر إليه على أنه كائن لدية قابلية للفساد الأخلاقي كما لدية قابلية للصلاح الأخلاقي . فهو رغم امتلاكه لحاسة خلقية يُفترض ألها تدفعه للالتزام الأخلاقي ، إلا أن نوازعه الداخلية ، وما قد يحيط به من بيئة اجتماعية فاسدة يمكن أن يطمسا هذه الحاسة الأخلاقية . ومن ثم فأن مهمة الفكر الاجتماعي الإسلامي تتمثل في التنظير للكيفية التي يمكن خلالها " إقامة الوسط الخير الذي يساعد على الإسلامي تتمثل في التنظير للكيفية التي يمكن خلالها " إقامة الوسط الخير الذي يساعد على كبح الرذائل (٢) ويضمن له في الآن نفسه تنشئة أخلاقية سليمة . كما أن عليه وضع تصور للآليات الاجتماعية المناسبة التي يمكن خلالها مراقبة انحراف الفرد عن السلوك الأخلاقي ، وردة إلى صوابه ، ومعاقبته إن اقتضي الأمر ذلك .

(۱) أخرجه أحمد بن حنبل في المسند من حديث أبي هريرة ، انظر : الأمام أحمد بن حنبل ، المسند وكماهشه كتر العمال ، الجزء الثاني ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، ب ت ) ص 381 ، وأورده السيوطى في الجامع الصغير ، حديث (25) وعزاه لابن سعد وللحاكم في المستدرك والبيهقى في شعب الإيمان ، وصححه السيوطى . انظر : عبد الرحمن أبي بكر السيوطى ، الجامع الصغير ، (بيروت: دار المعرفة ، ب ت) . وذكره المناوى في فيض القدير ، حديث (2584) وعزاه له ، وذكر تصحيح الهيثمى وابن عبد البر له . انظر : محمد عبد الرؤوف المناوى ، فيض القدير ، (بيروت: دار المعرفة ، ب ت) . (٢) سيد قطب ، مقومات التصور الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 368 .

#### ب – انعكاساتما على الفكر الإعلامي :

من الطبيعى أن تلقى رؤية الفكر الإسلامى لأخلاقية الإنسان على الفكر الإعلامى مسئولية التنظير للكيفية التى يمكن خلالها لوسائل الإعلام المساهمة فى ترسيخ أخلاقيات الإسلام ، ومحاربة كل ما يتنافى معها . هذا من ناحية ، وأن تفرض ، من ناحية ثانية ، على الفكر الإعلامى وضع الضوابط اللازمة التى يمكن خلالها تلافى الانحرافات الأخلاقية التى يمكن أن تقع فى مجال العمل الإعلامى – على أساس أن القائمين على هذا العمل لديهم مثلهم مثل غيرهم دوافع قد تنحرف بمم عن إطار الإسلام الأخلاقي – ومعالجة هذا الانحراف بالطرق التى تناسبه

\* \*

وهكذا ومن خلال تناولنا النقدى لمقولات النظريات الاجتماعية الوضعية حول طبيعة الإنسان – عدا طروحات الفكر التنموى التى هى استقراء لواقع لا مجال لإنكاره – ومن خلال عرضنا للمقولات المناظرة لها فى الفكر الاجتماعى الإسلامى يمكن أن نخلص إلى ما يلى :

- أن طروحات النظريات الاجتماعية الوضعية حول طبيعة الإنسان يشوبها قصور واضح يتبدى جلياً في مبالغة الفكر الليبرالي التقليدى في تصوير عقلانية الإنسان وأخلاقيته ، وفي نظرته لحقوقه . ورغم أن الليبرالية في ثوبها المحدث قد أدركت بشكل واضح عدم دقة طروحات الليبرالية الأم حول عقلانية الإنسان وأخلاقيته وأدركت العوامل المضادة لها ، إلا ألها لم تستطع طرح سبيل أمثل يمكن خلاله تلافي هذه السلبيات في الواقع العملي . وهذا ما أدى إلى عدم نجاح طروحاتها الجديدة في أرض الواقع بالصورة المرجوة منها سواء على مستوى الواقع الاجتماعي عامة أو على المستوى الإعلامي خاصة . وكما أخفقت الليبرالية في طرح تصور سليم لطبيعة الإنسان ، فقد أخفقت الاشتراكية أيضاً ، ويرجع إخفاقها بشكل أساسي إلى مبالغتها في النظر إلى تأثير الظروف المجتمعية على هذه الطبيعة حتى ألها تكاد تقطع أن لكل ظروف اجتماعية طبيعة إنسانية خاصة بها.

والواقع أن قصور هذه النظريات فى إدراك الطبيعة البشرية بصورة صحيحة هو نتيجة طبيعية للمقدمة التى تقوم عليها هذه النظريات ، الماثلة فى إنكارها للحقائق العلوية المطلقة ، واعتمادها فقط على العقل بقدراته المحدودة فى الكشف عن حقائق شتى الأمور .

- ومن الطبيعى فى ظل قصور هذه الطروحات ، مقارنة بطروحات الفكر الاجتماعى الإسلامى المستندة إلى حقائق علوية مطلقة ، وفى ظل ما ترتب على تبنى هذه الطروحات من نتائج سلبية فى أرض الواقع فى المجتمعات التى طبقت فيها هذه النظريات ، أن يصبح تبنى مقولات فلسفات الإعلام الوضعية التى قامت على هذه الطروحات القاصرة من ناحية ، والمغايرة لطروحات الفكر الإسلامي من ناحية ثانية أمر ليس له ما يبرره .

انف صرخان ی مقولات انف کر اجتماعی حول بعلی معان حقیق قان حقیق قان

### تمى\_\_\_\_د :

تعد المقولات التى تتبناها كل نظرية من النظريات الاجتماعية - محور دراستنا - حول طبيعة الحقيقة ، ومدى إمكانية الوصول إليها ، وما إذا كان ذلك أمرا متاحاً . لكل إنسان ، أم حكراً على فئة معينة ، بمثابة الأساس الذى تنبنى عليه قضية حرية التعبير التى هى محور أى فلسفة إعلامية . فادعاء أى نظرية ملكية الحقيقة المطلقة يتبعه نتيجة طبيعية تتمثل فى أن حرية التعبير مهما اتسعت فى هذه النظرية فلا مجال لتخطى حدود الحقيقة التى تدعى ملكيتها ، وإلا أصبح ذلك نوعاً من الهرطقة . . لا حرية التعبير . وادعاء أن إمكانية الوصول إلى الحقيقة أمر حكر على فئة ذات سمات خاصة ، تنبنى عليه نتيجة تلقائية تتمثل فى : أن كل ما هو خارج هذه الفئة لا معنى لمنحة حرية التعبير ، لأنه لا يملك شيئا جديرا بأن يعبر عنه . كما أن ما يدلى به قد يكون مناقضا للحقيقة ، واقرب للضلال ، ومن ثم فلا يوجد مبرر للسماح له بالتعبير عن أراء مؤكد بعدها عن الحقيقة .

وعبر صفحات هذا الفصل نتناول بالنقد أهم طروحات النظريات الاجتماعية الوضعية حول طبيعة الحقيقة وحول من يملكها ، ثم نعرض فى المبحث الثالث للطروحات المناظرة لها فى الفكر الإسلامى ، وانعكاساتها على الفكر الإعلامى .

### وينقسم هذا الفصل إلى ثلاثة مباحث هي :

المبحث ا .ول : طبيعة الحقيقة في الفكر الاجتماعي الليبرالي .

الهاحِ الله ان : طبيعة الحقيقة في الفكرين الاجتماعيين الاشتراكي والتنموي .

الهاحِ الاجتماعي الإسلامي . الله الفكر الاجتماعي الإسلامي .

# الماحث الأول بطي الماح على الماحث الأجتماع العلم الله الماء الماء

يستدعى الحديث عن الطروحات التى يتبناها الفكر الاجتماعى الليبرالى حول طبيعة الحقيقة تقسيم هذا المبحث إلى مطلبين اثنين ، أحدهما يتناول طروحات الفكر الاجتماعى الليبرالى حول طبيعة الحقيقة في إهابه التقليدي " الليبرالية التقليدية " . أما الأخر فيتناول طروحات الفكر الليبرالى في إهابه المحدث "الليبرالية المحدثة" حول طبيعة الحقيقة والتى تعد تطويرا لطروحات الفكر الليبرالى التقليدي .

# المطلب الأول بطي في المرابع ا

يمكن استعراض الفكر الليبرالى التقليدى حول طبيعة الحقيقة من خلال تبين نظرة هذا الفكر لسمات الحقيقة ، ومدى إمكانية الوصول إليها ، وما إذا كان ذلك متاحا للجميع أم أنه حكر على فئة معينة ، وانعكاسات ذلك على بنية الفكر الاجتماعى الليبرالى عامة ، وبنية الفكر الإعلامى الليبرالى خاصة . وفيما يلى نعرض لهذه النقاط بشيء من الإيجاز .

### رؤية الليبرالية لطبيعة الحقيقة :

ترى الليبرالية التقليدية أن هناك نظاما ثابتا للحقيقة يمكن للعقل تفهمه ، ، وبالتالى يمكن أن ينظم حياته طبقاً له (1) .

وينبع إيمان الليبرالية بوجود نظام ثابت للحقيقة يمكن للعقل اكتشافه من إيمانها بوجود قانون طبيعي يحكم العلاقة بين الأشياء ، بداية من الأجرام السماوية وانتهاء بعلاقة الفرد ببني جنسه ، بل والكائنات من حوله (٢٠) . وقد غالى البعض في الإيمان بفكرة القانون الطبيعي حتى

<sup>(</sup>١) انظر في هذا المعني : كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 186

<sup>-</sup> جلين تندر ، مرجع سابق ، ص ص 285 ، 287

<sup>(</sup>٢) هناك ثلاثة مستويات للقانون الطبيعي

أ - قوانين الطبيعة التي هي جماع النواميس التي تحكم الوجود بأسره وتسيطر على الظواهر الطبيعية الكونية ب - القانون الطبيعي بمعناه العام - كما عرفه فقهاء الرومان - ومجاله علم الأحياء ، وهو القانون الذي ينظم دورة الحياة على الأرض ويسيطر على نشاط الكائنات الحية في حركتها ونموها وتكاثرها وغرائزها وتفاعلها مع غيرها منذ أن تدب الحياة في أوصالها حتى يتخرمها الوهن ويفضى بما إلى الفناء .

ألهم رأوا أنه يمكنه أن يزود الإنسان بعدة كاملة من القواعد والأصول التي يستطيع على هداها مجاهِة كافة الظروف وشتى المواقف (١).

وتدعمت فكرة وجود نظام ثابت يحكم حركة الأشياء ، أو بمعنى آخر نظام ثابت للحقيقة يمكن للعقل اكتشافه ، بما دللت عليه اكتشافات علماء الطبيعة – وعلى رأسهم نيوتن – من أن العالم آلة ضخمة متسقة مترابطة أجزاؤها بعضها البعض وتعمل وفقاً لقوانين ثابتة (٢)

وقد أدت هذه الاكتشافات إلى مغالاة البعض فى قدرات العقل حتى أنهم اعتقدوا قياساً إليها فى قدرة العقل على الإحاطة بأسرار الكون وحقائق الوجود (٣) .

### سبل الوصول إلى الحقيقة :

كان من الطبيعى أن يُنظر للعقل فى ظل الانتصارات التى حققها على يد نيوتن وغيره من العلماء فى اكتشاف قوانين الطبيعة ، على أنه السبيل الوحيد الذى يمكن خلاله اكتشاف الحقائق ، سواء تعلقت هذه الحقائق بالظواهر الطبيعية أم بالظواهر الإنسانية (<sup>4)</sup> وأنه فى مقدور كل إنسان إذا ما استخدم عقله استخداماً سليماً بعيداً عن التسرع والتحيز العاطفى والاعتباطية وما إلى ذلك أن يصل إلى الحقيقة (<sup>6)</sup> . وهذا لا شك يعنى أن الليبرالية لم تنظر –

== جـ – القانون الطبيعى بمعناه الخاص وهو مجموع القواعد التي تحكم السلوك الاجتماعي للإنسان ، والتي لا تمت إلى التقاليد والعادات أو نصوص التشريع بصلة ، وإنما مصدرها الإلهام الفطرى السليم والإدراك العقلى الصائب .

انظر : عبد السميع الهراوي ، مرجع سابق ، ص ص 7 ، 12

(١) انظر : عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 340

- F . S . Siebert , T . Peterson and W . Schramm , op. cit, p . 41  $\phantom{0}$ : نظر : (۲)

(٣) انظر:

- عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 340

- W . L . Rivers and W . Schramm op . cit , P 36 (٤) كان من الطبيعي أن ينظر إلى العقل الذي استطاع أن يبرهن أن الأرض تدور واستطاع أن ينظر إلى الأجرام السماوية ، وان يكتشف الدورة الدموية ، على أنه قادر على تفهم الحقائق التي تتعلق بالقضايا

الدينية والسياسية والمسائل الاجتماعية . ومن ثم يمكن أن يقيم مؤسساته على ضوء هذه الحقائق بالصورة

التي تجعله يخلق جنة من العدالة والنظام .

- وليم ل. ريفرز وآخرون ، مرجع سابق ، ص 98

(٥) حول العوائق آلتي قد تحول بين العقل وبين الوصول إلى الحقيقة انظر :

مثلما كان سائداً فى الفكر السلطوى – إلى عملية الوصول إلى الحقيقة كأمر حكر على فئة معينة تملك خصائص تميزها عن غيرها من الناس فى عملية إدراك الحقيقة ، بالصورة التى تجعلها صاحبة الحق فى قيادة المجتمع فى شتى مناحيه (سياسية – اقتصادية – إعلامية ....  $(1 \pm )^{(1)}$  وإنما نظرت إليها على ألها كتاب مفتوح يمكن لكل إنسان قراءته إذا ما تحرر من العوائق سالفة الذكر ، وإذا ما أتيحت له فرصة الوصول إلى المعارف والمعلومات التى تمكنه من الإحاطة بشتى جوانب القضية محور اهتمامه.

### انعكاسات رؤية الليبرالية لطبيعة الحقيقة على الفكر الاجتماعي :

كان من الطبيعي أن يقود الاعتقاد بأن الحقيقة قضية واضحة مكشوفة للجميع إلى الحرية الفردية في المسئولية الأدبية للفرد . ومن ثم يعد هذا الاعتقاد بمثابة الأساس للفردية الحنون ، ومصدر التحررية العقلانية (٢) .

وقد تدعمت فكرة المسئولية الأدبية للفرد ، بالإضافة لذلك ، بفكرة أخلاقية الإنسان التي تبنتها الليبرالية ، فإذا كانت عقلانية الإنسان سوف تمكنه من اكتشاف الحقيقة ، فإن أخلاقيته سوف تدفعه للعمل طبقاً لها .

وهكذا وما دامت عقلانية الإنسان تمكنه من إدراك الحقائق فيما يهمه من قضايا ، وما دامت أخلاقيته تدفعه وبشكل تلقائي للعمل طبقاً لهذه الحقائق ، فإن ذلك يستدعى بالضرورة منح الفرد كامل الحرية في تصريف شئون حياته الاجتماعية ، كما يستدعى منحه الحق في الإسهام في تصريف شئون الحياة الاجتماعية بأسرها ، ويستدعى أيضاً حصر نطاق تدخل الدولة في حياته في أضيق الحدود وبالصورة التي تمنعه من إلحاق الأذى بغيره ، وتحميه من غيره في الآن نفسه (٣) ، وإبطال ادعاء أي حاكم بأن له الحق في الاستبداد في تصريف شئون المجتمع تحت مظلة أنه الأكثر دراية بها (٤) .

<sup>—</sup> ملحم قربان ، المنهجية والسياسة ، مرجع سابق ، ص ص 324 ، 325

<sup>-</sup> كربن برنتون ، مرجع سابق ، ص ص 332 ، 333

<sup>(</sup>١) راجع ما ذكرناه حول طبيعة الحقيقة في الفكر السلطوى في المبحث الأول من الفصل التمهيدي لهذه الدراسة .

<sup>(</sup>٢) ملحم قربان ، ا**لقوة** ، مرجع سابق ، ص ص 27 ، 28

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص ص 27 ، 28

<sup>. 22 ، 21</sup> ص ص عبد الفتاح ، مرجع سابق ، ص ص 21 ، 22 . (٤)

وهكذا يمكن القول أن الافتراضات التي تتبناها الليبرالية حول طبيعة الحقيقة وسبل الوصول إليها تعد من المقدمات الهامة التي يقوم عليها بنيان الفكر الليبرالي بأسره .

### انعكاسات رؤية الليبرالية لطبيعة المقيقة على الفكر الإعلامى:

إذا كانت افتراضات الليبرالية حول طبيعة الحقيقة وكيفية الوصول إليها تعد من المقدمات الهامة التي ينبني عليها الفكر الاجتماعي الليبرالي بأسره ، فإن هذه الافتراضات تعد من أهم المقدمات التي ينبني عليها الجانب الإعلامي من الفكر الاجتماعي الليبرالي والذي نطلق عليه مسمى " فلسفة الإعلام الليبرالي " . وتأتي هذه الأهمية نتيجة لكون وسائل الإعلام – التي تنظر هذه الفلسفة للكيفية المثلي لعملها – تعد بمثابة أهم المنافذ التي يمكن للفرد خلالها الولوج إلى المعارف والمعلومات والآراء التي تساعده في الوصول إلى الحقيقة ، كما ألها من ناحية ثانية تعد المنفذ الذي يمكن خلاله أن يذيع على الناس ما توصل إليه حول هذه الحقيقة من نتائج .

وفى ضوء نظرة الليبرالية إلى الحقيقة على ألها كتاب مفتوح وأن قراءته ليس حكراً على أحد دون أحد ، وفى ضوء إنكارها لوجود مصدر علوى يمكن اللجوء إليه لاستقاء الحقائق المطلقة التى لا مجال للطعن فى سلامتها ، فى ضوء كل ذلك كان من الطبيعى أن تتشكل بنية الفكر الإعلامي الذي أفرزته بالصورة التي تسمح لكل فرد بحرية الممارسة الإعلامية ، وحرية تملك وسائل الإعلام التي يعبر خلالها عن رأيه ، وأن تصبح الإسهام فى الوصول إلى الحقيقة فى المسائل الخلافية أهم وظائف وسائل الإعلام على الإطلاق .

### ففيها يتعلق بحرية المهارسة الإعلامية :

كان من الطبيعي – في ظل افتراض إمكانية الوصول إلى الحقيقة من قبل كل فرد – أن يتشكل الفكر الإعلامي بالصورة التي تتيح للفرد حرية الممارسة الإعلامية ، بالشكل الذي يمكنه من الوصول إلى المعلومات والآراء التي تساعده على تكوين رؤية صائبة حول حقيقة ما يهمه من أمور  $\binom{1}{2}$ .

<sup>=</sup> وفي نفس المعيني انظر أيضا:

<sup>-</sup> جون ستيوارت مل ، مرجع سابق ، ص 34 .

<sup>-</sup> كرين برنتون ، مرجع سابق ، 259 .

<sup>(</sup>١) ذلك لأن الناس – بصفة عامة – يمكنهم الوصول إلى قرارات أكثر نفعاً إذا ما أتيحت لهم فرصة الاقتراب من المعلومات ، وفرص المنافسة حول تفسيراتها ، ومن ثم فإن رفض أو تحديد حرية القول يعنى وضع حدود على قدرة الإنسان في المشاركة في الوصول إلى قرارات صائبة .

وفى ظل عدم وجود حقيقة علوية مطلقة مسلم بها من قبل الجميع ، كان من الطبيعى أيضاً أن تتشكل هذه الفلسفة بالصورة التى تتيح خلالها لكل فرد أن يدلى بدلوه فى سوق مفتوحة للأفكار والآراء والمعلومات ، والتى تكمن قيمتها فى كونها توفر أفضل اختيار للحقيقة " (١) . وأن تعمل هذه الفلسفة على كف يد الدولة عن التدخل فى هذه السوق لترجح فكرة أو رأى على فكرة أو رأى آخر . فليس هناك حقائق علوية تتطلب من الدولة أن تتبناها أو تدافع عنها ، وتبرر كبتها لما قد يعارضها من أفكار وأراء . وألا تسمح لها بالتدخل فى حرية الممارسة الإعلامية إلا فى أضيق الحدود ، التى تصبح عندها هذه الحريات خطرا يهدد مصالح المجتمع أو الأفراد .

### وفيما يتعلق بحرية تملك وسائل الإعلام:

كان من الطبيعى أن تعمل فلسفة الإعلام الليبرالى – فى ضوء ما تتطلبه عملية الوصول إلى الحقيقة من إقامة سوق حرة للأفكار والآراء والمعلومات – على إتاحة الحرية أمام الفرد فى تملك ما يشاء من وسائل الإعلام التى يرى ألها تمكنه من التعبير عن أفكاره وآرائه بحرية . وأن تعمل أيضاً على منع الدولة من التدخل للحد من تملك هذه الوسائل ، وإن كان هذا لا يمنع تدخلها تدخلاً تنظيمياً لاسيما فيما يتعلق بالوسائل الإلكترونية ، وأن تعارض تملك الحكومة للوسائل الإعلامية لأنها يمكنها أن تؤثر – لضخامة إمكانياتها بالمقارنة بالأفراد – على العملية التنافسية فى السوق الحرة للآراء والأفكار  $\binom{7}{}$ .

### وفيما يتعلق بالوظائف الإعلامية :

تعد وظيفة الإسهام فى الوصول إلى الحقيقة الهدف الأساسى التى تعمل فلسفة الإعلام الليبرالى على التنظير لكيفية اضطلاع وسائل الإعلام فى المجتمع الليبرالى به (<sup>٣)</sup> وذلك عن طريق تقديم كل لون من ألوان الأدلة والآراء كأساس لاتخاذ كافة القرارات التى تتعلق بشتى مناحى حياة المجتمع الليبرالي (<sup>٤)</sup> على أساس قوى .

<sup>-</sup> K.E Andersen, op. cit, p. 292

<sup>(</sup>١) رودني سموللا ، حرية التعبير في المجتمع المفتوح ، ترجمة : كمال عبد الرؤوف ، ( القاهرة : المحمية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية ، 1995 ) ص 18 .

<sup>(</sup>٢) انظر ، محمد سيد محمد ، اقتصاديات الإعلام ، الكتاب الأول : المؤسسة الصحفية ، ( القاهرة : مكتبة الأنجلو، ب ت ) ص ص 89 ، 90 .

<sup>105</sup> ص ، سابق ، مرجع سابق ، ص (")

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص 105

هذه هي أهم طروحات الفكر الليبرالي حول طبيعة الحقيقة ، وأهم انعكاساتها على الفكر الاجتماعي والإعلامي الليبرالي . والواقع أن هذه الرؤية التي تبنتها الليبرالية التقليدية حول طبيعة الحقيقة – وكنتيجة للتطورات الفكرية والنتائج السلبية التي انبنت على تبنيها في الواقع العملي – تخرمتها الكثير من الانتقادات نظرياً ، والسلبيات عملياً (١) ، مما دفع الفكر الليبرالي إلى تبني تصورا جديدا وأقرب إلى المنطق لقضية الحقيقة .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الواقع أن هذه السلبيات بدت جلية في الجانب الإعلامي منها عما في باقي مناحي الحياة الاجتماعية . فقد أدت الحريات الواسعة التي منحتها فلسفة الإعلام الليبرالي للفرد – استناداً إلى افتراضاتها حول طبيعة الحقيقة وسبل الوصول إليها – إلى استخدام هذه الحريات من قبل البعض بالصورة التي تخدم مصالحه وقضاياه ، لا صالح الحقيقة وقضيتها . كما أدت السوق المفتوحة التي رأت ألها تخدم قضية الوصول إلى الحقيقة من خلال ما تتبحه من تنافس الآراء والأفكار إلى احتكار الأقوياء – وهم الأعلى صوتاً – لهذه السوق والقضاء بشكل كبير على آي منافسة حقيقية . وهذا – لا شك – أدى إلى إعادة النظر في طروحات الفكر الإعلامي الليبرالي حول الحريات الإعلامية . وهذه هي المهمة التي عملت فلسفة المسئولية الاجتماعية على الاضطلاع كها .

# المطلبالين ألم المراثين المراكب المراك

أدت التطورات الفكرية والمجتمعية التي شهدها العالم الغربي في نهايات القرن الماضى وبدايات القرن الحالى إلى إحداث تغيرات هامة في الفرضيات التي كان يتبناها الفكر الليبرالي حول طبيعة الحقيقة ، والتي جاءت – في جانب منها – نتيجة لإحداث تعديلات في الافتراضات التي تبناها الفكر الليبرالي حول طبيعة الإنسان ، بالشكل الذي أدى إلى إحداث تعديلات هامة في الفكر الليبرالي بأسره . مما أدى – وبشكل تلقائي – إلى إدخال تعديلات على الفكر الإعلامي الليبرالي بالصورة التي شكلت معها هذه التعديلات ملامح فلسفة إعلامية جديدة – إلى حد ما – هي " فلسفة المسئولية الاجتماعية "

وفيما يلى نعرض الأهم هذه التطورات ، والتى دللت على الكثير من جوانب القصور فى رؤية الليبرالية لطبيعة الحقيقة فكراً وتطبيقاً ، والصورة المعدلة التى أضحت تتبناها الليبرالية فى ثوبها المحدث لطبيعة الحقيقة فى ظل هذه التطورات .

### طبيعة الحقيقة في ضوء التطورات الفكرية الجديدة :

واجهت افتراضات الليبرالية حول وجود نظام ثابت للحقيقة يمكن للعقل اكتشافه ، ومن ثم العمل طبقاً له ، تحدياً من قبل الاكتشافات العلمية التي قال بها دعاة مذهب التطور ، والتي بددت فكرة ثبات الأشياء ، كما واجهت تحدياً من قبل النظرية النسبية والتي نجم عنها القول " بأن الأشياء تختلف رؤيتها باختلاف المراقبين لها من مواضع مختلفة وأزمنة مختلفة ، فالذي يتحرك بمعدل ما للسرعة يرى الأشياء مختلفة تماماً عن إنسان آخر يتحرك بمعدل سرعة مختلفة . أي باختصار ليس ثمة شئ اسمه الحقيقة المطلقة بل حقائق نسبية فقط (١) .

كما جابجت فكرة وجود بنيان ثابت يمكن معرفته للوجود هجوماً من قبل فلاسفة كبار أمثال هيوم كانت ، وفلاسفة الوجودية . كما أن فكرة أن الحقيقة هي أساسا نظام طبيعي ثابت تحداها من زاوية أخرى ، هنرى برجسون ( 1859 – 1941 ) ، ووفقاً لبرجسون فإن التغير ليس حقيقياً فحسب ، بل جوهر الحقيقة ذاها . ويبدو هذا أكثر وضوحاً فيما يتعلق بالأشياء الحية والجنس البشرى (٢) .

<sup>(</sup>۱) كرين برنتون ، مرجع سابق ، ص 322

<sup>. 287 ، 286</sup> مرجع سابق ، ص ص 286 ، 787 . (۲) انظر : جلين تندر ، مرجع سابق ، ص

وهكذا لم يعد هناك مجال للادعاء بوجود نظام ثابت للحقيقة يمكن للعقل أن يدركه وينظم شئون حياته طبقاً له . وإنما أصبحت النظرة الموضوعية للحقائق هي التي تعترف بنسبية أحكام العقل التي تتعلق بها .

### مدى إمكانية وصول العقل للحقيقة:

كان من الطبيعى أن تعمل النظرية الليبرالية ، فى ظل الانتقادات التى وجهت لعقلانية الإنسان والتى عرضنا لها سلفاً ، وفى ظل الانتقادات سالفة الذكر ، على الحد من ثقتها الكبيرة فى قدرة العقل على اكتشاف الحقائق بتجرد وموضوعية . وأصبحت تضع فى حسبالها الكثير من العوامل التى قد تحول بين العقل وبين الوصول إلى أحكام موضوعية فى الكثير من الأمور ، بل وتضع فى حسبالها أيضاً احتمالية تشويه العقل للحقائق ليخدم احتياجات صاحبه وأهوائه (١)

كما أن الانتقادات التى وجهت لفرضية أخلاقية الإنسان نجمت عنها نتيجة طبيعية ، تمثلت فى القول بأن الإنسان حتى لو افترضنا - جدلاً - أنه توصل إلى الحقيقة فى قضية ما ، فليس هناك ضامن كاف بأنه سوف يلزم نفسه بالسير على هداها (٢) .

وهذا ما يعنى أن ما ذهبت إليه الليبرالية التقليدية عن الامتناع من تحديد التزامات معينة على الفرد قبل إقرائه وقبل مجتمعه ، اعتماداً على أن عقلانيته سوف تجعله يهتدى إلى هذه الالتزامات ذاتياً ، وأن حاسته الأخلاقية سوف تدفعه للتصرف طبقاً لها (٣) لم يعد أمراً مبرراً في ظل ما أثبته الواقع من نتائج مناقضة لهذا المنطق .

# التعديلات التي أدخلت على الفكر الاجتماعي الليبرالي في ظل النظرة الجديدة لطبيعة الحقيقة وإمكانية الوصول إليما:

كان من الطبيعي أن تعمل الليبرالية على إعادة النظر في الحريات الواسعة المعطاة للأفراد في ضوء تلك الافتراضات الجديدة التي طرحت حول طبيعة الحقيقة ، ومدى إمكانية الاهتداء إليها ، هذا من ناحية ، وفي ضوء ما ترتب من أثار سلبية على تبنى هذه الحريات في أرض الواقع ، من ناحية أخرى .

ففى ظل ذلك عملت الليبرالية على تعديل نظرها لما ينبغى أن تكون عليه حريات الفرد وعلاقته بالدولة ، بالصورة التي أعطت خلالها للدولة دوراً أكبر – عما كان الوضع عليه في

<sup>(</sup>١) راجع ما ذكرناه حول الانتقادات التي وجهت لطروحات الليبرالية التقليدية حول عقلانية الإنسان .

<sup>(</sup>٢) راجع ما عرضناه من الانتقادات التي صوبت قبل طروحات الليبرالية حول أخلاقية الإنسان .

<sup>(</sup>٣) قارن : وليام ر. ريفرز و"آخرون" ، مرجع سابق ، ص 93

صورها التقليدية – فى تصريف شئون المجتمع ، بالشكل الذى ارتأت أنه يضمن قدرا من العدالة الاجتماعية ، ويساهم فى توجيه دفة المجتمع – فى شتى مناحيه – بصورة تحقق الصالح العام على النحو الأفضل ، " شريطة ألا يترتب على هذه التدخلات من قبل الدولة شرور أكثر مما تقدمه من نفع (١) .

### انعكاسات الافتراضات الجديدة لطبيعة الحقيقة على الفكر الإعلامي :

في ضوء التطورات الفكرية التي ساهمت في تغيير نظرة الفكر الليبرالي لطبيعة الحقيقة ومدى إمكانية الوصول إليها ، وفي ضوء ما ترتب على تبنى فلسفة الإعلام الليبرالي لهذه الفرضيات من نتائج سلبية ، عمل منظرو الإعلام على وضع تصور جديد للإطار الذي ينبغي أن تتم في ظلاله العملية الإعلامية برمتها . سواء فيما يتعلق بحريات الممارسة الإعلامية ، أو حتى الوظائف التي ينبغي أن قدف وسائل الإعلام لتحقيقها في المجتمع الليبرالي . ففيما يتعلق بحريات الممارسة الإعلامية عمل هؤلاء المنظرون على وضع ضوابط محددة لما ينبغي أن يلتزم به الفرد في ممارسته للعمل الإعلامي بالصورة التي تجعل ضوابط الإعلامي للفرد يخدم قضية الحقيقة ، لا مصالح الفرد الذاتية وأهوائه (٢). ووضع الآليات التي يمكن أن تساهم في إلزامه بعدم تخطي هذه الضوابط والأخلاقيات .

وفيما يتعلق بملكية وسائل الإعلام طالبوا بتحديد السبل الممكنة التي يمكن خلالها الحد من ظاهرة الاحتكار ، بالصورة آلتي لا تتعارض مع حرية المشروع الإعلامي ، ورأوا إمكانية التدخل الحكومي لتملك بعض الوسائل الإعلامية – لا سيما الإلكترونية – بالصورة التي يمكن خلالها إتاحة السبيل أمام مختلف الآراء للوصول إلى الجمهور ، والمساهمة بفاعليه في اكتشاف الحقيقة (٣) .

<sup>(</sup>۱) حورج هــ . سباين ، مرجع سابق ، الكتاب الرابع ، ص 967

<sup>(</sup>٢) حول هذه الضوابط انظر:

<sup>-</sup> W . L . Rivers and W . Schramm, op. cit, pp. 130 ,  $179\,$ 

<sup>(</sup>٣) انظر:

<sup>-</sup> The Commission on Freedom of the Press, op. cit, pp. 114, 115

وفيما يتعلق  $rac{n}{2}$  ينبغى أن تقوم به وسائل الإعلام من مهام ، حدد هؤلاء المنظرون مهاما معينة  $^{(1)}$  طالبوا وسائل الإعلام ضرورة الاضطلاع بها ، حتى يمكن لهذه الوسائل أن تساهم فى الوصول إلى الحقيقة ، وهي أهم الوظائف التى يمكن أن تقوم بها وسائل الإعلام على الإطلاق  $^{(7)}$ .

ورغم إيجابية الطرح الجديد للفكر الليبرالى حول الإطار الذى ينبغى أن تتم فى ظلاله العملية الإعلامية للمساهمة فى الوصول إلى الحقيقة بشكل أكثر فاعليه ، إلا أن هذا الإطار لم يجد تطبيقاً حقيقياً فى أرض الواقع .

(۱) ومن هذه المهام على سبيل المثال – والتي سنعرض لها بالتفصيل في الفصل التالي – أعداد تقرير صادق وشامل وذكي عن الأحداث اليومية في سياق يعطي لها معني ، العمل كمنبر لتبادل التعليق والرأي ، تقديم

صورة ممثلة للمجتمع ، تقديم المعلومات كاملة عما يجرى يومياً .

(٢) وليام ل. ريفرز و"آخرون" ، مرجع سابق ، ص 105 .

- انظر:

- 1bid, pp. 20, 29

# المحثالثان على المحتماعين المحتماعين المحتماعين المحتماعين المتعارفة الحديث المحتماع المتحدد المتحدد

المطلب الأول بطي في الشقراك و المستواك و المستوك و المستواك و الم

تتخذ قضية طبيعة الحقيقة فى الفكر الاشتراكى طابعاً خاصاً نابعاً من نظرة دعاتها إلى ما بين أيديهم من حقائق أبدعها الفكر الماركسى اللينينى على أنما حقائق موضوعية ، لكونما خلاصة استقراء موضوعى للواقع ، وقد كان من الطبيعى أن يسعى المفكرون الاشتراكيون إلى وضع مخطط للفكر الاجتماعى والإعلامي يتماشى مع هذه الحقائق المطلقة .

### موضوعية الحقيقة الماركسية :

لما كانت الحقيقة الموضوعية ليست إلا انعكاسا دقيقا للواقع (1). ولما كانت المبادئ الأساسية التي يقوم عليها الفكر الماركسي والمتمثلة في قوانين المادية الجدلية وتجلياتها الماثلة في قوانين " المادية التاريخية " – والتي عرضنا لها بشيء من الإيجاز في المبحث السابق وعرضنا لأهم أوجه النقد التي صوبت إليها – هي ، على حد ادعاء مفكرى الماركسية ، نتاج لاستقراء الواقع الملموس ، سواء في صورته الآنية أو في أوضاعه التاريخية ، فقد كان من الطبيعي أن ينظر إلى هذه المبادئ على ألها حقائق موضوعية مطلقة لا يأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها ، لأن هذه المبادئ – على حد تعبير لينين – " هي الحقيقة " (1).

### – بناء الفكر الاجتماعى الاشتراكى على هدى قوانين المادية الجدلية :

- F . S . Siebert , T . Peterson , and W : Schramm op. cit , p . 119 وفي هذا المعنى انظر أيضاً :

<sup>(</sup>١) فــ - ج - افانا سييف ، مرجع سابق ، ص 162

<sup>(</sup>٢) انظر:

<sup>-</sup> فــ - ج - افانا سييف ، مرجع سابق ، 163

<sup>-</sup> محمد عصفور ، أزمة الحريات في المعسكرين الشرقي والغربي ، بدون ناشر ، ب ت ، ص 10

قدمت طروحات الماركسية حول قوانين المادية التاريخية التى تحكم تطور الوجود الاجتماعى صاعداً نحو المجتمع الشيوعى ، تفسيرا لماضى المجتمعات البشرية وحاضرها ، وكشفت عما ينتظرها فى المستقبل ، والمسار الحتمى الذى ستتبعه نحو تحقيق المجتمع الفردوسى " المجتمع الشيوعى " طال الأمد أم قصر .

وعلى ضوء هذه القوانين الحتمية لا يعد إكراه البعض – فى نظر الفكر الاشتراكى – على السير فى السبيل الذى يحقق هذه الغاية إكراها ، لأن مثل هذا الإكراه لا يفرض على المجتمع أن يسير على خلاف طبيعته ، أو يهدر مصلحته ، ولا هو يحقق فكرة مطلقة خارج الإنسان أو سابقة عليه ، وإنما يحقق فكرة كامنة فى فكره وإرادته ، ويكفل أقصى إشباع لمصلحته ، ويضمن حريته الحقيقة – لا الوهمية – التى هى الغاية من تطور الجماعة البشرية (١) .

وهكذا وكما أن بلوغ المجتمع لأعلى درجات التطور وبأسرع وقت ممكن يتطلب السير تبعاً لهذه القوانين الحتمية ، فإن حرية الفرد الحقيقة تتطلب " فهم هذه القوانين الحتمية " الضرورية " والعمل طبقاً لها ، فالنشاط الإنساني يكتسب طابع الحرية فقط عندما يتوافق مع الضرورة الموضوعية ، ولا تكون حريته من استقلاله الوهمي عن قوانين الطبيعة والمجتمع ، بل فى معرفته لهذه القوانين ، وقدرته على استخدمها لخدمة الاحتياجات الإنسانية (٢) .

وهكذا وعلى ضوء اعتقاد مفكرى الاشتراكية فى ضرورة سير المجتمع الإنسانى بمؤسساته وأفراده على هدى هذه القوانين لبلوغ غايات الكوزمولوجيا العلمانية تشكلت طروحاقم حول ما ينبغى أن تكون عليه شتى مناحى الحياة الاجتماعية "سياسية.اقتصادية . إعلامية ... الخ

### – الحزب الشيوعي هو الأمين على الحقيقة الماركسية :

كتب كارل ماركس وهو فى سن الخامسة والعشرين يقول " نحن نطور أمام العالم مبادئ جديدة منبثقة من مبادئ العالم ذاته ، فنحن لا نعدو أن نظهر له ما يصطرع فى ذاته بالفعل ، والوعى شيء يجب أن يكتسبه الجمهور ، حتى وإن كان لا يرغب فيه " ويعلق لويس هال على ذلك بقوله : فها هنا تعبير مبكر للقضية الرئيسية ، وهى أن الحزب الشيوعى يعرف معرفة مترهة عن الخطأ ما يريده . " الشعب " ، حتى حين لا يعرف الشعب ذلك ، لأن وعيه لم يتطور تطوراً كافياً . إن الحزب الشيوعى هو وحده حامل لواء الفكرة الوحيدة التى تمثل قواعد السلوك الإنساني الصحيحة الملائمة ، التى كانت مجهولة إلى أن اكتشفها ماركس ، ولا يقدح

<sup>(</sup>١) محمد عصفور ، الحرية في الفكرين الاشتراكي والديمقراطي ، مرجع سابق ، ص 194 .

<sup>. 177</sup> ف. ج- افانا سییف ، مرجع سابق ، ص $(\Upsilon)$ 

فى قواعد السلوك الملائمة للشعب أن الشعب لم يقر كها بعد . فالحزب الشيوعى – من حيث هو الأداة الحافظة للحقيقة الماركسية اللينينية – هو وحده الذى يعلم ما يريده "الشعب" (١) .

والحزب الشيوعى – على حد تعبير آرثر كوستلر – معصوم " أخلاقياً " " ومنطقياً " . أخلاقياً لأن غاياته غايات سليمة ، لأنما تتطابق مع التفسير الجدلى للتاريخ ، وهذه الغايات تبرر كل الوسائل . . ومنطقياً لأن الحزب هو طليعة طبقة البروليتاريا . والبروليتاريا تمثل الفاعل الرئيسي في حركة التاريخ الإنساني " (٢)

وأعضاء هذا الحزب – كما جاء فى البيان الشيوعى – هم " من الناحية العملية " أحزم فريق من أحزاب العمال فى جميع البلدان ، . وأشدها عزيمة الفريق الذى يدفع إلى الأمام كل الفرق الأخرى . وهم من " الوجهة النظرية " يمتازون عن بقية البروليتاريين بإدراك واضح لظروف حركة البروليتاريا وسيرها ونتائجها العامة (٣) .

وهكذا لا تقف انعكاسات الحقيقة الماركسية عند تحديد ملامح الفكر الاجتماعي الذي ينبغي أن يهتدى به المجتمع الاشتراكي في حركته نحو تحقيق غاياته العليا ، وإنما تتعدى ذلك لتعطى قيادة حركة المجتمع الاشتراكي لأعضاء الحزب الشيوعي الذين هم الأكثر دراية بها . وتعطى لهم " مطلق الحق في إملاء كل من السلوك والمعتقد  $\binom{1}{2}$ . ولا تسمح لصوت أن يعلو على صوقم ، لأن ذلك يعد سماحا بالخطأ ، وفساد الرأى ، والفكر القائم على الجهل بسنن التطور الاجتماعي ، أن يسود من جديد وهو أمر مرفوض تماماً  $\binom{6}{2}$ .

# – انعكاسات نظرة الفكر الاشتراكى لطبيعة الحقيقة

### على الفكر الإعلامي :

تعد طروحات الفكر الاشتراكي حول طبيعة الحقيقة واحدة من أهم الطروحات التي تشكلت على هداها فلسفته الإعلامية . فهي قد حددت من ناحية ما يقال ، وحددت من ناحية من يقول .

- F. S. Siebert, T. Peterson and W . Schramm, op. cit, p. 133 .-

(٣) كال ماركس ، فردريك انجلز ، مرجع سابق ، ص 55 .

الخامس ، سباين ، مرجع سابق ، الجزء الخامس ، سباين ، مرجع سابق ، الجزء الخامس ، = 1190

408 ص ، مرجع سابق ، ص عبده سعید ، مرجع سابق ، ص

<sup>(</sup>١) لويس هال ، الناس والأمم : بحث في أصول الفلسفة السياسية ، ترجمة : محمد فتحى الشنقيقى

<sup>. (</sup> القاهرة : مؤسسة سجل العرب ، ب ت ) ، ص ص 61 ، 62 .

<sup>(</sup>٢) انظر:

وفيما يتعلق " بما يقال " ذهبت إلى أنه لا مجال لأى رسالة إعلامية أن تناقض أو تشكك في أى من المبادئ الماركسية الراسخة لأن التشكيك فيها تشكيك في حقائق مطلقة – تحت مسمى حرية الرأى ، وما يعنيه هذا من طرح الرأى والرأى الآخر ، رغم أن الرأى الأخر هنا خاطئ بالضرورة ، وأكثر ما يمكن السماح به من حرية الرأى لا يتجاوز حدود النقد الذاتي (١) .

أما فيما يتعلق " بمن يقول " فالفئة المصطفاة أو الصفوة المختارة التي تحكم باسم الحزب الشيوعي هي وحدها القادرة على التعبير عن إرادة ومطالب الطبقة العامة ، وجميع وسائل النشر والدعاية والإقناع ينبغي أن تسخر بدورها لصوغ هذه الآراء والمطالب وفقاً لإرادة الصفوة المختارة .. أي أن الكلمة الأخيرة في كل الأمور من نصيب هؤلاء الصفوة (٢) .

وللصفوة المختارة من أبناء الحزب الشيوعي أن تتصدى بكل حزم للأصوات المعارضة ، التي تناهض مصالح المجتمع الاشتراكي .

وتفرض ملكية الحقيقة على أعضاء الحزب الشيوعي مسئولية تنوير الجماهير الكادحة هذه الحقيقة  $(^{7})$ . وتعد وسائل الإعلام - في هذا الصدد - أداه رئيسية في الاضطلاع بهذه المهمة ، فأعضاء الحزب لا يستطيعون - على حد تعبير خرشوف - القيام بعملهم الأيدلوجي بنجاح بدون سلاح الصحافة القوى والحاد  $(^{2})$ .

### تقويم رؤية الاشتراكية لطبيعة الحقيقة :

بعد هذا العرض السريع لأهم طروحات الفكر الاشتراكى حول طبيعة الحقيقة ، وأهم انعكاسات هذه الطروحات على الفكر الاجتماعى عامة والفكر الإعلامى خاصة . يمكن القول أن هذه الطروحات يتعاورها القصور من جانبين : الجانب الأول يتعلق بمدى مصداقية الادعاء

- W. L. River and W. Schramm, op, cit. pp. 42, 43

<sup>(</sup>١) انظر في هذا المعني:

<sup>-</sup> D. McQuail, op. cit, pp. 92, 93

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 149 ، انظر أيضاً :

<sup>-</sup> J . C . Merrill and R . L . Lowenstein , op . cit , p . 162

<sup>(</sup>٣) حول دور الحزب في توعية الجماهير بالمبادئ الماركسية انظر:

<sup>-</sup> F . S . Siebert , T . Peterson , and W . Schramm , op. cit. pp. 123 , 125 1979 ، بيهان رشتى ، النظم الإذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1979 ) 0 0

بأن ما تستند إليه الاشتراكية من مبادئ ماركسية هو حقائق مطلقة ، والجانب الثابي يتعلق بالفئة التي أسندت إليها وحدها حق تفسير هذه الحقائق والتعبير عنها .

ففيما يتعلق بادعائها أن الأفكار والمبادئ الماركسية التي تستند إليها هي بمثابة حقائق موضوعية . نجد أنه ادعاء يفتقر إلى أساس منطقى سليم أولاً : لكون هذه المبادئ أو التفسيرات الماركسية التي نظر إليها على ألها قوانين حتمية هي أقرب للتعميمات الذاتية منها للتفسيرات أو القوانين المستخلصة من استقراء دقيق وموضوعي للواقع (١) وتفتقر هذه المبادئ ثانياً : إلى تطبيق واحد يثبت سلامتها . ويكفي أن غالبية الدول التي تبنت الفكر الاجتماعي القائم عليها تخلت عنه - بعد أن أثبت الواقع عدم سلامته - وتحولت إلى الفكر المناقض له وهو الفكر الليبرالي .

وفيما يتعلق بقصرها لحق ملكية الحقائق الماركسية وحق التعبير عنها على أعضاء الحزب الشيوعي - للمبررات التي سبق أن عرضنا لها - وإعطائهم ، من ثم ، الحق في قيادة المجتمع في شتى المجالات ، وحق السيطرة على شتى وسائل الإعلام والتعبير عن الرأى ، وحق كبت الآراء المعارضة ، فإن هذه الصلاحيات الواسعة والسلطات المطلقة لأعضاء الحزب لاسيما قادته كان من الطبيعي أن تغريهم على استخدامها بشكل يخدم مصالحهم ، لاسيما وأن لهم الحق في كبت أى صوت معارض ، فإذا كانت السلطة مفسدة فإن السلطة المطلقة – على حد التعبير الشهير للورد اكتون – مفسدة مطلقة . وقد حدث سوء استخدام لهذه الصلاحيات وبشكل فج في الدول التي طبقت الاشتراكية ، واستخدمت وسائل الإعلام في خدمة مصالح هؤلاء والدعاية لهم بدلا من خدمة المجتمع الاشتراكي والدعاية للمبادئ التي يقوم عليها .

# المطلبالثين أ بطي في في قائب المطلب المناع ال التامي ي

يتطلب الحديث عن طبيعة الحقيقة في الفكر الاجتماعي التنموى ، الحديث عن المصدر الذي يستقى منه هذا الفكر الحقائق التي يبني عليها طروحاته ، كما يستدعي التعرف على طروحات هذا الفكر حول ملكية الحقيقة وسمات مالكيها . وفيما يلي نتناول هاتين النقطتين بشيء من الإيجاز .

# الخبرة الأوروبية كمصدر لاستقاء المقائق:

إذا كانت طروحات ماركس تعد بمثابة المصدر الأساسى للحقائق التى انبنت عليها النظرية الاجتماعية الاشتراكية ، فإن الخبرة التاريخية التى عاشها العالم الغربي إبان فترة انتقاله من العصور الوسطى إلى عصرنا الحديث ، وما حملته هذه الخبرة من تجارب وتطورات أثبت التاريخ فاعليتها ، تعد بمثابة المنهل الأساسى الذى رأى كتاب التنمية والتحديث ضرورة استقاء بلدان العالم الثالث للحقائق المتعلقة بسبل تنميتها من معينه .

وفى هذا الصدد يقول أحد الكتاب: "أن الدور التاريخي الغربي الممتد من عصر النهضة إلى الثورة الصناعية هو المرجع الوحيد للمفاهيم التي تشيد على ضوئها السياسات الثورية، الرامية إلى إخراج البلاد غير الأوروبية من أوضاع وسطويه مترهلة إلى أوضاع صناعية حديثة .. ليست هذه الفرضية فكرة مسبقة بل نتيجة استطلاع التاريخ الواقع" (١).

وهكذا ينظر الفكر التنموى إلى الخبرة الأوروبية على ألها معيار ومقياس لما ينبغى أن تكون عليه الخبرات والتجارب الأخرى ، على أساس أن القيم التى أنتجتها هى قيم معيارية تمثل قمة ما توصلت إليه البشرية ، ومن ثم وجب على المجتمعات الراغبة فى التقدم اقتفاء آثارها ، وأن تكرر التجربة الأوروبية على أساس ألها الطريق الوحيد لتحقيق الحداثة وتطوير المجتمع (٢) .

<sup>(</sup>١) عبد الله العروى ، مفهوم الأيدلوجيا ، مرجع سابق ، ص 125

<sup>416</sup> ص 241 ، ص 416 ، مرجع سابق ، ص 416

وفي هذا المعني أيضاً : رفيق بوشلاكه ، مرجع سابق ، ص 132

<sup>-</sup> راسم الجمال ، مرجع سابق ، ص192

وعلى هدى هذه الخبرات يمكن لبلدان العالم الثالث التحرك لإحداث التغيرات الثقافية والإعلامية ... الخ من البناءات التقليدية إلى البناءات الحديثة (١).

ويعد إحداث التغيرات الثقافية – من خلال الانتقال من الثقافات التقليدية إلى الثقافة الغربية – واحدا من أهم التغيرات اللازمة لإحداث التنمية المرجوة ، " ذلك لكونه يعد بمثابة توطئة ضرورية ومقدمة لازمة لسريان وفاعليه التغيرات الأخرى  $^{(7)}$ . وهنا يبرز واحد من أهم الأدوار التي يلقيها الفكر الاجتماعي التنموي على كاهل وسائل الإعلام – على اعتبار ألها واحدة من أهم الوسائل التي يمكن أن تسهم في إحداث التغيرات الثقافية – والذي يتمثل فيما يمكن أن تقوم به من الإسهام في القضاء على الأنساق الثقافية التقليدية وتحقيق علمانية البناء الثقافي في هذه البلدان ، وبلورة الوعى الطبقى كأداة للتغيير في البلدان التي تميل إلى انتهاج الخط الاشتراكي في التنمية  $^{(7)}$ .

### – أسباب الاعتماد على الخبرة الأوروبية كمصدر للحقيقة ونتائجه :

لم يأت اعتماد الفكر التنموى على الخبرة الأوروبية كمصدر يستقى منه الحقائق التى يهتدى بها فى التنظير لعملية التنمية من فراغ ، وإنما هناك عدة أسباب دفعت الفكر الاجتماعى التنموى لذلك وأهم هذه الأسباب هى :

- أن أغلب الكتابات التى نظرت لعملية التنمية صدرت من كتاب غربيين أساساً (أ). ومن ثم كان من الطبيعى أن يرى أصحاب هذه الكتابات فى الأفكار والتطبيقات التى قادت بلدائهم إلى التقدم نموذجا ينبغى أن يحتذى . وأما الكتابات الباقية التى نظرت للتنمية ، فإنها وإن كانت صادرة عن كتاب ينتمون جغرافياً للعالم النامى ، إلا إن انتماء أغلبهم ثقافياً للعالم الغربي ، جعل كتابتهم لا تختلف كثيراً عن كتابات نظرائهم الغربيين .

<sup>(</sup>۱) انظر: محمد على محمد ، أصول الاجتماع السياسي : السياسة والمحتمع في العالم الثالث ، الجزء الأول : الأسس النظرية والمنهجية . سلسلة علم الاجتماع المعاصر ، الكتاب ( 31 ) ( الإسكندرية : دار المعرفة الجامعية ، 1987 ) ص 437 .

<sup>(</sup>٢) نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص 307

انظر في نفس المعنى : بشير البكرى : "نحو نظام عالمي ثقافي جديد" ، **جريدة الأهرام** ، عدد 3 / 8 / 1996 ، ص 11 .

<sup>(</sup>٣) انظر : نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص 308 ، 337

- سيادة المسلمة القائلة بأن " التاريخ الإنسابي يسير فى خط واحد متصاعد ('). ولما كانت الدول الغربية تقف على قمة التطور ، فلا مناص أمام من يرغب من بلدان العالم النامى الدخول فى مضمار التطور من اقتفاء أثر المسيرة الغربية .

- لم يكن هناك بديل أمام الفكر التنموى - فى ظل انطلاق منظريه من مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية وسعيهم للتنظير لكيفية بلوغ غاياتها - سوى الاهتداء بما أفرزته الخبرة الأوروبية من أفكار ونظم اجتماعية - ليبرالية كانت أم اشتراكية - وثبت لها قدر من الفاعلية فى هذه البلدان .

فى ظل هذه الأسباب – وغيرها مما لا مجال لذكره – كان من الطبيعى أن ينظر إلى سبل التقدم التى سلكتها الدول الأوروبية على أنها السبل الوحيدة التى ينبغى أن تسلكها البلدان النامية الراغبة فى التقدم.

والواقع أن هذه النظرة يشوبها الكثير من أوجه القصور ، يتمثل أهمها في إغفال الخصائص الحضارية والثقافية التي تميز هذه البلدان ، والنظر إليها على ألها عقبة في وجه التقدم بدلاً من العمل على الاستفادة منها ، وكذلك إغفال واحد من أهم العوامل التي أسهمت في تقدم العالم الغربي ، وهي الاستعمار وما تبعه من لهب واستتراف طاقات وخيرات البلدان التي استعمرت والنمو على حسابها ، يضاف إلى هذا وذاك انطلاق هذه النظرة من التقدم المادي على أساس أنه المعيار الأساسي للتقدم البشري ، وقد كان من الطبيعي ألا يؤتي الفكر الاجتماعي التنموي – الذي قام على هذه النظرة القاصرة – الثمار المرجوة منه على نحو ما جاء به في محضنه التاريخي (٢) . ولم تتمكن هذه البلدان من تجاوز واقعها المتردي واللحاق بركب العالم المتقدم ، بل عمق تبني هذا الفكر من تبعية هذه البلدان للعالم الغربي وجعلها تدور في فلكه في شتى مناحي الحياة (٣) لاسيما في الجانب الإعلامي كما سنعرض لذلك في الباب التالي بشيء من التفصيل

<sup>(</sup>١) حول هذه المسلمة انظر:

<sup>-</sup> نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص 80 ، 81 .

<sup>(</sup>٢) انظر : مني أبو الفضل ، مرجع سابق ، ص 32

<sup>(</sup>٣) حول ملامح هذه التبعية انظر:

<sup>-</sup> جلال أمين ، تنمية أم تبعية اقتصادية وثقافية ، ( القاهرة: مطبوعات القاهرة ، 1983 ) ص ص 105 ، 105 . 105 .

### – ملكية الحقيقة في الفكر الاجتماعي التنموي :

يفترض الفكر التنموى أن إمكانية الإحاطة بالحقائق المتعلقة بالتنمية ومتطلباتها أمر قاصر على الصفوة من أبناء هذه البلدان ، وذلك كنتيجة لارتفاع نسبة الأمية في كثير من هذه البلدان – سواء الأمية الثقافية أم الأمية بشكل عام – مما يحول بين الكثير من أبناء هذه البلدان وبين إدراك مثل هذه الأمور بالصورة التى تؤهلهم للإسهام في عملية التنمية بفاعليه (١).

ولا شك أن هذه الفرضية تلقى على كاهل الصفوة التى تحتل مراكز القيادة السياسية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية ، والمفترض فى أفرادها الإحاطة بسبل تنمية مجتمعاهم - سواء على غرار التجارب الليبرالية أم الاشتراكية أم بالمزج بينهما - عبء قيادة المجتمع نحو تحقيق أهدافه التنموية ، وما يعنيه ذلك من اضطلاعهم بالدور الأكثر فاعليه فى تخطيط وتنفيذ برامج التنمية فى شتى مناحيها (٢) . حتى وإن مال هؤلاء القادة إلى الأخذ بنموذج التنمية الرأسمالي (٣) وذلك كنتيجة للظروف التاريخية والمجتمعية التى تمر كها هذه البلدان ، وما يتسم به غالبية أفراد هذه البلدان من سمات تؤثر على إمكانية مشاركتهم مشاركة فعالة فى إحداث التنمية .

### - استخدام وسائل الإعلام من قبل الحكام كوسيلة تنموية :

- من الطبيعي أن يعمل الفكر الإعلامي التنموى - في ظل قيام الصفوة الحاكمة بقيادة عملية التنمية - على إعطاء هؤلاء القادة حق تصريف شئون وسائل الإعلام بالصورة التي يروا

(٢) انظر : إمدى – مايكل هايت ، "دور الإعلام في العالم الثالث" في ل جون مارتن ، انجو جروفر شودري ، ( محرران ) ، مرجع سابق ص 156

<sup>(</sup>١) قارن : عزت قربي ، مرجع سابق ، ص ص 87 ، 188

<sup>(</sup>٣) حول طبيعة الدور الذي تقوم به الحكومات في الدول النامية التي تتبع النموذج الرأسمالي في التنمية انظر :

<sup>150</sup> ، 149 ص ص 20 ، مرجع سابق ، ص ص 20

<sup>-</sup> إبراهيم سعد الدين عبد الله ، مرجع سابق ، ص 31

ألها تخدم الغايات التنموية ، لاسيما وأنه يفترض فى هؤلاء القادة ألهم الأكثر دراية بسبل قيام وسائل الإعلام بهذا الدور (١٠) .

ولا يقف تفويض هؤلاء القادة عند حق استخدام وسائل الإعلام بالصورة التي تخدم متطلبات التنمية ، أو تقرير سياسات الإعلام الداخلية والخارجية في هذا الصدد ، وإنما يمتد إلى إعطائهم الحق في التصدى لما قد يدور من جدل ومناقشات ، أو انتقادات عبر وسائل الإعلام ، يرى هؤلاء القادة أنه يتعارض مع مسيرة المجتمع نحو التنمية ، وأقصى ما يمكن السماح به في هذا الصدد لا يتعدى مناقشة التفاصيل ، لا الأمور الأساسية (١) .

# الواقع الإعلامي في بلدان العالم الثالث في ظل التصور الذي تتبناه لطبيعة الدقيقة :

رغم أن هناك بعض الوجاهة فى تقرير أحقية الصفوة الحاكمة فى تحديد المتطلبات الإعلامية لمجتمعاتهم وتقرير ما يمكن نشره وما لا ينبغى نشره ، وهو ما قد يتعارض مع مسيرة المجتمع التنموية – على اعتبار ألهم الأكثر دراية بكل ذلك ("). وعلى افتراض أن مسئولياتهم قبل مجتمعاتهم سوف تدفعهم لاستغلال كل ذلك بالصورة التى تخدم أهداف التنمية على النحو الأمثل ، إلا أن الواقع أثبت فى حالات كثيرة ، أن إطلاق يد الصفوة الحاكمة فى تصريف

<sup>(</sup>١) وهذا يعنى أن تتحول وسائل الإعلام إلى أدوات تتولى من خلالها الصفوة السياسية والاقتصادية والاجتماعية تبليغ ما تراه صالحاً من المعلومات والأفكار إلى جماهير المواطنين ، وإقناعها بصحتها وضرورة الأخذ بما

<sup>=</sup> انظر : ليلى عبد المجيد ، " السياسات الاتصالية والإعلامية وأثرها فى الثقافة والتربية " ، مرجع سابق ، ص 57

<sup>(</sup>٢) حول حدود المسوح به من النقد في النظم الإعلامية النامية انظر:

<sup>-</sup> جيهان أحمد رشتى ، نظم الاتصال ، الجزء الأول " الإعلام في الدول النامية " ، مرجع سابق ، ص و 9 ، 100 .

<sup>-</sup> D. McQuail, op. cit, P. 96

<sup>-</sup> R. Tatarian, "News Flow in the Third World: an Overview", in P.C. Horton, (ed.), *The Third World and Press Freedom*, (New York: Preager Publishers, 1978), p. 45

<sup>(</sup>٣) وكل ذلك يتم تحت حجة أن هؤلاء الحكام هم الأكثر دراية بما هو أفضل للجماهير ، انظر :

<sup>-</sup> H . NG'Weno, "An Freedom is at Stake" in P. C. Horton, op. cit , pp. 133 , 134

العمل الإعلامي في مجتمعاهم ، أدى إلى الانحراف برسالة وسائل الإعلام واستغلالها بالصورة التي تخدم مصالحهم لا مصالح التنمية ، كما أدى إلى مبالغة هؤلاء الحكام في قمع الآراء التي تهدد استقرارهم لا تلك التي تهدد استقرار المجتمع ومسيرته التنموية .

# الهج الثلاث بطي في التي الإسلام ً

تختلف طبيعة الحقيقة فى الفكر الإسلامى اختلافا بيناً عن طبيعة الحقيقة فى الفكر الوضعى بشتى نظرياته ، حتى وأن بدا أن هناك تشابهاً ظاهرياً بينها وبين طبيعة الحقيقة فى بعض هذه النظريات .

ويأتى هذا الخلاف كنتيجة طبيعية للخلاف التام الحاصل بين المسلمة الفرعية الأولى فى الكوزمولوجيا العلمانية – التى ترفض الاعتراف بوجود حقائق علوية مطلقة ، بالشكل الذى يجعل بنية النظريات الاجتماعية الوضعية قائمة بأكملها على حقائق نسبية حتى وأن ادعت أحدها ألها قائمة على حقائق مطلقة – وبين المسلمة المناظرة لها فى الكوزمولوجيا الإسلامية والتى تجعل مقولات الفكر الإسلامي تستند وبشكل أساسى إلى حقائق علوية مطلقة ، لا يعتريها تغير بتغير الزمان أو المكان ، لألها صادرة ممن خلق الزمان والمكان .

وفيما يلى نعرض لأهم سمات الحقيقة فى الفكر الإسلامى وسبل الوصول إليها ، وانعكاس – سماتها هذه – على الفكر الإجتماعي الإسلامي بصفة عامة ، والفكر الإعلامي بصفة خاصة ، ومدى تميزها عن الحقيقة الوضعية .

## سمات الحقيقة الإسلامية :

لعل أكثر سمات الميثودولوجيا الإسلامية وضوحاً هو مبدأ وحدة الحقيقة . ويقرر ذلك المبدأ أن الحقيقة تعد سمة من سمات الخالق سبحانه ، وليس من الممكن فصلها عنه ، وأن الحقيقة واحدة مثلما أن الله واحد ، فالحقيقة لا تشتق وجودها من الله الذي هو خالقها وسببها النهائي فحسب . بل إلها تشتق معناها وقيمتها من إرادته التي تعد غايتها وغرضها النهائي (1) .

ورغم أن الحقيقة في الإسلام واحدة لا تتعدد ، إلا أن ما يمكن الجزم بأنه حقائق مطلقة ، لا يتعدى النصوص قطعية الدلالة في الكتاب والسنة ، وهذه النصوص متناهية في مقابل وقائع الحياة غير المتناهية (٢) وهذا يعني أن الحقائق التي لا يوجد نص قاطع في تفسيرها ، تخضع في هذه الحالة لاجتهاد العقل المسلم – شريطة التزامه بمنهجية الاجتهاد في الإسلام – في تفهمها

(٢) انظر : محمد عمارة ، أزمة الفكر الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 21

<sup>(</sup>١) إسماعيل راجي الفاروقي ، مرجع سابق ، ص 16

والوصول إلى حكم بصددها (۱). ورغم أن إمكانية إخفاق العقل المسلم فى الوصول إلى الحقيقة فى هذا الشأن – بالشكل الذى يجعله يتساوى فى هذا الصدد مع العقل الوضعى – أمر وارد إلا أن التزامه فى تفسير هذه الوقائع والتفاعل معها بالإطار العام الذى تمده به ثوابت الدين يحفظ أحكامه من الشطط الذى قد يقع فيه نظيرة الوضعى الذى يفتقر إلى ثوابت يحتمى ها.

وهكذا فتفاعل العقل المسلم مع الحقائق المتغيرة يحمل روح الحقائق الثابتة ، وأصولها ومزاجها العقدى والحضارى (٢) وبهذا تكون هذه الوحدة الإسلامية المتماسكة الأجزاء والشاملة لكل الجوانب تحمل فى داخلها حركتها التى تجعل الإسلام قادراً على معاصرة الزمان ، وملائمة المكان ، ومواءمة الظروف ، ومراعاة الخصوصيات (٣) .

## سبل الوصول إلى الحقيقة في الفكر الإسلامي:

(۱) حيث تقرر الرؤية الإسلامية أن العقل ينبغى أن ينظر إلى الأشياء وأن يصدر أحكامه ، ممارساً وظائفه من خلال قواعد الشرع وأصوله ملتزماً الحدود التي رسمت له . آما تركة يعمل في غيبة من هذه القواعد = وخارج هذه الحدود فإنما يعد في حقيقته إعمالاً للهوى وخروجاً عن حد العقل ذاته ووظيفته ، ذلك لأن الوحى في الإسلام أس والعقل تابع ينضبط به بحيث يصير عقلاً مؤمناً مهتدياً مميزاً عن الهوى الذي تنساح بينه وبين العقل الحدود في التصور الوضعى .

انظر : سيف الدين عبد الفتاح ، مرجع سابق ، ص ص 14 ، 15

- وفي هذا المعنى انظر أيضاً:

- أحمد عبد الغفور عطار ، مرجع سابق ، ص ص 95 ، 96 .

- أبو اليزيد العجمي ، مرجع سابق ، ص 70 .

وحول ضوابط الاجتهاد في الإسلام انظر:

- حسن عبد اللطيف الشافعي ، " تجديد الفكر الإسلامي " في لجنة الفكر الإسلامي ( إعداد ) الفكر الإسلامي وعطاؤه للحياة المعاصرة ، سلسلة قضايا إسلامية معاصرة عدد ( 9 ) ( القاهرة : المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، 1416 ، 1996 ) ص ص 43 ، 46 .

- انظر أيضاً:

- محمود يوسف مصطفى ، مرجع سابق ، ص ص 103 ، 124 .

(٢) محمد عمارة ، أزمة الفكر الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 21 .

(٣) منير شفيق ، الإسلام في معركة الحضارة ، مرجع سابق ، ص 31

تنحو النظرة الإسلامية – فيما يتعلق بإمكانية الوصول إلى الحقائق – منحى مغايرا لنظرة الفكر الوضعى عامة . فالنظرة الإسلامية ترى أن هناك مناطق محجوزة ليس للعقل طاقة – نتيجة لقدراته الإدراكية المحدودة والنسبية – لإدراك الحقائق المتعلقة بها إدراكا صحيحاً، ومن أهمها الغيبيات ، والعبادات ، والمبادئ الخلقية ، والأصول العامة لما ينبغى أن يكون عليه النظام الاجتماعي والاقتصادي ... وما إلى ذلك . فمثل هذه الأمور ليس للعقل طاقة للاستقلال بإدراكها دون مساعدة الشرع وتوجيهه (۱) وأن كان هذا لا يمنع من اجتهاد العقل في تفهمها وبيان حكمتها والاستدلال على صحتها والتصديق بها وإدراكها على سبيل الأجمال (۱) شريطة أن تتوافر فيمن يجتهد في هذا المسائل الشروط التي تؤهله لذلك . (۱) وليس لأحد أن يدعى العصمة في النتائج محصلة جهد عقلي (١) .

وإذا كان هذا ما تذهب إليه النظرة الإسلامية فيما يتعلق بسبل الوصول إلى الحقائق فى المسائل الدينية ، فألها فى المسائل الحياتية المتغيرة تذهب مذهبا يتشابه إلى حد ما مع النظرية الليبرالية ، وذلك من خلال إطلاق حرية العقل فى البحث عن الحقيقة فى هذه الأمور المتغيرة بتغير الزمان والمكان ، مثل الأمور السياسية والاقتصادية والاجتماعية ... الخ . بالشكل الذى يتسنى معه إتاحة الفرصة لكل ذى رأى ليدلى فيها بدلوه . غير ألها تخالف النظرة الليبرالية فى كولها تطالب صاحب هذا الرأى ألا يخرج فى رأيه هذا عن " إرشاد الوحى ومقاصده وغاياته وقيمه وكلياته ، حتى لا يضل ولا ينحرف توجيهه ولا يترلق إلى الأهواء والتروات والضلالات باسم حرية الرأى أو غيرها من الكلمات البراقة الجوفاء (°) .

# انعكاسات النظرة الإسلامية لطبيعة الحقيقة على بنية الفكر الاجتماعى :

(١) انظر:

- عمر التومى الشيباني ، مفهوم الإنسان في الفكر الإسلامي ، مرجع سابق ، ص ص 88 ، 90 - راجح عبد الحميد الكردي ، مرجع سابق ، ص ص 649 ، 650 .

<sup>(</sup>٢) انظر : عمر التومي الشيباني ، مفهوم الإنسان في الفكر الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 89 .

<sup>(</sup>٣) فهمي هويدي ، " المؤسسات الدينية والرقابة على النشر " ، مجلة المسلم المعاصر ، عدد ( 77 ) ، محرم ، صفر ، ربيع الأول 1416 ، أغسطس ، سبتمبر ، أكتوبر ، 95 ، ص ص 8 ، 9 .

<sup>(</sup>٤) انظر : صفوت حامد مبارك ، " مقومات الفكر الإسلامي وخصائصه " ، في لجنة الفكر الإسلامي ، وغداد) ، مرجع سابق ، ص 62.

<sup>(</sup>٥) قارن : عبد الحميد أبو سليمان ، أزمة العقل المسلم ، مرجع سابق ، ص 182 .

من الطبيعى أن ينعكس تصور النظرة الإسلامية لطبيعة الحقيقة وسبل الاهتداء إليها ، على بنية الفكر الاجتماعى الإسلامى بأسرة . فهذا الفكر لا بديل أمامه سوى الالتزام – فى الغايات التى ينظر لبلوغها ، وسبل تحقيق هذه الغايات على كافة الأصعدة " سياسية ، اقتصادية ، إعلامية ... الخ " – بالكليات الموحى كها ، والتى تعد حقائق مطلقة ، وأن يلتزم فيما يتعلق بالجزيئات والتفاصيل بروح هذه الكليات ويهتدى بنورها .

وفى هذا الصدد نجد أن الحقائق الموحى هما "الكتاب وصحيح السنة" تمد الفكر الاجتماعى الإسلامى بالملامح العامة لما ينبغى أن يكون عليه سلوك الإنسان الاجتماعى فى شقى مناحى الحياة " الاقتصادية والسياسية والإعلامية ... الخ " ، والدور الذى يمكن أن يساهم به الإنسان فى تحقيق غايات مجتمعة المسلم ، والدور الذى ينبغى أن تقوم به السلطة الحاكمة أيضا فى هذا الصدد ، والأسس التى ينبغى أن تمتدى هما فى الاضطلاع همذا الدور ... وما إلى ذلك من الملامح العامة التى تغطى شتى جوانب حياة المجتمع المسلم (١).

ولا شك أن هذا الإطار الذى ترتكن إليه النظرية الاجتماعية الإسلامية فى استلهام طروحاتها فى شتى المناحى يجعلها – فى شكلها العام – نظرية ثابتة الأركان ، وليست عرضة للتغير أو التبدل ، كما هو شأن النظريات الاجتماعية الوضعية حتى تتوائم مع الجديد من الأحداث والوقائع ، وتتلافى الإخفاقات التى أصابتها عندما احتكت بالواقع التطبيقى ، نتيجة لافتقارها التام لإطار ثابت من الحقائق المطلقة يجنبها مواطن الزلل .(٢)

## انعكاسات النظرة الإسلامية لطبيعة المقيقة على الفكر الإعلامى :

تعد نظرة الفكر الإسلامي لطبيعة الحقيقة ، وسبل الوصول إليها ، بمثابة المحدد الأساسي لشتى ملامح فلسفة الإعلام الإسلامي ، سواء فيما يتعلق بحرية الممارسة الإعلامية ، أو حرية التملك ، أو حتى الوظائف التي تُنظر هذه الفلسفة لوسائل الإعلام سبل الاضطلاع بها .

- ففيما يتعلق بحرية الممارسة الإعلامية نجد أن الحقائق المطلقة الموحى بها ، تعد منطقة لا مجال لوسائل الإعلام لأن تبث أو تنشر مادة تخالفها تحت مسمى حرية الرأى أو حرية الفكر أو خلافة . أما الأمور التى ليس هناك نصوص قاطعة بشألها ، فهناك مساحة من الاختلاف المسموح به حولها ، شريطة الالتزام بكليات الدين وعدم الخروج عن ثوابته " حقائقه المطلقة

<sup>(</sup>١) حول الملامح العامة لانعكاسات الحقائق الإسلامية الثابتة على التصور العام للنظرية الاجتماعية ية انظر: - زينب رضوان ، مرجع سابق ، ص ص 237 ، 274 .

<sup>(</sup>٢) حول التطور الدائم في النظريات الاجتماعية الوضعية انظر :

<sup>-</sup> نصر محمد عارف ، مرجع سابق ، ص ص202،202

"وشريطة أهلية من يدلى بدلوه فى هذا الصدد ، وتحليه بالآداب الإسلامية فى إبدائه ، وكونه مخلصاً النية لوجه الله تعالى ، ومتجرداً من الهوى وساعياً بنزاهة للوصول إلى الحقيقة (١) .

- وأما فيما يتعلق بحرية تملك وسائل الإعلام: فلا شك أن امتلاك الإسلام لإطار ثابت من الحقائق التى لا مجال للاختلاف عليها ، أو ادعاء أحد الاستئثار بإمكانية تفهمها على وجهها الصحيح دون الآخرين ، هذا من ناحية ، وعدم وجود عصمة لرأى فيما يتعلق بالمسائل التى ليس هناك نص قاطع فيها ، أو الأمور الحياتية المتغيرة ، بما فى ذلك آراء أولئك الذين يقبعون فى سدة الحكم من ناحية ثانية ، يجعل قصر تملك وسائل الإعلام على الدولة ، ومن ثم على المسكين بزمام السلطة (٢) - كما هو سائد فى الفكر الاشتراكى ، وبشكل أقل حدة فى الفكر التنموى - أمراً لا مبرر له . وإن كان هذا لا ينفى ضرورة التدخل التنظيمي المقنن من قبلها .

- وأما فيما يتعلق بانعكاسات طبيعة الحقيقة في النظرة الإسلامية ، على الوظائف التي تتبناها فلسفة الإعلام الإسلامي ، نجد المنهج الربابي الموحى به هو المحدد الأساسي لما ينبغي أن تقوم به وسائل الإعلام من وظائف وسبل اضطلاعها بها بالصورة التي تساهم خلالها في تحقيق غايات الكوزمولوجيا الإسلامية دنيا و آخرة .

\* \*

من خلال استعراضنا لطروحات النظريات الوضعية حول طبيعة الحقيقة وتجلياتها على مقولات الفكر الاجتماعي عامة والفكر الإعلامي خاصة ، واستعراض ما يناظرها من طروحات الفكر الإسلامي يمكن أن نخلص إلى ما يلي :

- أن افتقار الليبرالية إلى إطار ثابت من الحقائق ، هو الذى يقف وراء عدم ثبات طروحاتها الفكرية ، كما أنه هو الذى يدفعها - فيما يتعلق بالجانب الإعلامي - إلى إتاحة الحريات الإعلامية بصورة شبة مطلقة ، على أساس أن ذلك هو السبيل الوحيد للوصول إلى

<sup>(</sup>١) حول ضوابط الحرية الإعلامية في ضوء الإسلام انظر:

<sup>-</sup> سعيد بن ثابت ، مرجع سابق ، ص ص 116 ، 151 .

<sup>(</sup>٢) وهكذا وحتى لا يصبح الناس عبيداً للسلطة تتحكم فى عقولهم ، فقد يسر الإسلام وسائل المعرفة ، وحظر كتمان العلم ، وحرر العقول ، ودعا إلى الاجتهاد ، ومنع احتكاره من قبل مؤسسة أو شخص ، الأمر الذى يسد الطريق أمام أى ادعاء بالنطق باسم الحقيقة الإسلامية ، ويدفع كل حاجز أمام العقل للتوغل فى البحث فى أى شئ ، إذ لا يكاد يبقى للشورى من معنى فى مجتمعات النخبة ، وتفشى الأمية ، واحتكار المعلومات ، أو حيث الوصاية والحجر على العقول ووجود مناطق محرمة .

<sup>-</sup> راشد الغنوشي ، مرجع سابق ، ص 326 .

أقرب صورة للحقيقة . بينما تستند النظرية الإسلامية فى بنيانها النظرى إلى إطار ثابت من الحقائق ، يضمن لها الثبات النظرى فى ملامحها العامة ، ويرشد للعقل الباحث لكيفية التفاعل على ضوئها - مع تفاصيل الحياة المتغيرة للوصول إلى أقرب تصور للحقيقة بشأنها . وهذا ما يعنى أن الهيكل العام للنظرية الاجتماعية الإسلامية يتسم بالثبات ، ويعنى - فيما يتعلق بالجانب الإعلامي - أن الحريات الإعلامية محكومة بهذا الإطار ولا مجال أمامها لتخطيه .

- أن إدعاء الاشتراكية أن بنيالها النظرى يستند إلى حقائق مطلقة ، إدعاء لا أساس له من المنطق ، ذلك لأن العقل الذى تعتمد عليه وحده فى استقاء هذه الحقائق أعجز من أن يدرك بقدراته المحدودة والنسبية الحقائق المطلقة المتعلقة بالوجود البشرى الذى يتسم بالتغير والصيرورة ، ولا مجال لاستقاء حقائق مطلقة إلا من مصدر مطلق القدرة ، وهو الخالق سبحانه وتعالى .

- أن استقاء الحقائق المتعلقة بسبل التنمية من الخبرة التاريخية الأوروبية ، رغم أنه يستند إلى حجة نجاح هذه التجارب فى محضها التاريخى ، إلا أن هذا لا يبرر النقل شبة التام لهذه الخبرات ، والنظر إليها على ألها حقائق ولا محيض أمام من يريد تحقيق التنمية من السير على هداها ، لا سيما وأن هذه المجتمعات - خصوصاً الإسلامية منها - لها من الخصوصية ما قد يجعل إعادة مثل هذه التجارب فى أراضيها أمراً مقدر له الفشل الأكيد . وهذا ما يتطلب استلهام سبل تنمية هذه المجتمعات من تراثها وتاريخها . مع الاستفادة من الخبرات الغريبة بالصورة التي لا تتنافى مع هويتها وخصوصيتها .

انف صرانهثانث مقولات الفائد المقولات المفائد المقولات المفائد المقولات المقولة المفائدة المف

### 

يعد استعراض المقولات التى تتبناها كل نظرية من النظريات الاجتماعية حول طبيعة الدولة (¹) والدور الذى تؤهلها له هذه الطبيعة ، مدخلا مهما فى تفهم الأساس الذى تعتمد عليه فلسفات الإعلام فى الاستنجاد بالدولة للاضطلاع بالدور الأساسى فى العملية الإعلامية أو استبعادها بشكل شبة تام من الاضطلاع بأى دور فى هذا الصدد .

ولما كانت طروحات هذه النظريات مبنية أساسا على الطروحات السابقة ، حول طبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة ، والتي تناولتها الدراسة بالنقد والمقارنة ، هذا من ناحية ومبنية على استقراء الواقع من ناحية أخرى . فإن هذا يعفى الباحث من التناول النقدى لهذه الطروحات ويجعله يكتفى بالإشارة لما ترتب على تبنيها في أرض الواقع الاجتماعي عامة والإعلامي خاصة من آثار سلبية .

### وينقسم هذا الفصل إلى ثلاثة مباحث هي:

المبحث ا .ول : طبيعة الدولة في الفكر الاجتماعي الليبرالي .

الهب حالثًا نَ : طبيعة الدولة في الفكرين الاجتماعيين الاشتراكي والتنموي .

الهج حشال أل : طبيعة الدولة في الفكر الاجتماعي الإسلامي .

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) يشير مصطلح (دولة) إلى أكثر من معنى فهو تارة يتسع ليدلل على " مجموع الأفراد الذين يحتلون منطقة معينة بصورة دائمة ومستقلة شرعياً عن أية سلطة ، ولهم حكومة منظمة تأخذ على عاتقها تشريع القانون وتطبيقه على جميع الأفراد " .

<sup>-</sup> رايموند كارفيلد ، مرجع سابق ، حـ 1 ، ص 36 ، وتارة يضيق ليشير إلى " الهيئة التي تمارس السلطة باسم الكيان الاجتماعي" وهي " الحكومة " . أنظر : عبد الفتاح العدوى ، مرجع سابق ، ص 58 . - ولما كان ما يهم الباحث تناوله في حديثه عن الدولة ، هو دورها كسلطة ذات تأثير واضح في العملية الإعلامية التي تتم في المجتمع الذي تمارس السلطة باسمه ، فإن هذا يجعل الباحث يستخدم هذا المصطلح بشكل يقترب من معناه الضيق ، وهو الهيئة التي تمارس السلطة في الكيان الاجتماعي وهي الحكومة .

# الموحث الأول بطيعة للدول ف الماكر الاجتماع لعله الله المال المالية ال

اختلفت المقولات التى طرحها الفكر الليبرالى حول طبيعة الدولة اختلافا واضحاً فى مرحلته المحدثة عن مرحلته التقليدية ، ويعود هذا الاختلاف لتباين المعطيات التاريخية والمجتمعية التى أسهمت فى تشكيل كل مرحلة منهما ، كما يعود لتباين المعطيات الفكرية التى أستمد منها الفكر الليبرالى ، فى مرحلتيه هاتين ، افتراضاته حول طبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة . على اعتبار أن هذه الافتراضات تعد من المقدمات المهمة التى ساهمت فى تشكيل نظرة كل مرحلة منهما لطبيعة الدولة ، وطبيعة الدور الذى يمكن أن تلعبه فى تحقيق غايات الإنسان فى هذا الوجود .

وفيما يلى نعرض لطروحات كل مرحلة منهما حول طبيعة الدولة ، والدور الذى ينبغى أن تضطلع به فى ضوء ذلك – كل فى مطلب مستقل – مع إشارة سريعة لما ترتب على نظرة كل منهما إلى الدور الذى يمكن أن تقوم به الدولة فى تحقيق غايات المجتمع فى أرض الواقع .

# المطلب الأول بطيعة للدولة لول المطلب المعلى المعلى

أقام الفكر الليبرالى التقليدى طروحاته حول طبيعة الدولة ، على ضوء ما تبناه من افتراضات حول طبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة ، وعلى ضوء المعطيات التاريخية التى توافرت لديه حول الدور الذى قامت به الدولة عبر تاريخها السابق ، والتى برزت خلال أغلب فتراته – لا سيما فترة الحكم المطلق السابق على ظهور الفكر الليبرالى – كأداة قهر وسيطرة وتسلط على غالبية رعاياها . حتى إن الفكر الليبرالى يبدو كما لو كان فى مجمله رد فعل على الاستبداد السياسي للدولة آنذاك (١) وما ترتب عليه من مساوئ عديدة في حياة المجتمعات والأفراد .

وفيما يلى نعرض للافتراضات الأساسية التي طرحها الفكر الليبرالي حول طبيعة الدولة:

<sup>(</sup>۱) فقد أسرفت الدولة فى هذه الفترة فى التدخل فى جميع أعمال الفرد بلا تميز بينها . بصورة عرقلت تطورها نحو الرقى ، وأضرت بالروح الإنتاجية فيها ، وكادت أن تقضى على روح الابتكار – فاروق شلبى ، مرجع سابق ، ص 88 .

الدولة كبيان آلى : نظر الفكر الليبرالى إلى الدولة كجهاز آلى تلتحم قطعة ببعضها البعض بفعل القوة المادية وحدها (1) ، فيما يسمى بالحكومة . وهذه الحكومة ليست إلا مجموعة من الأشخاص يملكون السلطة والقدرة على اتخاذ القرار الملزم للأفراد الآخرين الذين يعيشون فى إطار إقليم محدد ، ويملكون سلطة استخدام القهر لإجبار الأفراد على طاعة أوامرهم ، ويدعون أن استخدامهم لأدوات القهر إنما هو على أساس من الشرعية (٢) .

الدولة غنر الديد منه (٣): أفترض الفكر الليبرالى ، فى ظل نظرته لتاريخ الدولة فى الاعتداء على حقوق الفرد وحرماته ، وفى ظل نظرته إلى الإنسان ، على أنه كائن عقلان وأخلاقى يدرك الحقيقة – التى هى كتاب مفتوح للجميع وليس حكراً على الصفوة – ويلتزم بها ، أن هذا الجهاز الآلى " الدولة " شر لابد منه فهى شر لأن ماضيها يشير إلى ألها عدوانية ، فاسدة ، غير فعالة . وإن كان لابد منه لحماية مجتمع الأفراد المستقر طبيعياً من المجرمين والعدوانيين ولإنقاذه من المتضررين الذين يلجئون للانتقام بأنفسهم دون اللجوء للقانون (٤) .

وهكذا فالليبرالية ترى أن الدولة التقليدية تكون فى أفضل صورها عندما تحكم أقل ، وتنظر إليها – على حد تعبير ادموند بيرك – على أنها تمنع مزيدا من الشر وتستطيع أن تعمل القليل الطيب ، وتحذرها – على لسان بنتام – بأن " تخرس " (°) .

وعلى ضوء هذه النظرية المتطرفة لطبيعة الدولة ، عمل الفكر الاجتماعي الليبرالي على تضييق حدود الدور الذي يمكن أن تضطلع به الدولة في شتى مجالات الحياة ( اقتصادية واجتماعية

<sup>(</sup>١) لا تخرج النظريات التي حاول حلالها المفكرون تفسير طبيعة الدولة في صورتما العامة عن احتمالين : إما أن تكون الدولة كائناً حياً . وهذا ما يعني أن الدولة هي الهدف الأساسي وليس الفرد. وأن الأفراد ليسوا إلا وسائلا لتحقيق غاياتما ، والاحتمال الثاني هو الذي يرى أن الدولة ليست إلا جهازا آليا .

أنظر : عبد الفتاح العدوى ، مرجع سابق ، ص ص 47 ، 55 .

<sup>(</sup>٢) مصطفى كامل ، دراسة في النظرية السياسية ، مرجع سابق ، ص ص 298 ، 299 .

<sup>(</sup>٣) حول هذا الافتراض أنظر:

<sup>.</sup> 154 ، 153 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0

<sup>-</sup> إبراهيم درويش ، الدولة : نظريتها وتنظيمها ، دراسة فلسفية تحليلية ، (القاهرة : دار النهضة العربية ، 1969 ) ص 211 .

<sup>-</sup> مالك أبو شهيوة ، و"آخرون" ، مرجع سابق ، ص 281 .

<sup>-</sup> عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 114 .

<sup>(</sup>٤) مالك أبو شهيوة ، مرجع سابق ، ص 281

<sup>(</sup>٥) نفس المرجع ، ص 282 .

، وإعلامية ... الخ ) والذى يمكن أن تسهم خلاله فى إتاحة السبل أمام الفرد لتحقيق غاياته ، فى الجانب الحمائي .

وقد ترتب على هذه الافتراضات – التى حصرت على أساسها الليبرالية التقليدية دور الدولة فى تحقيق غايات المجتمع فى الدور الحمائى – عدة سلبيات سواء على صعيد الحياة الاجتماعية أدى قصر الاجتماعية ككل أو على صعيد الجانب الإعلامي منها . فعلى صعيد الحياة الاجتماعية أدى قصر تدخل الدولة فى الحياة الاجتماعية بناء على هذه النظرة – فى الجانب الحمائي إلى استغلال قطاع صغير من أبناء المجتمع الليبرالى ، وهم أبناء الطبقة الرأسمالية ، للقطاع الأكبر من أبنائه وهم أبناء الطبقات العاملة . وعلى الجانب الاقتصادى أدى كف يد الدولة عن التدخل فى الحياة الاقتصادية – حتى لا تقتل المنافسة الحرة المزعومة – إلى قيام أصحاب الإمكانيات المادية الضخمة من أبناء الطبقة الرأسمالية بهذا الدور عن طريق الاحتكارات الضخمة التى أقاموها .

أما على الجانب الإعلامي ، فقد أدى أيضاً كف يد الدولة عن التدخل في الحريات الإعلامية إلى إساءة استخدام هذه الحريات من قبل البعض ، كما أدى كف يدها عن التدخل في حرية تملك وسائل الإعلام إلى إتاحة الفرصة كاملة أمام الرأسماليين لإقامة احتكارات كبرى في هذا المجال ، كادت أن تقتل السوق الحرة للأفكار والآراء والمعلومات .

# المطلبالين ألم المرافق المرافق

أسهمت التطورات الفكرية والمجتمعية التى شهدها العالم الغربى فى نهاية القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين فى تعديل نظرة الفكر الليبرالى فى إهابه المحدث لطبيعة الدولة. فقد أسهمت التطورات التى أدت إلى تعديل افتراضات الليبرالية التقليدية حول طبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة – وما تضمنه ذلك من إعادة النظر فى الدور الذى يمكن للفرد المساهمة به فى تحقيق الصالح العام ، وإعادة النظر فى حقوقه الطبيعية التى لا ينبغى المساس بها – فى إعادة النظر فى طبيعة الدولة ، وحدود الدور الذى تؤهلها له هذه الطبيعة فى القيام به فى سبيل تحقيق غايات المجتمع الليبرالى .

كما أدت المساوئ التى شهدها الواقع ، والتى ترتبت على حصر دور الدولة فى الجانب الحمائى ، بحجة أن أى تدخل خارج هذا المجال يعوق مسيرة المجتمع الطبيعية نحو التقدم (١)، إلى جعل إعادة النظر فى طبيعة الدولة وفى الدور الذى يمكنها القيام به أمراً ملحا .

# الدولة وكالة إيجابية :

ذهبت الليبرالية المحدثة – فى ضوء ما سبق – إلى أن الدولة وكالة إيجابية يمكنها أن تسهم فى تمكين أفرادها من التمتع بحرياهم بشكل فعال (7) لا الوقوف فقط عند حد الالتزام السلبى بعدم التدخل فى هذه الحريات (7). ثما يعنى ألها لم تعد تنظر إلى الدولة كأداة حراسة . وإنما أصبحت تنظر إليها كأداة يمكن أن تسهم بشكل إيجابى فى تحقيق رفاهية المجتمع الليبرالى (3) .

(٢) حورج ، هـ . سباين ، مرحع سابق ، الكتاب الرابع ، ص 967

(٣) أنظر : محمد عصفور ، الحرية في الفكرين الديموقراطي والاشتراكي ، مرجع سابق ، ص 275

- أنظر كذلك ، حورج هـ . سباين ، مرجع سابق ، الكتاب الرابع ، ص 960 .

(٤) أنظر : محمد ممدوح العربي ، مرجع سابق ، ص 277 .

وفي هذا الصدد استبدل تعبير " الدولة الحارسة " الذي كان يدلل على دور الدولة في الليبرالية التقليدية ، بتعبير جديد هو " الدولة الحاضنة " ليشير إلى دورها في الليبرالية المحدثة .

- أنظر : موريس فلامان ، **الليبرالية المعاصرة** ، ترجمة تمام الساحلي ، ( بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1990 ) ص ص 47 ، 48 .

<sup>(</sup>١) أحمد عباس عبد البديع ، مرجع سابق ، ص ص 94 ، 95 .

<sup>-</sup> سامية محمد جابر ، مرجع سابق ، ص 93 .

وفى سبيل ذلك أعطت الليبرالية المحدثة للدولة الحق فى التدخل فى شتى مناحى الحياة الاجتماعية " اقتصادية إعلامية ... الخ " بالصورة التى تدعم الحريات الإيجابية ، وتسهم فى تحقيق الرفاهية العامة . شريطة إلا يترتب على تدخلها فى هذه المناحى الحياتية شرور أسوأ مما تزيل (١) .

ورغم وجاهة التصور الجديد الذى تبنته الليبرالية المحدثة لطبيعة الدولة كوكالة إيجابية ، ومعقولية الدور الذى ألقته على عاتقها فى سبيل تحقيق رفاهية المجتمع الليبرالى ، إلا أن هذا الدور الذى أُلقى على كاهل الدولة - فى ضوء هذا التصور الجديد - لم يثمر النتائج المرجوة منه مما أسهم فى ظهور تيار فكرى جديد  $(^{7})$  يرفض النظر إلى الدولة كوكالة إيجابية ، وينسب إليها كافة الأزمات والمشكلات التى شهدها البلدان الرأسمالية منذ سبعينيات هذا القرن ، ويطالب بحصر دورها فى الجال الحمائى . وهذا ما سنعرض له بشيء من التفصيل فى الفصل التالى .

أما على المستوى الإعلامي  $(^{7})$  فلم يشهد الواقع أيضا تدخلا فاعلا من قبل الدولة للقضاء على سلبيات الحرية المبالغ فيها فى التصور الكلاسيكى ، وظلت الاحتكارات عاملا مهددا للتعددية والتنوع وحق الفرد فى التعبير عن رأيه ، بل شهدت انجلترا وأمريكا استفحالا واضحا لهذه الاحتكارات  $(^{2})$  ، وإن كان هذا لا ينفى أن هناك بلدانا ليبرالية كان للدولة دور واضح فى ضرب الاحتكارات بها ، ومن ثم الحفاظ بقدر الامكان على التعددية والتنوع ، وتعد فرنسا نموذجا بارزا فى هذا الصدد  $(^{6})$ 

(١) جورج هـ . سباين ، مرجع سابق ، الكتاب الرابع ، ص 967 .

- رمزي زكي ، الليبرالية المتوحشة ، ( القاهرة دار المستقبل العربي ، 1993 ) ص ص 24 ، 27 .

<sup>(</sup>٢) حول هذا التيار الفكرى الجديد أنظر:

<sup>(</sup>٣) سوف يستعرض الباحث انعكاسات الدور الذى أعطته الليبرالية المحدثة للدولة على الفكر والواقع الإعلامي بالتفصيل في الباب التالي .

<sup>(</sup>٤) حول استفحال الاحتكارات في أمريكا انظر:

<sup>-</sup> محمد أحمد البادي ، مرجع سابق ، ص 192 .

<sup>-</sup> وحول استفحالها في انجلترا انظر:

<sup>-</sup> سليمان صالح ، "الإعلام الدولى وسيطرة الشركات متعددة الجنسية " ، مجلة الدراسات الإعلامية ، عدد (67) ، ( القاهرة : المركز العربي الاقليمي للدراسات الإعلامية ، ابريل - يونيو 1992 ) ، ص 14 (٥) حول القوانين التي سنتها فرنسا لمواجهة ظاهرة الاحتكار الإعلامي انظر :

<sup>-</sup> عبد اللطيف حمزة ، أزمة الضمير الصحفى ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1960 ) ، ص 12 .

# الهج ثالث المجعة للدول ف الهجائي المجتمع عن الدول ف الهداك وي المجتمع عن المتناطق ا

# المطلب الأول بطيعة للدول ف ألف الشراك المطلب عنه المول المعالية المعالم المعا

يتطلب الحديث عن طبيعة الدولة فى الفكر الاشتراكى استعراض التصور العام الذى تتبناه الماركسية لطبيعة الدولة ، ثم تبين رؤيتها للملامح التى تميز الدولة ، والدور الذى تقوم به فى المراحل التاريخية الثلاث التى يمر بها تطور التاريخ البشرى وهى المرحلة الاستغلالية وتشمل : المجتمع العبودى ، والمجتمع الإقطاعى ، والمجتمع الرأسمالى . والمرحلة الاشتراكية ، والمرحلة الشيوعية ، وانعكاس هذه الرؤية على الواقع الإعلامي فى البلدان التى طبقت الفكر الاشتراكى

# أولاً - الملامم العامة لطبيعة الدولة :

تنظر الماركسية – مثلها فى ذلك مثل الليبرالية – إلى الدولة على ألها كيان آلى . وهذا الكيان – كما ترى الماركسية – ظهر إلى الوجود مع ظهور المجتمع الطبقى ، وهو بمثابة قوة مادية ، أو بمعنى أخر أداة قهر تمارس خلالها الطبقة المسيطرة اقتصادياً هيمنتها على الطبقات الأخرى (١) .

وعلى ضوء ذلك وصف ماركس السلطة السياسية للدولة بأنها سلطة منظمة لطبقة من أجل اضطهاد الطبقة أو الطبقات الأخرى (٢) ذلك لأن هذه السلطة لا تمثل مصالح المجموع بل تمثل مصالح الطبقة المسيطرة اقتصادياً. وهي في سبيل سعيها لتحقيق مصالح الطبقة التي تمثلها ، لا تتورع عن استخدام القوة لكبت باقي الطبقات ، وإخضاعها . كما أنها تستخدم لنفس الغرض

- F . S . Siebert , T . Peterson , and W . Schramm , op . cit , p 110 عبد الفتاح العدوى ، مرجع سابق ، ص 55

<sup>(</sup>١) حول نظرة الماركسية للدولة كأداة قهر أنظر: -

<sup>-</sup> C. W. Mills, op. cit, p. 89

<sup>(</sup>٢) كارل ماركس ، فردريك أنجلز ، مرجع سابق ، ص 67 .

الهيئات البرلمانية ، والأجهزة الإدارية . وما دولهما من الهيئات التي تشكل معاً السلطة السياسية للدولة (١) .

## ثانيا – ملامم الدولة في المراحل التاريخية المختلفة :

أ - الموجلة الاستخلالية: ترى الماركسية أن الدولة فى هذه المرحلة التاريخية ليست إلا أداة لحماية وتحقيق مصالح الطبقة الحاكمة ، من خلال ما تقوم به من وظائف داخلياً وخارجياً . وإن كانت الوظائف الداخلية هى الأساس ، وهى التي تقرر جميع الشئون الخارجية للدولة (٢) .

ويمكن إيجاز وظيفتها الداخلية فى العمل على إخضاع الطبقـــة المُستَغَلـــَة لمجمــوعـــة من الممثلين للطبقة المسيطرة (٣) وهى على المستوى الخارجي أداة مهمـــة فى الاستيلاء على أرض الدول الأخرى وإخضاعها لاستغلالها ، كما ألها أداة لصد أى عـــدوان خارجي على أرضها (٤)

ب - المرحلة الانتقالية "الاشتراكية": تقع هذه الفترة ما بين بداية التحول من المجتمع الرأسمالي إلى اكتمال مرحلة بناء المجتمع الشيوعي . وهذه الفترة هي ما يطلق عليها " المرحلة الاشتراكية " وخلال هذه الفترة تتم مجموعة من التحولات الثورية ، لا يمكن أن تكون الدولة خلالها إلا أداة في يد الطبقة المسيطرة وهي " طبقة البروليتاريا " بالصورة التي تمكنها من التعجيل بإقامة المجتمع الشيوعي . وأن كانت الدولة في هذه الحالة تختلف عن مثيلاتها في المرحلة التاريخية السابقة فيما يتعلق بطبيعتها الطبقية ، وأشكال تنظيمها ، والدور الذي تلعبه .

فإذا كانت الدولة فى المرحلة الاستغلالية أداة لإخضاع الكثرة لإرادة القلة . فإن دولة ديكتاتورية البروليتاريا هى نظام حكم الطبقة العاملة التى تحطم بالتعاون مع أقسام الشعب العامل الأخرى استغلال القلة . وتبنى مجتمعاً لا توجد به طبقات متفاوتة (٥) بل ليس به طبقات من

- أنظر أيضاً: كمال صلاح محمد رحيم، السلطة في الفكرين الإسلامي والماركسي: دراسة مقارنة،

<sup>(</sup>١) ف. ج - افانا سييف ، مرجع سابق ، ص 278

<sup>.</sup> 202 ، 201 ص ص 201 ) ص النهضة العربية ، 208

<sup>(</sup>٢) ف . ج . افانا سييف ، مرجع سابق ، ص 279 .

<sup>(</sup>٣) أنظر : كوتافين ، مرجع سابق ، ص 22

<sup>. 280</sup> م ، مرجع سابق ، ، ص -

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع السابق ، ص 280 .

<sup>(</sup>٥) أنظر - كوتافين ، مرجع سابق ، ص 22 .

أساسه (1). كما أنها معجل لحركة التاريخ الذى يسير بشكل حتمى نحو المرحلة العليا منه – المرحلة الشيوعية – والتى تزول عندها كافة أشكال الاضطهاد والاستغلال التى قد تلجأ إليها الدولة ، ويتحقق فيها من ثم الحرية الحقيقية التى ينشدها كل إنسان . وهذا ما يجعل أى قهر أو عنف من دولة ديكتاتورية البروليتاريا أمراً مبرراً مادام ذلك لا يعدو أن يكون ضرورة مؤقتة تفرضها عملية التعجيل بالوصول إلى المجتمع الفردوسي(1)

جـ - المرحلة الشبوعية: تعد هذه المرحلة بمثابة المرحلة العليا فى التاريخ البشرى. والتى يحقق الإنسان خلالها حريته الحقيقية ، وتنتفى فيها شتى أشكال الاضطهاد الصادرة من قبل الدولة

وحالما يُقضى على الحكم الطبقى – كما يقول انجلز: " وعلى تصارع البقاء الفردى المستند إلى فوضى الإنتاج الموجودة لدينا ، وعلى التصادم والتطرف الناشئ عن هذه الأسباب . حالما يُقضى على كل ذلك لا يبقى شئ يحتاج إلى الضغط والإخضاع ، عندها تصبح الدولة ، كقوة إخضاعية خاصة ، غير ضرورية على الإطلاق . فالعمل الأول الذي تقوم به الدولة وتجعل نفسها بواسطته الممثل الحقيقي للمجتمع ككل – أي وضع يدها على أساليب الإنتاج باسم المجتمع – هذا العمل بالذات هو في الوقت ذاته أخر عمل مستقل تقوم به الدولة . ويصبح بالتالى تدخل الدولة في العلاقات الاجتماعية ، أمراً سطحياً ، وبعد هذا يزول من تلقاء نفسه ، وتحل

وإذا كان ماركس وانجلز يذهبان إلى أن الدولة ستذبل سريعاً بمجرد اختفاء التناقضات الطبقية ، فأن تروتسكى و لينين يذهبان إلى أن الدولة سوف يتم إخمادها تدريجياً (٤) .

محل حكم الأشخاص إدارة الأشياء .. الدولة لم يقضى عليها ، لقد ماتت تلقائياً " (") .

أما ستالين فقد وضع عقيدة جديدة للدولة ، حيث رأى أن قوة الدولة وجيشها وشرطتها ، سوف تظل هناك حاجة لهما ما دام الاتحاد السوفيتي محاط بالقوى الرأسمالية . (١) .

- R. C.Tucker (ed.), *The Marx - Engels Reader*, 2nd edition, (New York: W. W. Norton & Company 1978), p. 134.

<sup>(</sup>١) ذلك لأن طبقة البروليتاريا نفسها سوف تختفي عند تحقيق النصر

<sup>(</sup>٢) وهذا ما جعل ماركس يقول في كتابة " نقد برنامج حوته في عام 1875 : " بين المجتمع الرأسمالي والمجتمع الشيوعي ، تقع مرحلة تطور المجتمع الرأسمالي تحولاً فورياً إلى المجتمع الشيوعي . وتناسبها مرحلة انتقال سياسي لا يمكن أن تكون الدولة فيها سوى الدكتاتورية الثورية للبروليتاريا " .

<sup>-</sup> يورى بوبوف ، دراسات في الاقتصاد السياسي ، (موسكو: دار التقدم ، 1985) ، ص 135 .

<sup>(</sup>٣) أنظر : ملحم قربان ، القوة ، مرجع سابق ، ص ص 251 ، 252 .

<sup>(</sup>٤) فرانسوا تشاتل ، أوليفرديهمل ، مرجع سابق ، ص 359 .

# تقويم رؤية الماركسية لطبيعة الدولة :

الواقع أن رؤية الماركسية لطبيعة الدولة واجهت عدة انتقادات نافذة يمكن تلخيص أهمها فيما يلي :

- أن نظرة الماركسية للدولة مفرطة التبسيط لدرجة خطيرة فلم تعد الدولة فى البلدان الديموقراطية تلك الأداة أو اللجنة التنفيذية للطبقة المسيطرة . ولكنها أداه أية طبقة أو تحالف طبقى ينجح فى كسب ثقة الناخبين . فأحيانا ينجح كبار العمال ، وأحياناً أخرى ينجح الفلاحون أو العمال أو التحالف القائم بينهما (٢) .
  - أن رؤية الماركسية المتعلقة باتساع الصراع الطبقى المفضى إلى المرحلة الاشتراكية ، لم تتحقق والعكس هو الذى تحقق . فقد استطاعت البرجوازية إعادة توزيع الدخل القومى لصالح مجموع المواطنين بما فيهم البروليتاريا وان كانت احتفظت بالنصيب الأكبر ، إلا ألها سيطرت بذلك على الصراع الطبقى . وهذا ما ينفى ، إلى حد ما ، النظر إلى الدولة باعتبارها أداة قهر واستغلال فى يد الطبقة السيدة على الطبقة المسودة (٣) .
- فيما يتعلق بالقول بزوال الدولة "كأداة قهر "في المرحلة الشيوعية ، مردود عليه بأنه في كل الأحداث ينبغي أن تكون للمجتمع المعقد ورهن إشارته بعض أدوات القمع ، التي تمنع وصول الصراعات إلى نقطة الاشتعال ، وتكون في نفس الآن حارساً أميناً على المصالح العامة ، وهذا الصراع أمر وارد جداً لأن الحاجات غير محدودة والموارد محدودة ، ثما يعد عاملاً فعالا في إيجاد مثل هذا الصراع (٤٠) .
- إذا كان بلوغ التطور الاقتصادى بالشكل الذى يسمح بالإشباع التام للأفراد كافة فى المجتمع الاشتراكى ، يعتمد بشكل أساسى على جهاز الدولة . فإنه من غير المنظور استمرار هذه الوفرة فى الطور الشيوعى بدون تخطيط وتنسيق عام وشامل ، وهذا يقتضى وجود الدولة بالضورة (٥) .

<sup>(</sup>١) كوتافين ، مرجع سابق ، ص 25

<sup>-</sup> F . S . Siebert , T . Peterson , and W . Schramm , op . cit , P . : - أنظر أيضاً : . 114

<sup>(</sup>٢) سدين هوك ، مرجع سابق ، ص 68 .

<sup>(</sup>٣) أنظر : حامد عبد الماجد ، مرجع سابق ، ص 110

<sup>(</sup>٤) سديي هوك ، مرجع سابق ، ص 70 .

<sup>(</sup>٥) طارق حجى ، نقد الماركسية ، الطبعة الرابعة ، ( القاهرة : مكتبة نمضة مصر ، 1989 ) ص 41 .

وقد برهن واقع الدول الاشتراكية ، وحتى هذه اللحظة – بالنسبة للدول التى لازالت تتمسك بالتطبيق الاشتراكى – على أن زوال الدولة إنما هو مجرد افتراض نظرى لا أساس له من الواقع ، وأنه لا يعدو أن يكون حلما جميلا بزوال القهر والاستغلال الذى عانته البشرية فى كثير من مراحل تاريخها على يد السلطة الممثلة فى الدولة .

وبرهن الواقع الإعلامي – وكما سنعرض لذلك بشيء من التفصيل في الباب التالى – على أن الدولة في المرحلة الاشتراكية اتخذت من وسائل الإعلام أداة مهمة من أدوات تدعيم قوها وسيطرها حتى بعد القضاء على كل أثر للبرجوازية في مجتمعاها ، بل انحرف بعض قادة هذه البلدان في استخدامهم للسلطات الممنوحة لهم إلى هذه الوسائل ، بالصورة التي تخدم أهدافهم الذاتية وعلى رأسها بقائهم في مواقع السلطة (١)

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر : محمد سيد محمد ، **الإعلام والتنمية** ، ط 3 ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1985 ) ، ص 153 .

# المطلبالثين أ بطيعة للدول فالقالك الاجتماع الستمي

يتطلب فهم طبيعة الدولة فى الفكر الاجتماعى التنموى تفهم واقع مجتمعات العالم النامى ، والغايات التى تسعى إلى تحقيقها . وما بين واقع هذه المجتمعات وبين غاياتها يمكن تلمس طبيعة الدولة التى رأى الفكر التنموى أنها تناسب هذا الواقع ، ويمكنها تطويره إلى الأفضل .

ولما كان الباحث قد أستعرض الغايات التى تسعى إليها المجتمعات النامية فى الباب السابق، والتى يمكن إجمالها فى اللحاق بركب العالم المتقدم، فأن الحديث هنا يقتصر على استعراض سريع لأهم الملامح التى يتسم كها واقع هذه المجتمعات، وما ينبغى أن تكون عليه طبيعة الدولة فى هذه المجتمعات حتى يمكنها تحقيق هذه الغايات.

## واقع مجتمعات العالم النامى:

يتسم الواقع الذي تعيشه أغلب بلدان العالم النامي ، بالتشابه في عدد من الصفات والظروف التي تجعل إطلاق وصف واحد على هذه البلدان أمراً لا يفتقر إلى الدقة .

فأغلب هذه البلدان مازالت شابة وهشة وأغلبية شعوها - كما ذكرنا سلفاً - أمية ، وتفتقر إلى المؤسسات المستقرة (١) .

كما أن انتماءات أبنائها للجنس أو الدين أو الجماعة أو القبيلة أو العشيرة ، قد تفوق انتماءهم للدولة (7) وقد أنعكس ذلك – وبشكل تلقائى – فى غياب الشعور بالمواطنة ، التى هى أساس وحدة أى مجتمع وأيضاً غياب التراكم الحضارى بين أفراد المجتمع الواحد (7) .

ومن السمات التي تميز هذه البلدان أيضاً: الضعف الاقتصادى ، وعدم قدرة المؤسسات الاقتصادية بها على التنافس مع الشركات الدولية أو على الحلول محل بعض مشروعاتها كذلك غياب بعض مؤسسات المجتمع المدنى القادرة على تحقيق مصالح الأفراد بشكل مستقل عن

(١) انظر:

- R. Tatarian, op. cit. p. 43

- حول انعكاسات هذه التعددية على وحدة الدولة في أفريقيا على سبيل المثال أنظر:

- حمدي عبد الرحمن حسن ، مرجع سابق ، ص ص 27 ، 35 .

(٢) أنظر ، سويم العزى ، مرجع سابق ، ص 73 .

(٣) المرجع السابق ، ص 73 .

(٤) مصطفى كامل ، **دراسة فى النظرية السياسية** ، مرجع سابق ، ص 387 .

الدولة. وهذه المؤسسات إذا ما وُجدت ، فإنها تعانى غالباً من الضعف وعدم التنظيم . وهذه الوضعية تعود إلى ما ذكرناه سلفاً حول حداثة استقلال هذه المجتمعات ، وعدم وجود روح الاندماج الاجتماعية والاقتصادية والثقافية داخل الكثير منها ، كنتيجة لوجود الصراعات الطائفية والعرقية (١) .

# طبيعة الدولة التي تناسب واقع مجتمعات العالم الثالث:

لا يختلف الفكر الاجتماعي التنموى عن الفكر الاجتماعي الليبرالي أو الاشتراكي في النظر إلى الدولة على ألها "كيان آلى " أو " أداة اصطناعية " لها دور محدد في تحقيق غايات المجتمع العليا . وإنما أختلف هذا الفكر عنها في طرحه للدور الذي يمكن أن تقوم به هذه الأداة في تحقيق غايات المجتمع النامي . وقد جاء هذا الاختلاف كنتيجة للسمات الخاصة التي يتسم بها الإنسان في هذه المجتمعات ، وللظروف التاريخية والمجتمعية التي تعيشها هذه البلدان ، وكنتيجة أيضاً لفهم الفكر التنموي لطبيعة الحقيقة ومن يمتلكها .

وقد كان من الطبيعى – فى ضوء كل ذلك – أن ينظر الفكر الاجتماعى التنموى للدور الذى يمكن أن تقوم به الدولة ، بقيادة النخبة المثقفة ذات الدراية الكاملة بسبل التنمية ، فى تحقيق غايات المجتمع النامى ، على أنه دور قيادى . فمن خلالها يستطيع المجتمع أن يحقق تكامله وان ينصهر فى كل واحد  $^{(7)}$  ومن خلال جهازها الحكومى يمكن قيادة عملية التنمية  $^{(7)}$  فى شتى مناحيها " السياسية ، الاقتصادية ، الإعلامية ... الح ) بالشكل الذى يحقق استقرار المجتمع من ناحية ، ويقود خطاة نحو التقدم من ناحية أخرى .

وهذا لا يعنى أن دور الدولة سيظل دائماً أبداً يأخذ هذا الشكل القيادى . وإنما سوف ينتقل زمام المبادرة رويداً رويداً من يد الدولة إلى يد الأفراد ، بشكل يتناسب طردياً مع اقتراب هذه المجتمعات من تحقيق التقدم .

ورغم مرور ردح من الزمان إلا أن الصلاحيات الواسعة التى منحت للدولة لتحقيق الأهداف التنموية لم تستخدم فى تحقيق أهداف التنمية بقدر ما استخدمت فى تحقيق الأهداف الذاتية القابضين على زمام السلطة المتمتعين بهذه الصلاحيات . ولم يتحقق التقدم المنشود لأغلب هذه البلدان ، ولا تحقق فى الآن نفسه انتقال زمام السلطة من يد الدولة إلى يد الأفراد .

<sup>(</sup>١) أنظر : - سويم العزى ، مرجع سابق ، ص 74 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : احمد ابو زيد ، مرجع سابق ، ص 30 .

<sup>(</sup>٣) عبد الوهاب إبراهيم ، مقومات التنمية في العالم الثالث : مع دراسة للحالة المصرية ، رؤية من وجهة نظر علم الاجتماع ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1984 ) ص 103 .

# الهج حالثالث بطيعة الدول قال فالك الاجتماع الإسلام الم

ينظر الفكر الإسلامي – مثله في ذلك مثل نظريات الفكر الاجتماعي الوضعي محور اهتمام هذه الدراسة – إلى الدولة على ألها أداة أو "كيان آلى" يصمم للقيام بمهام معينة (1) ولا ينظر إليها على ألها غاية في ذاها ، ورغم ما يبدو من اتفاق ظاهرى بين نظرة الفكر الإسلامي هذه إلى طبيعة الدولة وبين نظرة مدارس الفكر الوضعى . إلا أن الاختلاف بينهما ، فيما يتعلق بالمهام الملقاة على عاتق هذه الأداة الاصطناعية " الدولة " ، اختلاف بين .

فالغايات التى تسعى الدولة فى جميع النظريات الوضعية للإسهام فى تحقيقها من خلال الاضطلاع بهذه المهام ، هى غايات الكوزمولوجيا العلمانية المنحصرة فى حيز هذه الدنيا . بينما الغايات التى تسعى الدولة المسلمة للإسهام فى تحقيقها ، هى غايات لا تقف عند حيز هذه الدنيا وحدها وإنما تمتد للآخرة . بل وتعد الآخرة هى الغاية الرئيسية (٢) . كما أن السبل التى تسعى خلالها الدولة فى شتى النظريات الاجتماعية الوضعية للإسهام فى تحقيق هذه الغايات ، هى سبل تتبدل وتدور فى فلك المصالح التى ترى الدولة ألها محققة لأهدافها حيثما دارت ، حتى لو خالفت فى ذلك أبسط القواعد الأخلاقية (٣) أما السبل التى تسعى خلالها الدولة المسلمة لتحقيق أهدافها فى ذلك أبسط القواعد الأخلاقية (٣)

(١) أنظر : محمد ضياء الدين الريس ، النظريات السياسية الإسلامية ، ط 6 ، ( القاهرة مكتبة دار التراث ، 1976 ) ص 303 .

<sup>- &</sup>quot; رغم أن الدولة المسلمة ليست فريضة قرآنية ولا ركنا من أركان " الدين " إلا أنه لا سبيل في حال غيابها إلى الوفاء بكل الفرائض القرآنية الاجتماعية والواجبات الإسلامية الكفائية التي يقع الإثم بالتقصير فيها على الأمة جمعاء ، والتي كانت لذلك أكبر من فروض الأعيان .. فوجوب " الدولة " إسلاميا راجع إلى كونما مما لا سبيل إلى أداء الواجب الديني إلا به .. ومن هنا تأتي علاقتها ؛ وعلاقة " السياسة " بـ " الدين " في منهج الإسلام . إنما " واجب مدني " اقتضاه ويقتضيه " الواجب الديني " الذي فرضه الله - سبحانه وتعالى - على المؤمنين بالإسلام ، والمشتمل على تحقيق الخير للإنسان في هذه الحياة "

<sup>-</sup> محمد عمارة ، الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية ، (القاهرة: دار الشروق ، 1988) ، م ص 210 .

<sup>(</sup>٢) فدولة الإسلام تنظر فى إعمالها إلى الآخرة على أنها الغاية ، وتقوم بكل أعمال الخير التى يأمر بما الدين ، والتي تؤدى إلى رضوان الله وتحقيق المطالب الروحية الإنسانية .

<sup>-</sup> محمد ضياء الدين الريس ، مرجع سابق ، ص 384 .

<sup>(</sup>٣) قارن : حامد عبد الماجد ، مرجع سابق ، ص ص 371 ، 372 .

فهى فى ملامحها العامة محددة ، وأبدية ، لا تتغير بتغير الزمان أو المكان ولا مجال أمامها للخروج عن صفتها عن الأخلاقيات التى يأمر الإسلام بها قيد أنملة ، وإن خرجت فهى فى هذه الحالة تخرج عن صفتها كدولة إسلامية (١) وذلك فى شتى تفاعلاتها مع مواطنيها ، أو مع غيرها من الدول أو غيرها من الشعوب ، وفى كافة مناحى الحياة " سياسية ، اقتصادية ، إعلامية ... الخ " .

# دولة الإسلام دولة عقائدية وأخلاقية :

يمكن القول أن أهم سمتين تميزان طبيعة الدولة المسلمة عن غيرها من الدول العلمانية ، وتنعكسان على طبيعة الدور الذي يمكن أن تلعبه في العملية الإعلامية في المجتمع المسلم هما كولها .

أ- دولة عقائدية: وهى كدولة عقائدية تتمثل جماع مهامها فى تمكين الفرد المسلم من اجتياز الاختبار الدنيوى ، والوصول إلى يوم الحساب مؤدياً لفروض دينه ، بعيداً عن ارتكاب ما حرمه الله (٢) ، وذلك من خلال المساهمة فى بناء ذلك الفرد المسلم العالم بأمور دينه العامل بما والمساهمة فى قيئة المناخ الذى يمكنه من الاضطلاع بما عليه من مهام يفرضها عليه إيمانه ، والذى يُقوم أى انحراف من قبله عن السلوك الإيماني القويم المنتظر منه .

ولا تقف انعكاسات سمة العقائدية – التي تتمحور حولها وظائف الدولة المسلمة – عند الاضطلاع بهذا الدور وإنما تمتد إلى ضرورة اضطلاعها بمهام الدعوة لهذه العقيدة في المحيط الخارجي ، فهي دولة أمة الشهادة "وَكَذَلِكَ مَعَلَناكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا " (٣) وهما يتها من أي طعن أو تشويه والرد على الافتراءات التي تثار حولها بالسبل المناسبة (١٠) .

وتعد هذه السمة المحدد الأساسى لحدود تدخل الدولة فى تأطير العملية الإعلامية فى المجتمع المسلم .

(٤) سوف يعرض الباحث لهذه المهام بشيء من التفصيل في الفصل التالي .

<sup>(</sup>١) فالإسلام لا يعتبر اسماً بل صفة ، تطلق على كل من أتخذ هذا الدين محوراً لحياته سواء أكان فرداً أم جماعة أم دولة .

<sup>-</sup> أنظر في هذا المعنى : سيد قطب ، في ظلال القرآن ، المجلد الأول ، الطبعة السادسة عشر ، ( القاهرة : دار الشروق ، 1983 ) ص 533 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : نيفين عبد الخالق ، "المعارضة في الفكر السياسي الإسلامي " ، رسالة دكتوراه غير منشورة ، ( حامعة القاهرة كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1983 ) ص 8 م .

<sup>(</sup>٣) البقرة ، آية 143

بـ حولة أخلاقية: ودولة الاسلام هنا من حيث الوسائل التى تستخدمها للاضطلاع بمهامها المناطة بما في المجتمع المسلم، بل في المجتمع الدولى، هى دولة أخلاقية، أى ألها دولة تلتزم في استخدامها لهذه الوسائل في تحقيق أغراضها بأخلاقيات الشرع الحنيف. وهذا ما يجعل علاقة هذه الدولة بأفرادها ومؤسسات المجتمع المدني فيها بل بالدول المحيطة بما محكومة بهذه الأخلاقيات التي حددها (١) ولا مجال أمامها للعدوان عليها بحجة اقتضاء المصلحة، اللهم إلا في الاستثناءات التي حددها الشريعة. وأى خروج من قبلها عن هذه القواعد الأخلاقية هو خروج – كما ذكرنا توا – عن صفاها كدولة إسلامية.

وهذا يعنى فيما يتعلق بالمجال الإعلامي أن هذه السمة لابد أن تحكم تدخل الدولة في تحديد الإطار الأمثل لحرية الممارسة الإعلامية ولحرية تملك وسائل الإعلام . ولابد أن تمثل الإطار الذي يحكم المواد التي تبثها هذه الوسائل ؛ والأغراض التي تسعى لتحقيقها من خلال بثها . ليست فقط على المستوى الداخلي وإنما أيضا على المستوى الدولي .

وعموما يمكن حصر أهم سمات الدولة المسلمة والتي تميزها عن غيرها من الدول فيما يلى – أن الله " سبحانه وتعالى " رأسها والقرآن كما تترل على النبي – صلى الله عليه وسلم – دستورها الوحيد .

- أن كلمات الله هي المشرع الوحيد وليس للجماعة أن تُجرى بها غير شرع الله .
- ان وظيفة دستور الحكومة وشكلها وأحكامها أبدية ولا يمكن تغييرها كيفما تغير الزمان أو المكان
  - أن الغاية من الحكومة هي إقامة الدين وتنفيذ كلمات الله (<sup>۲)</sup>.

وهكذا فالدور الذى ينبغى أن تقوم به الدولة المسلمة فى شتى مناحى الحياة " سياسية ، اقتصادية ، إعلامية ... الخ " لا يقف عند حدود الغايات الدنيوية العاجلة ، وإنما يتحدد أساساً تبعاً لمصالح الدين التى تستبطن فى جوهرها مصالح الدنيا والآخرة .

والدولة المسلمة في ترسيمها لحدود هذا الدور ، وسبل الاضطلاع به في شتى مناحي الحياة ، محكومة بقواعد الشرع وأخلاقياته ، وأي خروج منها عن حدود الشرع ، يعد خروجاً عن

- زينب رضوان ، مرجع سابق ، ص ص 113 ، 114 .

<sup>(</sup>١) أنظر في ذلك:

<sup>-</sup> محمد ضياء الدين الريس ، مرجع سابق ، ص 384 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : عبد الله محمد جمال الدين ، نظام الدولة في الإسلام ، ب ن ، 1983 ، ص 183 .

صفتها كدولة مسلمة ، وأى انغماس من قبلها فى تحقيق المصالح الدنيوية الأفرادها على حساب المصالح الأخروية يجعلها أقرب للدولة العلمانية منها للدولة المسلمة .

\* \*

من خلال استعراضنا السريع لطروحات النظريات الاجتماعية المختلفة بما فيها الإسلامية ، حول طبيعة الدولة ، والدور الذى تؤهلها طبيعتها هذه للاضطلاع به ، فى ميدان الإعلام وشتى ميادين الحياة ، والذى سنعرض له بشىء من التفصيل فى الفصل الثابى يمكن أن نخلص إلى ما يلى :

- هناك اتفاق بين النظريات الاجتماعية محور دراستنا بما فيها النظرية الإسلامية على
   النظر إلى الدولة على ألها أداة أو وسيلة وليست غاية فى ذاتها .
- أنه رغم الاتفاق على النظر إلى الدولة على ألها وسيلة ، إلا أن النظريات الوضعية تختلف عن النظرية الإسلامية في تحديد الغايات المطلوب من هذه الوسيلة الإسهام في تحقيقها . وهذا ما يجعل الدور المطلوب منها الإسهام بها في ميدان الإعلام وباقى ميادين الحياة مغايرا إلى حد كبير للدور المناط بالدولة في النظريات الوضعية .
- أن سبل قيام الدولة بدورها في تحقيق غايات المجتمع المسلم محددة بقواعد الشرع وأخلاقياته ، ولا مجال لأن تستخدم الأداة الإعلامية أو أى أداة أخرى من الأدوات المتاحة لها استخداما يخالفها . حتى لو بدا أن المصلحة تقتضى ذلك ، وهذا لا شك يجعل الدولة المسلمة تختلف اختلافا جوهرياً عن الدولة العلمانية في شتى النظريات الاجتماعية الوضعية ، التى تجعل من مصالحها المعيار الأساسى الذى تقيس عليه كيفية استغلالها لإمكاناتها الإعلامية وغيرها من الإمكانات التى ترى أن استخدامها يحقق هذه المصالح .
  - أن حدود تدخل الدولة المسلمة فى العملية الإعلامية محكوم بغايات الإسلام وقواعده وأخلاقياته ، وهى أمور ثابتة ، وليس عرضة للتغيير تبعاً للزمان أو المكان ، أو تبعاً لوجهة نظر مفكر أو فليسوف ، أو هوى حاكم أو سلطان .

نفاصم الرابع مقو لات الفكر اجتماعى حول بعلي عة العلاقت على العلاقت العلاقة عن الإنساران دون العلاقة عن العلاق

### تمى\_\_\_\_د :

لا تعدو طروحات النظريات الاجتماعية حول طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة أن تكون نتائجا طبيعة المقدمات التي تتبناها هذه النظريات حول طبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة .

ولما كان الباحث قد أجلى خلال تناوله النقدى لهذه المقدمات أهم جوانب القصور التى تشوبها ، هذا من ناحية ، واستعرض المقدمات الإسلامية المناظرة لها ، ومدى الاختلاف بينها وبين هذه المقدمات من ناحية أخرى ، فإن هذا يجعل الباحث يكتفى باستعراض أهم الانعكاسات السلبية التى ترتبت على القصور الذى يشوبها فى أرض الواقع ، سواء الواقع الإعلامى خاصة .

وإن كان ما يستعرضه الباحث فيما يتعلق بالواقع الإعلامي لا يعدو أن يكون إشارات سريعة لهذا الواقع أما التناول الموسع لها فسوف يتم في الباب التالي بعون الله .

وينقسم هذا الفصل - مثله في ذلك مثل الفصول السابقة - إلى ثلاث مباحث هي :

المبحث ا .ول : طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة في الفكر الاجتماعي والليبرالي .

الهج حثالثًا و ً: طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة فى الفكرين الاجتماعيين الاشتراكى والتنموى .

الهب حشال الله : طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة في الفكر الاجتماعي الإسلامي .

# البهاحث الأول بطيعة العقلاة بيء الإنسان وللدول فالفلكر المجتماع لطلهبرال أ

تشكلت طروحات الفكر الليبرالى – بمرحلتيه – حول طبيعة العلاقة التى ينبغى أن تسود بين الإنسان والدولة – والتى ترى ألها السبيل الأمثل لتحقيق غايات الكوزمولوجيا العلمانية – تبعاً لما تبنته من فرضيات حول طبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة وطبيعة الدولة .

وفيما يلى نعرض – وبشكل موجز – للملامح العامة لطروحات كل مرحلة من مرحلتى الليبرالية حول هذه العلاقة ، وملامح الفكر الإعلامي الذي أفرزته هذه العلاقة ، وأهم النتائج التي ترتبت على تبنى المجتمعات الغربية من طروحات الفكر الليبرالي في هذا الصدد سواء على الواقع الإعلامي منه بصفة خاصة .

# المطلب الأول بطيعة العظة بيء الإنسان والدولة وللمسال المطلحة العظمة العلم المطلحة الم

فى ضوء فهم الليبرالية التقليدية لطبيعة الإنسان على أنه أساساً كائن عقلانى وأخلاقى ، وأنه يمتلك حقوقاً طبيعية لصيقة به بحكم إنسانيته ، وأن أى اعتداء عليها يعد انتقاصا من إنسانيته . وفى ضوء نظر هما للحقيقة على ألها كتاب مفتوح يستطيع كل إنسان أن يفك رموزه إذا ما أستخدم عقلة استخداما سليماً ، وأن عقلانيته وأخلاقياته سوف تدفعانه لمواءمة سلوكه معها . وفى ضوء نظر هما للدولة " ممثلة فى الحكومة " على ألها شر لابد منه ، وألها تكون فى أفضل صورها عندما تحكم أقل . فى ضوء كل ذلك كان من الطبيعي أن تعلى الليبرالية الفرد على الدولة فى ميزان القيم ، وأن تنظر إليه على أنه القاضى الأمثل فى الحكم على صالحه ، وأنه هو الوسيلة والغاية فى الآن نفسه ، وأنه – من ثم – يجب تركه حراً فى تحقيق مصالحه دونما تدخل من قبل الدولة أو الآخرين فى شئونه ، وأن تعمل على تحرير سلوكه من كافة القيود إلا الضرورى منها استنادا إلى أن حاسة الخلقية سوف تدفعه للالتزام الذاتى بواجباته قبل مجتمعة وقبل أقرانه . وفى ضوء نظرها لطبيعة الدولة كان من الطبيعي أن تعمل على تضييق تدخلها فى شئونه إلى أبعد حد ممكن .

وحتى تضع الليبرالية تصورها لحدود تدخل الدولة فى شئون الأفراد فى شكل يمكن قبوله لجأت إلى استخدام نظرية العقد الاجتماعي .

# نظرية العقد الاجتماعي وتأطير العلاقة بين الإنسان والدولة :

فى ضوء التصور الذى تبنته الليبرالية حول طبيعة الإنسان على أنه وحدة مستقلة ، وله وجود سابق على المجتمع – وذلك استنادا إلى النظرية الذرية القائلة بأن خواص المواد كلها تحددها طبيعة الذرات المستقلة التي تتكون منها (١) ، وأنه يمتلك حقوقاً وحريات طبيعية نابعة من كونه إنساناً ، وهي – كما جاء في إعلان حقوق الإنسان والمواطن الذى وضعته الثورة الفرنسية ونصت عليه في مادها الثامنة منها – الغاية من كل مجتمع سياسي . وهذه الحقوق هي الحرية ، الملكية ، الأمن ، مقاومة التعسف (٢) . وفي ضوء نظرها لباقي سمات الطبيعة الإنسانية ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة ، كان من الطبيعي أن ترى أن الكيان الاجتماعي الذي يناسب هذا الكائن ، هو ذلك الكيان الذي يحافظ له على هذه الحقوق ، ويتيح له التمتع ها في أمن وطمأنينة .

وتتلخص نظرية العقد الاجتماعي – التي لجأت إليها الليبرالية لوضع تصور لهذا الكيان الاجتماعي ولطبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة – في القول بأن العلاقة بين الفرد أو مجموع الأفراد والدولة ممثلة في السلطة الحاكمة هي ، أساسا ، قائمة على تعاقد يقضى بتنازل الأفراد عن بعض حرياهم في سبيل قيام السلطة بالمحافظة على باقى الحريات وتوفير المناخ الأمن للتمتع بها ، من خلال حماية الفرد من اعتداء الآخرين على هذه الحقوق ، وحماية الوطن من أي اعتداء خارجي . وأي تواني في هذه المهام ، أو أي تدخل من قبل الدولة في حقوق الأفراد الطبيعيين أو القوانين الطبيعية التي تنظمها ، يعني إخلال السلطة بشروط التعاقد ، ومن ثم يصبح من حق المحكومين تغييرها حتى ولو كان ذلك بالثورة (٣) .

### ملامم العلاقة بين الإنسان والدولة في ضوء نظرية التعاقد:

رأت الليبرالية – فى ضوء هذه النظرية – أنه ليس هناك أى التزام إيجابى على الدولة قبل الفرد ، أو ألها غير مطالبة بأن تأخذ على عاتقها تحقيق الخير العام " الصالح العام " وإنما يقع عبء ذلك على الأفراد من خلال إعطائهم الحرية الكاملة فى السعى لتحقيق مصالحهم

مالك أبو شهيوة و"آخرون" ، مرجع سابق ، ص 274 .

<sup>(</sup>١) حول استفادة الفكر الليبرالي من النظرية الذرية أنظر:

<sup>(</sup>٢) عبد السميع الهراوي ، مرجع سابق ، ص ص 44 ، 45 .

<sup>(</sup>٣) حول تفاصيل نظرية العقد الاجتماعي أنظر:

<sup>-</sup> أميرة حلمي مطر ، مرجع سابق ، ص ص 96،100.

الشخصية ، الذين هم الأكثر دراية بها من الدولة ، والتي تتكون من مجموعها المصلحة العامة للمجتمع (1) .

وكل ما يطلب منها هو قميئة المناخ الذى يمكن أن يمارس الفرد خلاله نشاطه بحرية (<sup>۲)</sup> وما يتطلبه ذلك من المحافظة على البلاد من الهجمات الخارجية ، والسهر على الأمن والنظام فى الداخل ، وإقامة القضاء بين الناس . أما غير ذلك من مجالات فهو محظور عليها . فلا يجوز لها التدخل فى الحياة الاقتصادية أو الاجتماعية (<sup>۳)</sup> ، لأن مثل هذا التدخل يقتل الثقة فى الأفراد ولا يجعلهم قادرين على الاعتماد على أنفسهم (<sup>٤)</sup> .

والدولة – فيما يتعلق بحريات الفرد – ليس لها أن تتدخل فيها وليس لها إلا أن تمارس بشأنها اختصاصات سلبية . وكل ما يسمح لها به ، في هذا الصدد ، هو تنظيم سبل التمتع بهذه الحريات ، وسبل حمايتها والحفاظ عليها .

وتنقسم هذه الحقوق والحريات التي يفرض العقد الاجتماعي على الدولة صيانتها وعدم الاعتداء عليها إلى أربعة أشكال هي :

أ – الحريات الشخصية وتشمل: حرية التنقل ، حق الأمن ، حرمة السكن ...... الخ .
 ب – الحريات الفكرية وتشمل: حرية العقيدة – والديانة – وحرية التعليم – وحرية الجماعة – وحرية الرأى .

- F . S . Siebert , T . Perterson and W . Schramm , op. cit, p 96 . : نظر (۲) انظر

- حماية الدولة وحماية الأفراد من أى عدوان خارجى - حماية الأفراد من بعضهم البعض - حماية الملكية الخاصة - فرض احترام العقود والالتزامات حماية لحقوق الأفراد. - حماية الأفراد من الكوارث غير المتوقعة أنظر: بطرس غالى ، خيرى عيسى ، مرجع سابق ، ص 422 .

. 423 مرجع سابق ، ص عيسى ، مرجع سابق ، ص 423 . (٤)

<sup>(</sup>١) هالة أبو بكر سعودي ، مرجع سابق ، ص ص 99 .

<sup>(</sup>٣) تتلخص وظائف الحكومة وفقاً لهذه النظرية فيما يلي :

<sup>-</sup> فهي لا تجيز للدولة تملك أي مشروع اقتصادي يستطيع الأفراد إقامته .

<sup>-</sup> رمزي زكي ، مرجع سابق ، ص 42 .

د – الحريات الاقتصادية وتتضمن : – حرية التملك ، حق الملكية والصناعة والزراعة والتجارة وما إلى ذلك (١) .

وتعد حرية التملك واحدة من أهم الحريات التى شدد عليها الفكر الليبرالى ، ليس فقط الألها حق طبيعي للفرد ، ولكن لأن النظام الاقتصادى لا ينبغي أن تتدخل الدولة فيه لأنه محكوم بقوانين طبيعية (٢) . وهذه القوانين تعمل بشكل تلقائي لا يد للإنسان فيها ، وهذه القوانين هي التي تحقق المصلحة العامة على أحسن وجهة . لألها إذ تترك للأفراد حرية ممارسة نشاطهم الاقتصادى ، فألهم سيبذلون غاية جهودهم في خدمة مصالحهم الشخصية . وبالتالى تحقيق المصلحة العامة على أحسن وجه . فالأفراد في سعيهم لتحقيق مصالحهم يتنافسون ، وهذا التنافس نفسه يدفع الأفراد لتحقيق أكبر ربح ، ويحسن وسائل الإنتاج . ورغم أنه مقصود به الغرض الخاص ، إلا أنه في ظل النافسة الحرة يؤدى في النهاية إلى تحقيق الخير العام ، والرفاهية العامة للمجتمع بأسره (٣) ، وأى اضطراب يحدث في نظام المنافسة الكاملة ، فإن ثمة قوى طبيعية مضادة ، أطلق عليها آدم سميث اليد الخفية ، ما تلبث أن يفرزها هذا الجهاز – هو طبيعية مضادة ، أطلق عليها آدم سميث الله الذي ينظم نفسه بنفسه ، في عملية أطلق عليها "عملية التصحيح الذاتي " – أن تعيد الأمور في نصائها الطبيعي دونما حاجة لتدخل حكومة أو "عملية التصحيح الذاتي " – أن تعيد الأمور في نصائها الطبيعي دونما حاجة لتدخل حكومة أو أفراد (٤) .

وهكذا ذهبت الليبرالية إلى أن هذا الشكل من العلاقة بين الإنسان والدولة ، والذى يترك المجتمع ينمو بشكل طبيعى من خلال التنافس الحر بين الأفراد ، وسعى كل فرد لمصلحته الذاتية بحرية تامة ، ودون إى إعاقة من القوى الخارجية بما فيها الدولة ، كفيل بأن يحقق فى النهاية الصالح العام للمجتمع بأسره وأن يدفع به فى مدارج الرقى والتقدم .

<sup>(</sup>١) للمزيد حول هذه الحريات أنظر:

<sup>-</sup> ثروت بدوي ، مرجع سابق ، ص ص 372 ، 381 .

<sup>(</sup>٢) حتى إن المادة الأساسية في دساتير القرن التاسع البرجوازية كانت تنص على قداسة الملكية الخاصة ".

<sup>-</sup> جفرى براون ، المدنية الأوربية فى القرن التاسع عشر ، 1814 ، 1815 ، ترجمة : محمد أحمد على ، الألف كتاب (602) ، ( القاهرة : دار نهضة مصر ، 1966 ) ص 79 .

<sup>. 98</sup> سابق ، ص $^{\circ}$  ، مرجع سابق ، ص $^{\circ}$  ، ص

<sup>. 43 ، 42</sup> ص ص ص على انظر : رمزى زكى ، مرجع سابق ، ص ص 42 ، 43 .

# ملامم الفلسفة الإعلامية التى تشكلت فى ضوء رؤية الليبرالية لما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان والدولة :

تعد طروحات الفكر الاجتماعي الليبرالي – مثلها في ذلك مثل باقي النظريات الاجتماعية – حول طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة ، والتي تشكلت على ضوء نظرقها لطبيعة الإنسان وطبيعة الخقيقة وطبيعة الدولة ، بمثابة المحدد الأساسي الذي تشكلت على هداه طروحات الجانب الإعلامي من هذا الفكر الاجتماعي حول حرية الممارسة الإعلامية ، وحرية تملك وسائل الإعلام ، والتي تحدد على هداها الطرف الفاعل – أو على الأقل الأكثر فاعليه – في الاضطلاع بالوظائف التي يلقيها المجتمع على كاهل وسائل الإعلام وكيفية القيام كها ، بالصورة التي تسهم من خلالها في تحقيق غايات المجتمع ، وهو الهدف النهائي لأي فلسفة إعلامية .

# انعكاسات مقولات الفكر الليبرالى حول العلاقة بين الإنسان والدولة على حرية الممارسة الإعلامية:

لما كانت الليبرالية تعلى الفرد على الدولة ، وتجعل من الدولة أداة لحفظ حقوقه وحرياته الطبيعية ، ولما كانت حرية الرأى – وما تتضمنه من حرية الوصول إلى المعلومات والآراء والأفكار وحرية نشرها ، – تعد واحدة من أهم هذه الحريات ، حتى أن البعض أطلق عليها "حرية الحريات " (') . ولما كانت ترى أن حاسة الفرد الأخلاقية سوف تدفعه لاستخدام هذه الحرية استخداماً مسئولاً وبصورة ذاتية . فقد كان من الطبيعي أن تعمل فلسفة الإعلام الليبرالي على التنظير للكيفية التي يمكن للفرد خلالها ممارسة هذه الحرية بدون عوائق من قبل الدولة أو أى قوى أخرى . وأن تمنع الدولة من التدخل في ممارسته لهذه الحريات ، إلا في حالات استثنائية نادرة يبدو فيها وبشكل واضح ألها تؤدى إلى إلحاق الضرر بأفراد آخرين أو بأمن المجتمع عامة . وإذا حدث هذا التدخل فلابد أن يتم بشكل قضائي .

وعلى ضوء ذلك عمل الفكر الليبرالى على وضع مخطط يحدد حريات الفرد الإعلامية ، وللحالات المسموح للدولة أن تتدخل عندها للتصدى لهذه الحريات ، وسبل هذا التدخل وأهدافه ، وهذا ما سنعرض له بشيء من التفصيل في الباب التالى .

انعكاسات مقولات الفكر الليبرالى حول العلاقة بين الإنسان والدولة على حرية تملك وسائل الإعلام:

<sup>(</sup>١) أنظر : - رجاء على العزبي ، مرجع سابق ، ص 48 .

استوحت فلسفة الإعلام الليبرالى مقولاتها حول تملك وسائل الإعلام من النظرية الاقتصادية الليبرالية التى تنادى بعدم تدخل الحكومة فى التملك والإنتاج ، على أساس أن هذا التدخل يعرقل عمل قوانين الطبيعة ، ونادت بضرورة تنافس الآراء والأفكار فى سوق حرة ، ورأت أن سوق الآراء والأفكار يكاد يماثل السوق الرأسمالية ذاتها حيث يطرح فيها – بكل حرية – أى رأى كما تطرح السلعة التجارية فى السوق (() وكما توفر سوق السلع اختيار أفضل السلع للمستهلك ، فإن سوق الآراء والأفكار سوف توفر له أفضل اختيار للحقيقة () ولكون الإنسان عاقلاً فأنه سوف يستطيع الفصل بين الحقيقة والزيف () .

وحتى يمكن إقامة هذه السوق الحرة رأت الفلسفة الليبرالية ضرورة أن تكون حرية تملك وسائل الإعلام متاحة أمام الجميع ، وكذلك تملك جميع الوسائل المادية اللازمة للإعلام (<sup>٤)</sup> .

وعلى غرار تحريم النظرية الاقتصادية الليبرالية لتدخل الحكومة فى إقامة المشاريع الاقتصادية ، حرمت الفلسفة الإعلامية على الحكومة إقامة مشروعات إعلامية ، ذلك لأنما رأت أنها تمتلك قدرات تنافسية كفيلة بأن ترجح كفتها فى السوق الحرة للآراء والأفكار والمعلومات ، وهذا ما يتنافى مع مبدأ التوازن الذي يتطلبه السوق (٥).

#### انعكاساتما على وظائف وسائل الإعلام:

لما كانت الليبرالية تنظر إلى الإنسان على أنه الغاية والوسيلة فى الآن ذاته ، وأن الحكومة ليست إلا أداة لتهيئة المناخ الذى يحقق فيه غاياته على النحو الأمثل . فقد كان من الطبيعى أن يكون الدور المنتظر من الآلة الإعلامية الاضطلاع به فى تحقيق غايات المجتمع الليبرالي هو مهمة الأفراد وليست الحكومة . وعلى ضوء نظرها للإنسان على أنه كائن أخلاقي ، رأت أنه سوف يلتزم بواجباته كقائم بالاتصال نحو مجتمعة التزاما ذاتياً ، ودونما حاجة لفرضها عليه . ورأت أن الحرية غير المقيدة ، إذا اقترنت بعقل الإنسان وضميره سوف تؤمن صحافة قادرة على تلبية احتياجات المجتمع (٢) .

- F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit, p 77

<sup>(</sup>١) محمد عصفور ، أزمة الحريات في الفكرين الشرقى والغربي ، مرجع سابق ، ص ص 11 ، 13

<sup>(</sup>٢) رودني سموللا ، مرجع سابق ، ص 18 .

<sup>(</sup>٤) محمد أحمد البادى ، "مشكلة الاحتكار الصحفى في المجتمع الرأسمالي " ، رسالة ماجستير غير منشورة ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1968م ) ص 186 .

<sup>(</sup>٥) أنظر : محمد سيد محمد ، المسئولية الإعلامية في الإسلام ، مرجع سابق ، ص 222 .

<sup>(</sup>٦) وليام ل. ريفرز و "آخرون" ، مرجع سابق ، ص 112 .

# تقويم رؤية الفكر الليبرالى لما ينبغى أن تكون عليه علاقة الإنسان بالدولة :

كان من الطبيعى أن توجه سهام النقد للفكرة الأساسية التى تبنتها الليبرالية كإطار عام للعلاقة بين الإنسان والدولة ، وهى فكرة العقد الاجتماعى ، وذلك فى ظل الانتقادات التى وجهت للحقوق الطبيعية وللقانون الطبيعى الذى استندت إليه هذه الحقوق (والتى أشرنا إليها فى موضع سابق) . ولعل أقوى الانتقادات التى وجهت إليها هى القول بألها فكرة خيالية ولا أساس لها من الواقع ، فهى مجرد فكرة نظرية محضة تمدف إلى تبرير حق الحكومين فى التمرد أو الثورة على الحاكم لكنها ليست فكرة حقيقية عن شئ وقع فعلاً  $\binom{(1)}{2}$ .

كما أن حرية التعاقد – التي تقول بها هذه النظرية – لا معنى لها إلا إذا تحققت داخل إطار المساواة في المساومة . فكما أتضح منذ البداية أن المساواة أمام القانون ليست لها معنى إلا إذا كان للمواطن ثروة يشترى بها هذه المساواة (٢٠) .

كما أن قصر دور الدولة – فى هذا التعاقد – على التدخل السلبي دون أن يعطيها الحق فى التدخل بشكل يحدث التوازن بين المصالح المتضاربة للأقوياء والضعفاء ، أو يلقى عليها أى دور إيجابى فى تحقيق غايات المجتمع الليبرائى ، كان من الطبيعى أن يؤدى استغلال هذا التهميش لدور الدولة من قبل بعض الأفراد ذوى القوة الاقتصادية لتلبية مآربهم الذاتية ، ولو على حساب غيرهم من الأفراد أو حتى المجتمع بأسره . وهذا ما حدث بالفعل وأدى إلى احتكار هؤلاء الأقوياء للسوق والقضاء على المنافسة الحرة . كما عملوا من ناحية أخرى على السيطرة على السلطة السياسية ، بالصورة التي تمكنهم من جعل الحكومة ممثلة لهم ومعبرة عن مصالحهم وخاضعة لرؤيتهم فى إدارة الشئون السياسية والاقتصادية (٣) .

<sup>(</sup>١) أنظر ، عبد الرحمن بدوي ، مرجع سابق ، ص 118 .

<sup>(</sup>٢) هارولد لاسكى ، محنة الديموقراطية ، سلسلة اخترنا لك ( 65 ) ب ت ص 78 .

<sup>(</sup>٣) أنظر ، منير شفيق ، الإسلام ومواجهة الدولة الحديثة ، (تونس: دار البرق ، 1988) ، ص 17 - وفي ذلك يقول " بنيامين ليه " وهو من زعماء القوى المحافظة المناصرة للملكية : " إن السلطة والممتلكات قد ينفصلا فترة من الوقت بالقوة أو الخداع ولكنهما لا يفترقان قط . إذ أنه بمجرد الشعور بوخزة الانفصال . . فإن الممتلكات سوف تشترى السلطة ، أو أن السلطة سوف تقفز على الممتلكات وبأى طريق من الطرق فلابد من انتهاء الحكم الحر"

وقد كان من الطبيعى – فى ظل ذلك – أن يخفق المجتمع الليبرالى فى تحقيق الغايات التى يسعى إليها ، وألا تتحقق فى ظلاله الرفاهية ومقومات السعادة المادية إلا لأبناء الطبقة الرأسمالية ، وعلى حساب بؤس وشقاء الطبقات العاملة . وهذا ما دفع هارولد لاسكى لأن يقول: " أن ثمار المذهب الذى ينادى بعدم تدخل الدولة فى شئون الفرد الاقتصادية ، كانت من البشاعة بمكان بحيث عجز دعاة المذهب أنفسهم عن الدفاع عنها " (١) .

وأما على المستوى الإعلامي – وكما سنعرض لذلك بالتفصيل في الباب التالى – فقد كان من الطبيعي أن يسيطر الاقتصاد – في ضوء سيطرته على السياسية – على وسائل الإعلام (٢). وأن يعطى عدم تدخل الحكومة في تملك وسائل الإعلام الفرصة أمام الرأسماليين لاحتكار سوق الأفكار . كما أن الحريات الإعلامية المبالغ فيها الممنوحة للفرد أسىء استخدامها بصورة جعلت الصحافة تنحرف بعيداً عن رسالتها ، وتصبح عائقاً أمام التقدم الاجتماعي بدلاً من أن تصبح محفزاً له .

- روبرت أ . دال ، مقدمة إلى الطريقة الاقتصادية ، ترجمة : محمد مصطفى غنيم ، ( القاهرة : الدار الدولية للنشر والتوزيع ، 1992 ) ص 62

<sup>(</sup>١) هارولد لاسكي ، مرجع سابق ، ص 17 .

<sup>-</sup> Ali A - Karni, "Toward a General Theory of Mass Communication, (۲) A Preliminary Discussion" in *Communication Research*, issue N. (Cairo University, Faculty of Mass Communication, Jan, 1991), p. 92.

# المطلبالثال أ بطيعة العظة بيء الإنسدان والدولة أ لطهبال عالىم حدثة

كان من الطبيعي ، في ظل التطورات الفكرية والمجتمعية التي أدت إلى أحداث تعديلات في الفكر الليبرالي بأسره – والتي أشرنا إليها في أكثر من موضع سابق – أن يتم تعديل طروحات الليبرالية المحدثة حول طبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة ، بالصورة التي تتماشي مع هذه التطورات ، وتعد أهم هذه التطورات بل والمقدمة الأساسية التي انبنت عليها هذه التطورات هي تغيير نظرة الفكر الليبرالي إلى طبيعة الإنسان ، والذي لم يعد ينظر إليه على انه كائن سابق في وجودة على الجماعة ، يمتلك خصائصا مستقلة ، ويتمتع بحقوق طبيعية لا مجال للمساس كها . ويدعم حقه في التمتع كها باعتباره كائناً يتسم في تصرفاته بالعقلانية والأخلاقية . إنما نظر إليه على أنه كائن لا يدرك ذاته – حسب تعبير ت . هـ . جرين – إلا في سياق المجتمع (۱) ، وأن ما يتمتع به من حقوق وحريات تقابله ضرورة تحمل واجبات في سياق المجتمع ، وأن عقلانيته لا تقوده بالضرورة إلى اكتشاف الحقيقة ؛ لكون أخقيقة نسبية غالباً ، وأنه حتى لو استطاع أن يكتشف الحقيقة فإن حاسته الخلقية لا تعد ضمانا حقيقي لإلزامه كها ، فهناك احتمال قائم لانحراف مسلكه بعيداً عما يدرك من حقائق بما قد عقيه عليه أهواؤه ومصالحه .

وفى ضوء هذه التطورات التى أدخلت على نظرة الفكر الليبرالى لطبيعة الإنسان ولطبيعة الحقيقة ، وفى ضوء ما ترتبت على حصر دور الدولة فى الجانب الحمائى – نتيجة للنظر إليها على ألها شر لا بد منه – من إخفاق التصور الذى أقيم على هذه النظرة حول طبيعة العلاقة بين الإنسان وبين الدولة . فى ضوء كل ذلك أعاد الفكر الليبرالى النظر فى طبيعة الدولة ، وفى الدور الذى يمكنها الاضطلاع به فى تحقيق غايات المجتمع ، وألقى عليها عبئاً كبيراً فى تحقيق المجتمع الرفاهية الذى عمل على التنظير له . وعمل على تعديل طروحاته حول ما ينبغى أن تكون عليه علاقة الإنسان بالدولة فى شتى مجالات الحياة " السياسية ، الاقتصادية ، الإعلامية ... الخ .

<sup>-</sup> R . Bellamy, *Liberalism and Modern Society* , (London : - : انظر ۱) Polity Press 1992 ) P . 36 .

## الملامم العامة لعلاقة الإنسان بالدولة في الليبرالية المحدثة :

إذا كان التصور الذى طرحته الليبرالية التقليدية حول العلاقة بين الإنسان والدولة قد حصر هذا الدور في الجانب الحمائي ، فإن فشل هذا التصور عملياً وقصوره نظرياً ، قد جعل الليبرالية المحدثة تطرح تصوراً جديداً يلقى على الدولة التزامات إيجابية قبل الفرد ، ويلقى على الفرد أيضاً التزامات إيجابية وبشكل صريح – وليست بشكل ضمنى كما كان في الليبرالية التقليدية – قبل أقرانه ومجتمعه عامة . حيث لم تعد الليبرالية تنظر إلى حقوق الفرد وحرياته على ألها امتيازات لصيقة به لا يحق لأحد أن يطالبه بالتزامات مقابلة لها . بل أصبحت تميل إلى النظر إلى هذه الحقوق والحريات – ولا سيما الحريات الاقتصادية – على ألها وظائف اجتماعية لهدف إلى خدمة الصالح العام للجماعة ، أكثر منها حقوقاً فردية لأصحابها " (') . وهذا – لا شك – جعل الليبرالية تطلب منه أن يحد من تطلعاته إلى الحرية في ضوء المصالح الاجتماعية العامة ؛ شعوراً منه بالمسئولية قبل الصالح العام (٢) .

ولما كانت احتمالية انحراف الفرد في استخدام هذه الحقوق والحريات أمراً قائماً أثبته الواقع فعلاً ، هذا من ناحية ، ولما كانت احتمالية عدم توافر فرصة حقيقية لتمتع الفرد بهذه الحقوق ، بل ووجود تهديد لها من قبل جهات خارج الدولة (شركات خاصة ، أفراد ، هيئات ) أمراً وارداً بل وقائماً فعلاً من ناحية ثانية ، فقد ألقت الليبرالية المحدثة على الدولة دوراً مهماً في معالجة مثل هذه الأوضاع . فهي من ناحية أباحت لها التدخل في الحالات التي قد تطغى فيها الحريات الفردية على الصالح العام ، وقد لا يتحمل الفرد مسئولياته الاجتماعية في تمتعه بها ، وأباحت تدخلها في المجال الاقتصادي بالشكل الذي يمكنها من إزاحة المعوقات التي تقف في سبيل حرية التنافس ، والتي تبدو بكل وضوح في الاحتكارات الضخمة التي هددت بشكل واضح فكرة السوق الحرة . وظهرت في هذا الصدد نظرية كيثر (٣) التي رأت عدم جدوى مبدأ الحرية الاقتصادية المطلقة ، وفكرة التوازن التلقائي . وحبذت تدخل الدولة في النشاط مبدأ الحرية الاقتصادية المطلقة ، وفكرة التوازن التلقائي . وحبذت تدخل الدولة في النشاط

<sup>(</sup>١) حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص 91 .

<sup>-</sup> أنظر أيضاً : مجموعة باحثين ، مرجع سابق ، ص 210

<sup>-</sup> أحمد عباس عبد البديع ، تدخل الدولة ومدى اتساع مجالات السلطة العامة ، (القاهرة: دار النهضة العربية ، 1971) ، ص 277

<sup>–</sup> جورج ہے . سباین ، مرجع سابق ، الجزء الرابع ص 963 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : مالك أبو شهيوة و" آخرون" ، مرجع سابق ، ص 276 .

<sup>(</sup>٣) حول نظرية كيتر ، أنظر :

<sup>-</sup> مصطفى كامل السيد ، دراسة في النظرية السياسية ، مرجع سابق ، ص ص 171 ، 174 .

الاقتصادى لمقاومة هذه الاحتكارات ، ولعلاج العيوب الهيكلية الخاصة بالأزمات الدورية والبطالة وضعف الاستثمار والتضخم (١).

وهي من ناحية ثانية ألقت عليها مسئولية قيئة الفرصة أمام غير القادرين على التمتع بالحريات والحقوق المكفولة لهم ، وذلك من خلال فرض مجموعة من الحقوق الاجتماعية التي توجب عليها مجموعة التزامات إيجابية قبل الأفراد ، مثل التدخل لتحسين أوضاع العمال والإسهام في توفير فرص العمل ، وإعانات البطالة ، وإيجاد تأمينات ومعاشات ، وما إلى ذلك من سبل تمكنها مـن الإسهام في تحقيق الرفاهية لأكبر عدد من مواطنيها (٢) وتمكينهم من تطوير ذواهم أخلاقياً إلى أقصى حد ممكن من خلال الإسهام في خلق الأوضاع الاجتماعية التي تمكنهم من ذلك (٣).

# انعكاسات طروحات الليبرالية المحدثة حول العلاقة بين الإنسان والدولة على الفكر الإعلامي:

كان من الطبيعي أن تنعكس طروحات الليبرالية المحدثة حول حقوق الفرد وحرياته ، والالتزامات التي ينبغي أن يتحملها الفرد مقابل التمتع بهذه الحريات ، والدور الذي يمكن أن تقوم به الدولة في مواجهة انحرافات الفرد في استخدام هذه الحقوق ، وفي هيئة السبل التي تمكن الفرد من التمتع بما ، على الفكر الإعلامي الذي أفرزته هذه النظرية ، بشكل جعل هذا الفكر يغاير الفكر الإعلامي في أهابه التقليدي في نقاط جوهرية:

## ويمكن تلخيص أهم هذه الانعكاسات فيما يلي:

- أدى فهم الليبرالية المحدثة لحريات الفرد الماثل في أن حقه في التمتع بها يفرض عليه قبول التزامات وواجبات معينة قبل مجتمعه ، إلى إحداث تغير مهما في مفهوم الحرية الإعلامية لديها . فلم يعد الفكر الإعلامي الذي أفرزته ينظر إلى حق الفرد في التعبير كحق مطلق ، لا

- R. Bellamy, op. cit, p. 39

<sup>(</sup>١) وللمزيد حول دور الدولة في الليبرالية المحدثة أنظر:

<sup>-</sup> فؤاد مرسى ، الرأسمالية تجدد نفسها ، سلسلة عالم المعرفة ، عدد 147 ، ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون الآداب ، شعبان 1410 ، مارس 1990 ) ص 181 .

<sup>(</sup>٢) للمزيد أنظر:

سويم العزى ، مرجع سابق ، ص ص 100 ، 101 .

حورية مجاهد ، مرجع سابق ، ص ص 155 155 .

<sup>(</sup>٣) أنظر : جورج . هـ . سباين ، مرجع سابق ، الكتاب الرابع ، ص 965 ، ص 961 .

ينبغى أن تفرض عليه أى قيود أو التزامات إلا تلك التى تحمى الآخرين من الأضرار بهم ، بل نظر إلى أن مطالبة الفرد فى التمتع بهذا الحق ، لابد أن يقابلها استعداد واضح لديه بتحمل المسئوليات المترتبة عليه قبل فكره ، وقبل ضميره ، وقبل حقوق الآخرين ، وقبل مجتمعة " (١)

وتجدر الإشارة هنا إلى أن هذه الواجبات التى تلقيها المسئولية الاجتماعية على الفرد هى واجبات أخلاقية ، ولا يعنى عدم التزام المرء بهذه الواجبات إلغاء حقه القانوبى فى التعبير عن رأيه . وإن كان هذا الأمر يسقط حقه الأخلاقي فى المطالبة بها (٢) .

وهكذا إذا كان مفهوم الحرية في النظرية التقليدية ، يعنى "الحرية من" ( From فإن النظرية الجديدة تقوم على مفهوم إيجابي للحرية هو "الحرية من أجل" (Freedom For)

وحتى تضمن تمتع أكبر عدد من الأفراد بحق التعبير ووصول كل فرد برأيه إلى الناس ، وتضمن من ناحية أخرى عدم انحراف البعض في استخدام هذا الحق عملت النظرية الجديدة على ما يلى :

- مطالبة الدولة بالحفاظ على قنوات الاتصال مفتوحة أمام الجماهير ، من خلال التسهيلات التي يمكن أن تقدمها لإنشاء وحدات اتصالية ، في ظل التكاليف الضخمة لإقامة مثل هذه الوحدات (ئ) أو من خلال تملك الوسائل الإعلامية بشكل مباشر أو عن طريق الملكية العامة - وهذا يبرز في وسائل الإعلام الإلكترونية - وذلك بمدف إتاحة الفرصة أمام وصول أكبر عدد ممكن من الآراء للجماهير من خلال هذه القنوات (٥).

-إعطاء الدولة الحق في تملك الوسائل الإعلامية التي تمكنها من إعلام الجمهور بسياساتها ، وذلك حينما تكون وسائل الإعلام الخاصة غير مستعدة للقيام بذلك . وهذا ما تتطلبه طبيعة

- F . S . Siebert , T. Peterson  $\ and\ W$  . Schramm , op. cit , pp. 96 , 99 .

<sup>(</sup>١) حول مفهوم الفكر الإعلامي الذي أفرزته الليبرالية المحدثة - فكر المسئولية الاجتماعية - لحق المرء في التعبير عن رأيه أنظر:

<sup>-</sup> The Commission on Freedom of The Press, op. cit, pp. 8,11.

<sup>-</sup> W . E . Hoking ,op. cit, pp. 60 , 61 .

<sup>-</sup> The Commission on Freedom of The Press , op. cit , p. 80 . : نظر : (۲)

<sup>-</sup> F . S . Siebert , P . Peterson and W . Schramm , op . cit , p . 93 : انظر ( $^{\circ}$ )

<sup>-</sup> J. C. Merril, R. L. Lowenstein, OP. Cit, P. 164 (°)

الدور المتعاظم الذى تقوم به الحكومات الحديثة فى كافة مناحى الحياة الاقتصادية ، الاجتماعية ...  $1 + \frac{1}{2}$  ...

- إعطاء الحكومة الحق فى التدخل لإزالة أى انحراف فى استخدامات الحرية الإعلامية وذلك من خلال إعطائها الحق فى ضرب الاحتكارات التى تؤثر على حرية التنافس الإعلامى ، وسن التشريعات التى تحرم الانتهاكات الفاضحة من قبل الصحافة والتى تسمم منابع الرأى العام (٢) .

ولما كانت أى جهة لديها القدرة على تدعيم الحرية فإلها قد تكون لديها القدرة على تدميرها ، لذا فإن النظرية الجديدة قد طالبت الحكومة بوضع حدود واضحة على تدخلها فى الحريات الإعلامية ، بالصورة التى تضمن عدم تأثير مثل هذا التدخل على الحق الأخلاقى للفرد فى التعبير عن رأيه بحرية تامة (٣) .

# الواقع الاجتماعي والإعلامي في ظل طروحات الليبرالية المحدثة حول علاقة الإنسان بالدولة:

الواقع أن طروحات الليبرالية المحدثة – سالفة الذكر – حول ما ينبغى أن تكون عليه علاقة الإنسان بالدولة لم تؤت ثمارها المرجوة منها ، سواء على المستوى الاجتماعي عامة ، أو على المستوى الإعلامي خاصة .

فعلى مستوى الواقع الاجتماعي عامة لم يتحقق مجتمع الرفاهية التي سعت الليبرالية المحدثة للوصول إليه من خلال سماحها للدولة بالمزيد من التدخل في مجالات الحياة المختلفة ، لا سيما المجال الاقتصادى . فقد شهد تطبيق هذا الفكر الجديد أزمات عنيفة ، محلية ودولية ، مثل الخفاض الإنتاجية ، عجز الموازنة ... الخ (٤) مما أثار الشكوك حول مدى سلامته .

وكرد فعل لذلك ظهر تيار فكرى جديد سمى بالتيار الليبرالى النيوكلاسيكى – وهذا المسمى نبع من عودة هذا التيار للفكر الليبرالى الكلاسيكى ، وهو تيار يؤمن إيماناً مطلقاً بآليات السوق وبالمنافسة والمبادرة الفردية ، ويعادى التدخل الحكومي في مجال الاقتصاد

<sup>-</sup> Z . Chafee , *Government and Mass Communication* , Volume 1 , A (1) Report from the Commission on Freedom of the Press (Chicago : The University of Chicago Press , 1947 ) P . 13 .

<sup>-</sup> F. S. Siebert, P. Peterson and W. Schramm, op. cit, p. 96 (7)

<sup>-</sup> Ibid, P. 8 (\*)

<sup>(</sup>٤) أنظر : رمزي زكي ، مرجع سابق ، ص 88 .

والعدالة الاجتماعية ، ويضع الفرد – وهو صاحب رأس المال عادة – فى بؤرة العناية والاهتمام<sup>(١)</sup> وقد أنتصر هذا التيار الفكرى بنجاح تاتشر فى عام 1979 وريجان فى أوائل الثمانينات ، كنتيجة لعمق الأزمة التى يمر بها النظام الرأسمالى ومما ساعد على ذلك ضعف قوى اليسار ، والذى بلغ ذروته بالهيار دول شرق أوربا والاتحاد السوفيتى <sup>(٢)</sup>.

وأما على المستوى الإعلامي فإن الفكر الجديد – وكما سنعرض لذلك بشيء من التفصيل في الباب التالى – لم يؤت الثمار المرجوة منه في تلافي سلبيات الفكر الإعلامي التقليدي . فقد ظلت ممارسة الحرية الإعلامية مهددة من قبل الاحتكارات الإعلامية ، كما أن الآليات التي وضعها هذا الفكر لإلزام القائمين على أمر وسائل الإعلام بممارسة الحرية الإعلامية بشكل مسئول ، مثل مواثيق الشرف ، ومجالس الصحافة ، – " رغم ألها أدخلت بعض التحسينات على أداء بعض وسائل الإعلام – ظلت فاعليتها محدودة " (") .

وظل اغلب ما تنتجه وسائل الإعلام من صور وأفكار وتوجهات ، يسعى لتحقيق أهداف متشابهة هي ببساطة جني الأرباح ، وترسيخ دعامة مجتمع الملكية الخاصة الاستهلاكي (٤٠) .

وهكذا ورغم أن ما طرحه الفكر الليبرالى بصفة عامة والجانب الإعلامي منه بصفة خاصة يحتوى على الكثير من الأفكار الجيدة ، إلا أن الإخفاق الذى واجه الكثير منها فى إفراز الثمار المرجوة فى أرض الواقع ، يعود فى جانب كبير منه إلى إغفال الفكر الليبرالى لتلك العناصر الثابتة فى طبيعة الكائن البشرى ، والتى كان ينبغى وضعها فى الحسبان كمقدمات مهمة بجوار المقدمات التى بنى الفكر الليبرالى تصوره عليها حتى يمكنه إقامة تصورا على أسس سليمة . وتتمثل أهم هذه العناصر فى الفطرة والغرائز والأهواء وما تولده من ميول ورغبات واتجاهات (م) بالصور التى قد تدفع بصاحبها لتخطى حدود القواعد التى رسمها الفكر أو المجتمع لحركته .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ص 26 ، 27

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص 24 .

S. L. Becker, *Discovering Mass Communication*, 2nd edition (T) (Iloinis: Scott, Foresman and Company, 1987), p. 401.

<sup>-</sup> أنظر أيضاً:

<sup>(</sup>٥) للمزيد حول هذه العناصر أنظر:

ولما كانت غايات الإنسان في هذه المجتمعات العلمانية تنحصر في حيز هذه الدنيا فمن الطبيعي أن تدفع هذه العناصر صاحبها – في كثير من الأحيان – إلى إعلاء ما يسهم في تحقيق غاياته الدنيوية حتى لو تصادم في سعيه لتحقيقها مع غايات أقرانه ، بل وغايات المجتمع نفسه في بعض الأحيان .

وقد أدرك ذلك بوشنان ومدرسته فى " الاختيار العام " وأوضحت هذه المدرسة إلى أى مدى لا يختلف سلوك الأفراد فى محاولتهم تحقيق مصالحهم المباشرة بوصفهم على قمة السلطة ، أو بتمثيلهم لمصالحهم الخاصة . فالحديث عن " المصلحة العامة " كثيراً ما كان وهماً لا يعدو أن يكون غطاً لتحقيق مصلحة فئوية أو خاصة (١) . وهذا ما جعل راسل يقول " أننا نكون متفائلين أكثر من اللازم أن نتوقع من الحكومات ، حتى ولو كانت ديموقراطية أن تفعل دائماً الأفضل للصالح العام (٢) .

ومثلما يفسر لنا ذلك – إلى حد كبير – إخفاق الفكر الليبرالى فى تحقيق غاياته العليا المثلة فى إقامة مجتمع الرفاهية . فإنه يفسر لنا أيضاً إخفاق نظرية المسئولية الاجتماعية ، بل وباقى النظريات الإعلامية – كما سنعرض لذلك فيما بعد – فى دفع الكثير من القائمين بالاتصال لتحمل المسئوليات التى يلقيها عليهم المجتمع فى تحقيق أهدافه تحملاً كاملاً وجاداً .

<sup>-</sup> منير شفيق ، **الإسلام ومواجهة الدولة الحديثة** ، مرجع سابق ص 20 .

<sup>(</sup>١) حازم الببلاوي ، " الليبرالية بين الحيوية والعجز " ، مجلة العربي ، عدد 405 أغسطس ، 1992 ، ص 41 .

<sup>(</sup>٢) برتراند راسل ، السلطة والفرد ، ترجمة : لطيفة عاشور ، الألف كتاب الثاني ( 144 ) ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1994 ) ص 94 .

# الهجافة المهجافة المهجافة المهجافة المعلاة المعلاة بيء الإنسان وللدول المعلاة المهادية المعلى الاشتراك الوسيم الاشتراك المعادية المعلى المعادية ال

المطلب الأول بطيعة العقلة بيء الإنسان وللدول فالفلات المعلاة بيء الإنسان وللدول فالفلات الاشتواك أ

تشكلت طروحات الماركسية حول الشكل الأمثل الذى ينبغى أن يسود من العلاقة بين الإنسان والدولة فى المجتمع الاشتراكى ، والتى ترى ألها أفضل السبل لإقامة المجتمع الشيوعى ، على ضوء فهمها لطبيعة الإنسان وطبيعة حقوقه وحرياته ، والقوانين التى تحكم تطور الوجود البشرى ، والتى تسير صاعداً نحو تحقيق كامل لهذه الحريات ، وعلى ضوء فهمها لطبيعة الدور المحورى الذى يمكن أن تقوم به الدولة فى هذه المرحلة الانتقالية ، على اعتبار ألها الأداة التى تمكن الحزب الشيوعى – ممثل الطبقة العاملة – فى القضاء على مظاهر المجتمع الاستغلالي وإقامة المجتمع الشيوعى .

## الملامم العامة لعلاقة الإنسان بالدولة :

فى ظل طروحات الماركسية سالفة الذكر كان من الطبيعى أن تعطى الماركسية للدولة - ممثلة فى الحزب الشيوعى - الغلبة فى علاقتها بالفرد ، وأن تُلقى على عاتقها قيادة النشاط الاجتماعى بشتى مناحيه بالصورة التى تعجل بتحقيق المجتمع الشيوعى .

وفى سبيل ذلك أعطى الفكر الماركسى للدولة – ممثلة فى الحزب الحاكم الممثل لطبقة البروليتاريا – الحق فى وضع الحدود التى يمكن للفرد أن يتحرك فى إطارها بحرية ، والتى يعاقب إن تجاوزها . وإذا كان الفكر الماركسى قد أعطاها الحق فى ممارسة القمع ضد كل فرد ينتمى للطبقات المستغلة ، فإنه يذهب إلى أن هذا القمع سوف يقتصر بعد اختفاء الطبقات المستغلة على ممارسة الإكراه فقط ضد أولئك الذين ينتهكون القانون والنظام الاشتراكى (1) .

ومن ناحية أخرى يفرض الفكر الاشتراكي على الدولة القيام بعملية بناء لإنسان المجتمع الاشتراكي من خلال رفع الوعي النقدى " الاشتراكي " لديه والتغلب على ما خلفته المرحلة

<sup>(</sup>١) أنظر : - ف . ج . - افانا سييف ، مرجع سابق ، ص 294 .

السابقة فى عقله من أفكار لا مكان لها فى المجتمع الاشتراكى  $^{(1)}$ . وهذا ما يفرض عليها توفير سبل الثقافة والمعرفة بالفكر الاشتراكى لكل فرد من أفراد المجتمع  $^{(7)}$ ، كما يفرض عليها محاربة التخريب الأيديولوجى الذى تقوم به وسائل الإعلامى المعادية  $^{(7)}$ .

أما فيما يتعلق بالمؤسسات الاجتماعية: فأن الفكر الماركسي يعطى للدولة الحق في تحطيم شتى المؤسسات الاجتماعية البرجوازية ، ولها أن تستخدم في ذلك ما يناسبها من أدوات القهر ، وهذا في مرحلة الثورة ، أما بعد الانقلاب على هذه المؤسسات وتحطيمها ، فإن الحزب باعتباره ممثلا للطبقة العاملة ، ومستخدماً معرفته بالقوانين الموضوعية للتطور الاجتماعي ، ومجمعاً ومستخلصاً لتجربة الشعوب الثورية للتطور ، تقع عليه مهمة توجيه أوجه النشاط الاقتصادي والسياسي والإعلامي والثقافي للدولة البروليتارية . أنه يجب أن يرسم خطاً سياسياً واحداً لجميع مجالات الحياة في البلاد ، ويقوم بعمل تنظيمي ضخم لضمان تنفيذ هذا الخط (٤٠).

وعموماً يمكن القول أن الفكر الاشتراكي يحمل الحزب – باعتباره الأمين على الحقيقة الماركسية – مسئولية إزالة كل أثر للفكر والواقع البرجوازي ، وإقامة المجتمع الاشتراكي على أنقاضه ، حتى لو كان في ذلك إكراه للبعض ، لأن "مثل هذا الإكراه لا يفرض على المجتمع أن يسير على خلاف طبيعة تطوره ، بل هو يدفعه دفعاً في سبيل تطوره الطبيعي . كما وأن هذا الإكراه لا يفرض على الإنسان شيئاً يناهض طبيعته ، أو يهدر مصلحته ، ولا هو يحقق فكرة مطلقة خارج الإنسان أو سابقة عليه ، وإنما هو يحقق فكرة كامنة في فكر الإنسان وإرادته . ويكفل أقصى إشباع لمصلحته ويضمن حريته الحقيقية – لا الوهمية – التي هي الغاية المطلقة من تطور الجماعة البشرية (٥٠) .

ولا يعد لجوء الحزب إلى الإكراه نوعا من الديكتاتورية بمعناها المفهوم ؛ لأن هذا الإكراه يهدف لتحقيق مصالح الأغلبية ، وهذه الديكتاتورية هي في حقيقتها أكثر ديمقراطية من الديمقراطية البرجوازية (٢) . كما أن هذه الديكتاتورية إجراء مؤقت ، سوف ينتهي بإقامة

(٢) أنظر : صبحى عبدة سعيد ، مرجع سابق ، ص ص410 ، 411 .

<sup>(</sup>١) أنظر: نفس المرجع، ص 288.

<sup>(</sup>٣) فاروق أبو زيد ، الهيار النظام الإعلامي الدولي ، ص158 .

<sup>(</sup>٤) حول دور الحزب فى قيادة المجتمع الاشتراكى أنظر :

<sup>-</sup> ف. ج - افانا سييف ، مرجع سابق ، ص ص 292 ، 293 .

<sup>(</sup>٥) محمد عصفور ، الحرية في الفكرين الديمقراطي والاشتراكي ، مرجع سابق ، ص 194 .

<sup>(</sup>٦) يدل على ذلك قول لينين " إننا نملك الآن داخل روسيا تعاطفاً حقيقياً ، وأغلبية ساحقة ، لا مثيل لها من الشغيلة ، تجعل من دولتنا أكثر دولة ديمقراطية شهدها العالم حتى الآن "

المجتمع الاشتراكي بصورة كاملة ، وعند ما تتم إقامة المجتمع الشيوعي ولا تصبح هناك حاجة للإكراه أو القهر .. لن تعد هناك حاجة للدولة .

# انعكاسات طروحات الاشتراكية حول علاقة الإنسان بالدولة على الفكر الإعلامي :

فى ظل إيمان الماركسية بوجود حقيقة واحدة مطلقة ، وفى ظل نظرها لحرية الفرد على ألها تكمن فى معرفة الضرورة وليست فى العمل ضدها ، وفى ظل نظرها لممثلى الحزب الشيوعى على ألهم الأكثر دراية بالقوانين الموضوعية التى تحكم مسيرة المجتمع نحو تحقيق غاياته العليا . فى ظل كل ذلك كان من الطبيعى أن تتشكل طروحات الفلسفة الإعلامية الماركسية حول . حدود الممارسة الإعلامية ، وحول تملك وسائل الإعلام فى المجتمع الاشتراكى ، على النحو التالى :

#### أ – حدود الممارسة الإعلامية :

لما كانت الحقيقة واحدة لا تتعدد ، وهي التي كشفت عنها التفاسير الماركسية ، ولما كان أعضاء الحزب الشيوعي هم الأكثر دراية بها ، فقد كان من الطبيعي أن تكون الكلمة الأخيرة في وضع حدود الحريات الإعلامية للحزب الشيوعي ، فهو القادر على تحديد ما يتفق مع التفاسير الماركسية – ومن ثم يصب في الاتجاه الصحيح – وما لا يتفق معها ويؤثر تأثيراً هداماً على المجتمع .

كما أنه هو الذى يحدد من له الحق فى التعبير عن أراء الجماهير وله الحق فى التكلم نيابة عنها ، ومن ليس له حق فى ذلك . وهو يذهب دائماً إلى إعطاء هذا الحق لأعضائه وممثليه لكو هُم الأكثر دراية بالحقائق الماركسية  $\binom{1}{2}$ .

## ب – حرية تملك وسائل الإعلام :

من الطبيعى وحتى يحتفظ الحزب الشيوعى بالقوة والسيطرة أن يسيطر على وسائل الإنتاج الفكرى ، ومن ثم ينبغى أن تخضع وسائل الإعلام لسيطرة الحزب وكيل الطبقة العاملة (٢).

<sup>=</sup> لينين ، حول الصحافة ، ترجمة : فخرى عبد الكريم ، (بيروت : دار الفارابي ، ب ت) ص 316 (١) أنظر في هذا المعني :

<sup>-</sup> ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودري ، مرجع سابق ، ص 52

<sup>(</sup>٢) أنظر ، حمدى حسن ، الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعلام ، مرجع سابق ، ص 155 .

ولا شـك أن فى ذلـك ضمانا لعدم استغلال هذه الوسائل من قبل احتكارات البرجوازية (1). وضمانا بعدم استخدام هذه الوسائل بصورة قد تضر بمصالح المجتمع الاشتراكى .

والحزب في تملكه لهذه الوسائل يتيح بذلك الفرصة أمام أبناء المجتمع الاشتراكي لاستخدام هذه الوسائل دونما عوائق ، كما يحدث في حالة الملكية الخاصة .

#### ج- وظائف وسائل الإعلام:

لما كان الحزب الشيوعي هو الأكثر دراية بمتطلبات المجتمع الاشتراكي ، وهو الأكثر معرفة بسبل إشباع هذه المتطلبات في ضوء الحقائق الماركسية التي هو الأمين عليها ، وهو من ناحية ثالثة صاحب الحق في التصرف في شتى الإمكانيات التي تعينه على تلبية مطالب المجتمع الاشتراكي ، والانتقال إلى المرحلة الشيوعية ، فمن الطبيعي أن يكون هذا الحزب هو الجهة الوحيدة التي لها حق تحديد ما ينبغي أن تقوم به وسائل الإعلام من مهام ، وما لا ينبغي القيام به . وأن يختار من بين أعضائه من لديهم الكفاءة للاضطلاع بهذه المهام على خير وجه .

# تقويم طروحات الاشتراكية حول طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة :

من الطبيعى أن تفرز المقدمات القاصرة نتائجا قاصرة ولما كانت المقدمات الأساسية التى قامت عليها طروحات الفكر الاشتراكى حول علاقة الإنسان بالدولة ، وهى مقولاتما حول طبيعة الإنسان وطبيعة الدولة ، وطبيعة الحقيقة الماثلة فى القوانين الموضوعية التى تحكم تطور التاريخ البشرى ، والتى قدر لماركس أن يميط اللثام عنها . يشوبها الكثير من أوجه الخلل والقصور – كما عرضنا لذلك فى الفصول السالفة – فقد كان من الطبيعى أن يفرز ذلك إطاراً نظرياً ، فيما يتعلق بطبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة ، قاصراً من عدة جوانب ، وذلك كنتيجة طبيعية لتضخم الدور الذى ألقاه الفكر الماركسي على الدولة ممثلة فى الحزب ، فى مقابل الدور الذى ألقاه على الفرد فى تحقيق غايات المجتمع الاشتراكى ، والتعجيل بإقامة المجتمع الشيوعى ، وأدى هذا الخطل إلى الهيار أغلب التطبيقات الاشتراكية فى العالم وقد تمثل فى:

- طغيان الحكام الممثلين لسلطة الدولة تحت مظلة ديكتاتورية البروليتاريا . وتمثل ذلك في لجوء الحكام إلى استخدام القوة والعنف الذي لا يحكمه قانون – فهم مشرعو هذه القوانين –

<sup>(</sup>١) فاير فرانز ، مرجع سابق ، ص 13

وذلك تحت دعوى حماية المجتمع الاشتراكي من تمرد أولئك الذين لم يتشربوا المبادئ الاشتراكية بعد ، وما يفرض هذا الاحتمال من ضرورة الدفاع عن الاشتراكية (١) .

- تجاهل الحريات السياسية للفرد فلا مجال للحرية فى ظل افتراض وجود صوت واحد يعبر عن الحقيقة المطلقة هو صوت الحزب، مقابل تركيزها على الحريات الاجتماعية والاقتصادية وهى الحريات التى ارتأت ألها الأولى بالرعاية. وقد كان من الطبيعى أن يؤدى ذلك إلى نتيجتين:
  - أ حرمان الفرد من التمتع بإحدى حرياته الطبيعية .
- ب حرمان التطبيق الاشتراكي نفسه من تعدد الآراء ووجهات النظر التي كانت كفيلة بتنبيهه إلى سلبياته وتلافيها (٢).
  - إلغاء الملكية الفردية أو الخاصة ، لم يجعل الملكية فى يد الطبقة العاملة كما كانت تدعو الشيوعية وإنما وضعها فى يد الحكومة فأصبحت حكراً عليها . وأصبحت الحكومة بذلك أكبر وأغنى رأسمالى عرفه التاريخ على تطاول حقبه  $\binom{\pi}{}$  . وأصبحت على المستوى الإعلامى أعتى محتكر لوسائل الإعلام . وصاحبة الصوت الوحيد المسموح سماعة عبر هذه الوسائل .
- في ظل غياب الحريات السياسية وإطلاق يد الحزب الشيوعي في تصريف شتى الأمور ، أصبحت إرادة الحزب من إرادة قادته أو قائده الأوحد  $^{(1)}$ . ولا مجال لأحد أن ينتقد مبادئ الحزب أو مسيرته. واكثر ما يسمح به في هذا الصدد ، هو النقد الذاتي الصادر عن رجال الحزب والحكومة أنفسهم  $^{(0)}$  ، على ألا يتعدى هذا النقد بعض التطبيقات لا المبادئ ذاتما .

107 نظر : هالة أبو بكر سعودى ، مرجع سابق ، ص

. 102 , 101 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00

(٣) عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 148

(٤) وفى هذا المعنى يقول عبد الرحمن البيضانى ، "وفيما يتعلق بالسلطة السياسية فقد استولى عليها الحزب ، وابعد عنها الطبقة العاملة ، ثم احتكرتما قيادة الحزب ، ثم أبعدت عنها القيادة ، وأصبح الزعيم هو القيادة . وهو الطبقة العاملة . وهو كل المجتمع . هو الماركسية . هو النظرية . . هو التطبيق ، وأخيراً هو المعبود الجديد بغير حاجة إلى معجزات الألوهية .

- عبد الرحمن البيضاني ، لهذا نوفض الماركسية ، بدون ناشر ، ب ت ، ص 10

(٥) عبد الفتاح العدوى ، مرجع سابق ، ص 152

<sup>(</sup>١) أنظر : سديي هوك ، مرجع سابق ، 134

وهكذا وفى ظل الخلل الذى يشوب طروحات الاشتراكية حول ما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان والدولة ، كان من الطبيعى أن تثمر هذه العلاقة ثماراً مرة ، أعظمها فقدان الإنسان لحريته والشعور بذاته وأن ينتهى المطاف بالإنسان الذى عاش فى المجتمعات التى شهدت تطبيق هذا الفكر إلى الوقوع فريسة للاغتراب الذى أراد ماركس تحريره منه ، وأن يؤدى ذلك إلى ثورة الإنسان فى الكثير من هذه المجتمعات على هذا الفكر وعلى الواقع الذى أفرزه ، وان يؤدى فى المجتمعات التى لا زالت تنحو المنحى الاشتراكي إلى اتجاه القابضين على السلطة إلى تلافى بعض هذه الآثار إما عن طريق السماح بقدر من الحرية التى يمكن خلالها إحداث متنفس يجنب مجتمعاتها الانفجار ، وإما عن طريق المزيد من الكبت .

# المطلبالله أ بطيعة العلاة بيه الإنسان وللدول فالفك الماكر الاجتماع السيم ي

تشكلت مقولات الفكر التنموى حول العلاقة المثلى التى ينبغى أن تسود بين الإنسان والدولة ، على ضوء طروحاته السابقة حول طبيعة الإنسان فى هذه البلدان ، وطبيعة الحقيقة التى يمكنها الاهتداء بها فى تحقيق غاياتها التنموية ، وطبيعة الواقع الذى تعيشه هذه البلدان ، والدور الذى يمكن أن تقوم به الدولة لتجاوز هذا الواقع وتحقيق التنمية .

فعلى ضوء السمات التى يتسم ها غالبية أبناء هذه البلدان الناجمة عن تفشى الأمية وسيادة القبلية فيها ، وعلى ضوء الواقع المتخلف فى شتى مناحيه الذى تكابده هذه البلدان ، وعلى ضوء تطلع هذه البلدان للحاق بركب الدول المتقدمة ، وعلى ضوء افتراض أن النخبة الحاكمة – بحكم ثقافتها – هى الأكثر دراية بسبل اللحاق بهذه الدول .. على ضوء كل ذلك كان من الطبيعي أن يطرح الفكر التنموى تصوراً لما ينبغي أن تكون عليه علاقة الإنسان بالدولة يلقى على عاتق الدولة أو الحكومة – الممثلة فى الصفوة – الدور الأعظم فى قيادة المجتمع نحو التنمية والتقدم (١) .

وفيما يلى نعرض للملامح العامة لهذه العلاقة ، ثم نليها باستعراض سريع لانعكاساتها على الفكر الإعلامى التنموى ، ثم نختم حديثنا باستعراض سريع لإفرازات هذه العلاقة فى أرض الواقع .

# الملامم العامة لعلاقة الإنسان بالدولة :

أعطى الفكر التنموى للدولة صلاحيات واسعة فى قيادة حركة المجتمع بشتى مؤسساته لتحقيق الأهداف التنموية . كما أعطاها من ناحية أخرى ، وفى ضوء نظرته لواقع هذه المجتمعات وما تعانيه من تمزق وتأخر . . وما إلى ذلك ، الحق فى التصدى لأى صوت ترى أنه يعوق حركة الحكومة فى مسيرتها المقدسة من اجل التنمية ، سواء تمثلت هذه المعارضة فى صورة معارضة سياسية منظمة فى شكل أحزاب ، أم اقتصرت على المعارضة عبر وسائل الإعلام .

<sup>(</sup>۱) وفى هذا الصدد يقول إسماعيل حسن عبد البارى: "إن الدولة تتدخل إلى جانب الإنسان فى المجتمعات النامية حيث يفتقد سمة المبادأة فتعاونه الحكومات بالخبرة والمساعدة لعلاج مشكلاته ، وعلاوة على ذلك فإن الدولة تستطيع أن تضمن استمرار عملية التنمية وفقاً لخطة موضوعة لهذا الغرض" - أنظر إسماعيل حسن عبد البارى ، مرجع سابق ، ص 31 .

وفيما يلى نعرض للملامح العامة للدور الملقى على كاهل الدولة في تحقيق العملية التنموية . ثم نعرض لأهم الحجج المقدمة لتبرير حق الدولة في كبت الآراء المعارضة .

## دور الدولة في تحقيق الأهداف التنموية :

يلقى الفكر التنموى على الدولة عبء الاضطلاع بجميع المهام التي تمكنها من تحقيق الأهداف التنموية مثل ، توفير الخدمات الأساسية ، القيام بمهام التعليم ، قيادة العملية الاقتصادية ، إنشاء وتطوير البني التحتية الاقتصادية لتسهيل إقامة المشاريع الخاصة – فرض الحماية الجمركية على الاستيراد لحماية هذه المشروعات (١).

باختصار يمكن القول أن الدولة في العالم الثالث لها الحق في السيطرة على كافة الإمكانات التطورية " المادية والبشرية والمالية " المتاحة في المجتمع أياً كان نموذج التنمية الذي تتبعه " رأسمالي أم اشتراكي " (٢) بالصورة التي ترى ألها تمكنها من تحقيق الأهداف التنموية المرجوة .

## أهم حجج تدخل الدولة لمنع الآراء المعارضة لمسيرتما :

يميل الفكر التنموي إلى إعطاء الدولة نوعاً من الحق في التصدي لما يعارض مسير هما التنموية ، سواء اتخذت هذه المعارضة صورة أحزاب منظمة ، أم اتخذت شكل المعارضة الإعلامية ، استناداً إلى عدة حجج لعل أهمها :

- أن المعارضة تصبح ترفاً غير محتمل في ظل عدم الاستقرار السياسي والاجتماعي الذي تعابى منه الكثير من هذه المجتمعات.

- أن تعدد التوجهات السياسية يفترض درجة من التطور الاجتماعي لا تتوفر في بلدان العالم الثالث(٤).

(١) أنظر:

- أحمد عباس عبد البديع ، مرجع سابق ، ص ص 171 ، 179

- إبراهيم سعد الدين ، مرجع سابق ، ص 30 .

- امدي مايكل هابت ، مرجع سابق ، ص 346 .

(٢) عبد الوهاب إبراهيم ، مرجع سابق ، ص 103 .

(٣) أنظر: ليلى عبد الجيد، سياسات الاتصال في العالم الثالث، مرجع سابق، ص 54.

- نصر مهنا ، النظرية السياسية والعالم الثالث ، مرجع سابق ، ص 183 .

(٤) وحيد عبد الجيد ، مرجع سابق ، ص 133 .

- احتمال قيام أحزاب ذات انتماءات قبلية أو دينية أو فئوية ، ثما يهدد وحدة هذه البلدان ويعرضها للخطر  $\binom{(1)}{2}$  .
  - ضرورة توحيد كل القوى من أجل تحقيق الأهداف التنموية ومواجهة الضغوط الخارجية (٢).
- ضرورة وصول أفراد الشعب إلى مستوى من النضج يجعلهم يستخدمون تلك الحريات بأنواعها على نحو سليم  $^{(7)}$  فالحرية تورث مخاطر كثيرة حينما يكون الفرد غير مهيأ لمارستها  $^{(2)}$ .
  - أن التعجيل من عملية التطور يتطلب ضرورة تمركز الدولة فوق المؤسسات المختلفة (٥) .

وهكذا وتبعاً لهذه الحجج فإن الحريات السياسية - بالصورة التي عليها في الديموقراطية الغربية - مقدر لها الفشل الأكيد ، ذلك لأن مثل هذه الدول لن تمر أبداً بالأطوار التي سبقت نجاح الديموقراطية في الغرب وأى محاولة لفرض أنماط الديموقراطية الغربية في مرحلة مبكرة على الدولة الجديدة ، هي محاولة غبية ولن يقدر لها النجاح . ويعني هذا أن أهداف الدول النامية أولاً اقتصادية . ثم اجتماعية ، وأخيراً وليس بالضرورة سياسية . فتلك الدول تركز على تحسين مستوى المعيشة ، والدول النامية لا تستطيع تحمل الديموقراطية الحزبية التي تتنافس فيها مراكز القوى ، لأن السياسيين الحزبيين في تنافسهم للحصول على التأييد اللازم في الانتخابات ، سيكرسون جهودهم لإرضاء الشعب ، ولن يطالبوا الجماهير بالتضحيات أو تأجيل مطالبهم . مع أن التضحية أمر ضرورى لأى دولة تسعى إلى النمو (١٠) .

ولا يعنى ذلك أن التضحية بهذه الحريات أمر دائم وإنما هى مرحلة تنتقل بعدها الدولة إلى منح هذه الحريات وتطبيق الديموقراطية في صورتها الغربية على نحو كامل.

(٢) صبحى عبدة سعيد ، مرجع سابق ، ص 152 .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 132 .

<sup>(</sup>٣) عزت قرين ، مرجع سابق ، ص ص 87 ، 88 .

<sup>(</sup>٤) نصر مهنا ، النظرية السياسية والعالم الثالث ، مرجع سابق ، ص83 .

<sup>(0)</sup> سويم العزى ، مرجع سابق ، ص (4)

<sup>.</sup> 221 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 ,

## انعكاسات العلاقة بين الإنسان والدولة على الفكر الإعلامي :

كان من الطبيعى أن ينعكس الدور الكبير المعطى للدولة فى تحقيق غايات التنمية ، وما ترتبت عليه من إعطائها الحق فى تسخير الوسائل والإمكانات التى تمكنها من الاضطلاع به ، وإعطائها الحق أيضاً فى التصدى لكل ما يعوق مسعاها لتحقيق الغايات التنموية على الفكر الإعلامي التنموي الذي تشكلت مقولاته حول حدود الممارسة الإعلامية ، وحول ملكية وسائل الإعلام الإعلام ، وحول الوظائف المناط بوسائل الإعلام الاضطلاع بها بالصورة التي تتواءم معها . وفيما يلى نعرض للملامح العامة لهذه الانعكاسات ، والتي سوف نعرض لها بالتفصيل في الباب التالى .

#### حدود الممارسة الإعلامية :

أعطى الفكر الإعلامي للحكومة الحق في التدخل في العملية الإعلامية بالصورة التي تسمح لها بتوجيه هذه العملية وجهة تخدم الأهداف التنموية . " على اعتبار أن وسائل الإعلام جزء من المجهود الوطني المبذول في إطار المهمة الشاملة الخاصة بالتحديث (١) " هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ولما كان للحكومة حق وضع المعالم وقيادة المسيرة التنموية على شتى المسارات ، فإن للحكومة الحق في ترسيم حدود الحريات الإعلامية ، بالصورة التي ترى ألها لا تعرقل جهودها التنموية .

#### ب – حرية تملك وسائل الإعلام:

من الطبيعى فى ظل سعى الدولة إلى توحيد الأصوات ، وتوحيد الجهد ، واستخدام شقى الإمكانات لتحقيق الأهداف التنموية ، أن تبرز وسائل الإعلام كواحدة من أهم الوسائل المساعدة فى عملية التنمية هذه ، وأن يصبح تملكها من قبل الدولة أمرا ملحاً . وذلك بحكم أهمية هذا التملك لتبليغ سياساتها للجمهور ، واستخداماتها فى أهداف التنمية ، وبحكم قدرتها الاقتصادية على إنشاء هذه الوسائل (٢) .

<sup>(</sup>١) البرت ل هستير ، مرجع سابق ، ص 83 .

<sup>(</sup>٢) حول المبررات التي تقدم لتملك الحكومة لوسائل الإعلام أنظر:

<sup>-</sup> شون ماكبرايد ، أصوات متعددة وعالم واحد ، تقرير اللحنة الدولية لدراسة مشكلات الاتصال ، ( الجزائر ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، 1981) ، ص ص 262 ، 263 .

<sup>-</sup> R. Tatarian, op. cit, p. 4.

وفى الحالات التى تسمح فيها الدولة بالملكية الخاصة لبعض هذه الوسائل فإن سيطرة الحكومة لا تكون بعيدة . . من خلال سلطتها القانونية فى المنح والمنع ، أو عن طريق التوجيه أو الدعم المالى أو الرقابة (١)

#### ج - وظائف وسائل الإعلام:

فى ضوء إعطاء الدولة الدور الأكبر فى تحقيق غايات التنمية ، تصبح مهمة تحديد الدور المنوط بوسائل الإعلام ، الاضطلاع به فى عملية التنمية ، وسبل القيام بهذا الدور ، مهمة حكومية فى غالب الأحيان . وحتى وسائل الإعلام الخاصة إن لم يفرض عليها بشكل صريح الاضطلاع بدور معين فى خدمة العملية التنموية ، فما يفرض عليها هو ألا تقوم بما يعرقلها .

هذه هى الملامح العامة التى طرحها دعاة التنمية لما ينبغى أن تكون عليه علاقة الإنسان بالدولة ، وأهم الحجج التى سيقت فى تبرير هذه العلاقة ، وانعكاسات طروحاقم حول هذه العلاقة على الفكر الإعلامي التنموى . وفى السطور القليلة التالية نعرض لأهم الانتقادات التى وجهت لهذه الطروحات ، وأهم النتائج التى ترتبت على تبنيها فى أرض الواقع لا سيما الواقع الإعلامي .

# تقويم طروحات الفكر التنموى حول طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة :

رغم وجاهة بعض طروحات الفكر التنموى حول ما ينبغى أن تكون عليه طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة في شتى الميادين ، إلا أن المبالغة في توسيع صلاحيات الدولة في قيادة العملية التنموية – استنادا على طروحاتها حول طبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة – وإعطائها الحق في التصدى للآراء والاتجاهات المعارضة لسياساتها بحجة تمديدها لمسيرة التنمية ، بالصورة التي أعطت لها مبرراً كافياً للتحكم في العملية الإعلامية ، حتى لو كان ذلك إجراء مؤقتاً مردودا عليه بأكثر من حجة .

- إن القول بأن إرادة المجتمع قد تكون قاصرة تحت ظروف الجهل أو قصر النظر ، أو التحيز أو ما إلى ذلك - ومن ثم يجب ترك قيادتها لصفوة مختارة من السياسيين المحنكين الراسخين فى العمل ، طوال النظر - مردود عليه مما هو معروف من الحقائق الاجتماعية والتاريخية . فمن الملاحظ اجتماعياً أن عامة الناس قلما يخطئون فى الحكم بالنسبة للقضايا

<sup>(</sup>١) ليلي عبد الجحيد ، "السياسات الاتصالية والإعلامية وأثرها في الثقافة والتربية " ، مرجع سابق ، ص ص 63، 62

المتعلقة بسيادهم ومصالحهم على المدى البعيد . كما أنه من المعروف تاريخياً أن ترك القيادة لهذه الصفوة طالما أورد الشعوب حتوفها وجر عليها المصائب (١) .

- إن التضحية بالحريات والديموقراطية ثمن باهظ فى تاريخ الشعوب ، ومثلها التضحية بالتنمية من أجل الديموقراطية . ومن غير المجد الإدعاء بأن تعطيل الديموقراطية ليس إلا أمرا مؤقتاً لن يكون إلى الأبد ، وأنه فور ظهور هلال التنمية حين يشهد الشهود برؤيته فى سماء الديكتاتورية بوضوح تبدأ الديموقراطية عملها . وكل هذا رهن بقرارات الحكام لا المحكومين فهم الذين يحددون لنا ذلك وهم - لا شك - فى مقدورهم إنكار حدوثها ماداموا يستمرؤن غياب الديموقراطية ويتلذذون بالتسلط والديكتاتورية (7).

- إن السلطة التى تتسع تحمل فى طياها أسباب الإغراء على الانحراف والخروج ها عن المجالات المحددة لها . وهنا تكمن الخطورة على حقوق الإفراد وحرياهم . ومن ثم لابد من تزويد الإفراد بالضمانات التى تكفل رد الاعتداء على حقوقهم وحرياهم أو مساءلة المعتدين عن هذا الاعتداء (٣) .

الله الله المتخدام حريته ، - إن الإدعاء بان الشعب ينبغى أن يكون أهلاً للحرية حتى يتاح له استخدام حريته ، يذكر على حد تعبير توماس بابنجتون ماكولى - بالقصة القديمة التى تروى عن الدجاجة التى قررت ألا تترل الماء إلا إذا تعلمت السباحة .

- إن الحرية ليست مما يمنح أو يمنع للإنسان حسب ظروفه أو أحواله ، ذلك لأنها " ماهية الروح " كما قال هيجل بحق : " فكما أن ماهية المادة هي الثقل ، فأننا من ناحية أخرى يمكن أن نؤكد أن ماهية الروح هي الحرية . والناس جميعاً يسلمون بأن الروح تمتلك - وضمن ما تمتلك من خواص - خاصية الحرية . والفلسفة تعلمنا بأن كل صفات الروح لا توجد إلا بواسطة الحرية ، ومن هنا فإن تنازل الإنسان عن حريته للحاكم أو لأي شخص أخر إنما يعني

(٢) عبد المحيد فراج " أكذوبة الحكومات الوطنية بعد جلاء الاستعمار : كي لا تكون التنمية في واد الديموقراطية في واد آخر ، **جريدة الشعب** ، عدد 5 / 7 /1996 ص 9 .

<sup>(</sup>١) عبد الفتاح العدوي ، مرجع سابق ، ص 31 .

<sup>(</sup>٣) أحمد جلال حماد ، حرية الرأى في الميدان السياسي في ظل مبدأ المشروعية : بحث مقارن في الديموقراطية الغربية والإسلام ، ( القاهرة : دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع ، 1987 ) ص 16 .

<sup>(</sup>٤) صون . ل . بادوفر ، معنى الديموقراطية ، ترجمة: حورج عزيز ، سلسلة المكتبة السياسية ( 26 ) ( القاهرة : دار الكرنك للطباعة والنشر ، 1967 ) ص 158 .

أنه يتنازل عن إنسانيته . أى أنه يتنازل عن حقوقه وواجباته فما يرى رسو (١) ، وإذا قيل أن المقصود هو ممارسة الحرية لا الحرية ذاتها ، فإن هذا القول مردود عليه بأن هذه الممارسة لكى تتم على نحو سليم ، فإنها تحتاج إلى دراية ومران وجهد ووقت . صحيح أن الإنسان كثيراً ما يسئ استخدام حريته عن جهل ، أو بسبب سيطرة الغريزة أو الميل أو الهوى ... الخ . لكنه يحتاج إلى تصحيح نفسه ، وإلى أن يتعلم من أخطائه . لذا قيل : إن الديموقراطية التي هي التطبيق العملي للحرية . هي ممارسة بالدرجة الأولى (٢) .

وبالإضافة لهذه الحجج النظرية التى تناهض طرح الفكر التنموى لما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان والدولة فى شتى الميادين يقف الواقع العملى كدليل واضح على قصور هذا الطرح وعدم سلامته ، فهذا الفكر قلما حقق لدولة التمكين والفاعلية بين الدول ، وإنما أرتبط تطبيق هذا الفكر التنموى بظاهرتين : فى الميدان الخارجى : كان تعميقاً للتعبئة ، ودعماً لسياسة الاحتواء . وفى الميدان الداخلى كان زيادة فى مقدار التحكم والتمكين للدولة إزاء المجتمع . وهكذا اتسعت رقعة التحكم من قبل الدولة الحديثة فى المجتمع وانكمشت قنوات الحريات فى هذه المجتمعات ، على نحو لم تعرفه هذه الأمم فى تاريخها قط ، علاوة على أن المشاريع التنموية لم تؤت الثمار المرجوة منها ، ولم تؤد إلى النمو الاقتصادى والسياسى على النحو الذى كان مأمو لا قت

- وعلى المستوى الإعلامي - كما سنعرض لذلك بشيء من التفصيل في الفصل التالى المستخدم الآلة الإعلامية في أغراض التنمية ، وإنما اتجهت في الغالب إلى تنمية "ولاء " الجماهير وإخلاصها لجهاز الدولة ، وإرضاء ممثلي النخب الحاكمة (<sup>3)</sup> ولم تلجأ الحكومات إلى سلاح الكبت المعطى لها للدفاع عن مسيرة التنمية ، وإنما أستخدم للحيلولة دون كشف عورات النظام الحاكم وإخفاقاته . ، "وقمعت الحريات باسم المحافظة على النظام ، وقدمت القيادات تبريراً لقمع النقد بالتخوف على المصلحة الوطنية (6)

<sup>(</sup>١) أنظر أمام عبد الفتاح ، مرجع سابق ، ص 37 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : مني أبو الفضل ، مرجع سابق ، ص 23 .

<sup>-</sup>R. L. Stevenson, *Communication*, *Development and The Third* (7) *World*, (New York: Longman, 1988) p. 168.

<sup>(</sup>٤) أنظر في هذا المعني : حماد إبراهيم مرجع سابق ، ص 79 .

<sup>-</sup> حمدي حسن ، مرجع سابق ، ص ص 125 ، 126 .

<sup>(</sup>٥) سويم العزى ، مرجع سابق ، ص 153 .

# الهج حثالثلاث العقلاة بيء الإنسان والدول قائف الكور الاجتماع ألاسلام أ

تختلف طروحات الفكر الاجتماعي الإسلامي حول العلاقة المثلي التي ينبغي أن تسود بين الإنسان والدولة ، اختلافا بيناً عن طروحات النظريات الوضعية سالفة الذكر . ويأتي ذلك كنتيجة لأزمة لاختلاف المسلمات التي ينطلق منها والغايات التي يسعى لبلوغها ، ولاختلاف رؤيته لطبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة وطبيعة الدولة عما يناظرها في الفكر الوضعي .

وفيما يلى نعرض للملامح العامة لطروحات الفكر الاجتماعي الإسلامي حول هذه العلاقة ، ثم نتبعه باستعراض الملامح العامة للفكر الإعلامي الذي يتماشى مع هذه العلاقة ، ومدى اتفاقه أو اختلافه عن الملامح العامة التي عرضنا لها لمختلف مدارس الفكر الإعلامي الوضعي .

## الملامم العامة لعلاقة الإنسان بالدولة :

تشكلت طروحات الفكر الاجتماعي الإسلامي حول ما ينبغي أن تكون عليه علاقة الإنسان بالدولة – وبالصورة التي رأى ألها محققة لغايات الكوزمولوجيا الإسلامية – على ضوء نظرته للدولة كأداة انطرته لطبيعة الإنسان على أنه كائن مكلف ومسئول ، وعلى ضوء نظرته للدولة كأداة اصطناعية لها دور مهما في تحقيق غايات المجتمع المسلم " مجتمع الاستخلاف " ، مسترشدا في كل ذلك بالحقائق العلوية الموحى لها .

وقد حدد الفكر الإسلامي في طرحه لما ينبغي أن تكون عليه علاقة الإنسان بالدولة ، الحقوق والواجبات الملقاة على عاتق كل طرف منهما قبل الطرف الآخر ، كما حدد الدور الملقى على عاتق كل منهما في تحقيق غايات الكوزمولوجيا الإسلامية ، دون أن يعطى للفرد وحدة المبادرة في تحقيق هذه الغايات – كما حدث في الليبرالية التقليدية – ودون أن يلقى بعبء السعى نحو تحقيق هذه الغايات على كاهل الدولة وحدها – كما هو في الاشتراكية ، وفي التنموية .. وإن كان بشكل أقل حدة . والقاعدة الأساسية التي تحدد دور كل من الفرد والدولة في تحقيق هذه الغايات ، هي أن ما يستطيع أن يفعله الفرد أو الأفراد لا ينبغي أن تمتد إليه يد الدولة ، وأن دور الدولة في هذه الحالة لا ينبغي أن يقف عند حد التوجيه والإرشاد والمراقبة – بالصورة التي لا يخرج فيها نشاط الفرد عن حدود الشريعة – وحل المشكلات

وإزاحة المعوقات (١). وأما ما لا يستطيع الأفراد القيام به من مهام فهي منوطة بالدولة ومسئولة عنها .

## التعاقد كإطار للعلاقة بين الأفراد والحاكم:

تتخذ العلاقة بين الإنسان والدولة ( ممثلة في الحاكم القائم على أمرها ) – والتي يتحدد خلالها دور كل منهما في تحقيق غايات المجتمع المسلم ، – شكل تعاقد ( بيعة )  $^{(7)}$  تتحدد فيه التزامات كل طرف من الطرفين قبل الطرف الآخر ، ويصبح هذا العقد باطلاً في حالة الإخلال بشروطه .

وإذا كانت واجبات الأفراد في هذا التعاقد قبل الحاكم تقتصر على حق الطاعة ، وحق النصرة – ومن النصرة النصيحة والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر – فإن الواجبات التي يلقيها التعاقد على الحاكم ( ممثل سلطة الدولة ) ، والتي حددها الشريعة ، في سبيل اضطلاع الدولة بالدور المناط بها في تحقيق غايات المجتمع المسلم – كثيرة ، ويمكن إجمال أهمها فيما يلى :

# أ - واجبات قبل الأفراد أو "حقوق الأفراد على الدولة:

ويمكن تقسيمها إلى أربعة أنواع من الحقوق:

□ حقوق أو حربات شخصية : وتتمثل فى المحافظة على النفس والمال والعرض – الإلا المبررات مشروعة – ، والمحافظة على حريته الشخصية فلا يسجن إلا إذا ثبتت الجريمة عليه وبعد أن يسمح له بالدفاع عن نفسه وفي محاكمة عادلة .

وللمزيد حول البيعة أو "العقد السياسي" في الإسلام أنظر:

- محمد ضياء الدين الريس ، مرجع سابق ، ص ص 212 ، 220 .

- خالد محمد خالد ، الدولة في الإسلام ، ط 3 ، ( القاهرة : دار ثابت ، 1989 ) ص ص 63 ، 73

<sup>(</sup>١) أنظر : منير شفيق ، الإسلام ومواجهة الدولة الحديثة ، مرجع سابق ، ص ص 36، 38 .

<sup>-</sup> خالد اسحق ، "الرؤية الإسلامية للنشاط الاقتصادى" ، مجلة المسلم المعاصو ، عدد ( 23 ) رمضان - شوال - ذو القعدة ، 1400 ، يولية - أغسطس - سبتمبر ، 1980 ، ص ص 83 ، 84 .

<sup>(</sup>٢) ذلك أن البيعة هي تعاقد قولى وعملى قائم بين طرفين لهما أهلية التعاقد وهما المرشح للخلافة ، وجماعة المبايعين له .. يعطى كل منهما من نفسه شيئاً ويأخذ شيئاً .. ولا يخرج التعاقد السياسي الذي عرفة الإغريق قديماً والأوربيين حديثاً عن تلك الصفة إلا في بعض التفاصيل .

<sup>-</sup> عبد الكريم الخطيب ، الخلافة والإمامة : ديانة وسياسة ، دراسة مقارنة للحكم والحكومة في الإسلام ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1963 ) ص ص 286 ، 287 .

□ حقوق أو حربات فكربة: وتتمثل فى كفالة حرية العقيدة ، وصيانتها ، وكفالة حرية التعبير عن الرأى ، وحرية التعلم وما إلى ذلك من حريات فكرية .

□ - حقوق اقتصادية: وتتضمن حرية التملك . وحرية التعامل والكسب في نطاق القيم والمبادئ التي أمر بها الخالق سبحانه (١) .

" ولا يجوز للدولة أن تسلب الفرد أى من حقوقه وحرياته سالفة الذكر لأن سلبها أو مصادرها دونما مبرر مشروع ، يجعل المكلف يفقد حينئذ المكنة على تحقيق ذاته وملكاته من خلال ما آتاه الله من وسائل عملية تمكنه من أداء واجب التكليف الذى هو عنصر جوهرى فى مفهوم حريته ، وينهار بذلك جانب التكليف والابتلاء وهى السنة التى تقوم عليها الحياة بأسرها (٢) ".

□ - حقوق اجتماعية: وتتمثل في كفالة الحاجات الضرورية لكل فرد ، والتي تحفظ له كرامته الإنسانية ، إلى الحد الأدبئ من ملبس ومأكل وعلاج ومأوى .

وعموما يمكن القول أن جميع الحقوق المفروضة على الدولة قبل الفرد هي "حقوق غائية "وليست غاية في ذاها ، بمعنى أن كلا منها شرع وسيلة لغاية محددة ومرسومة هي المصلحة التي توخي الشارع تحقيقها في المجتمع من أصل تشريع الحق نفسه ، فينبغي على المكلف أن يقصد بتصرفه فيما منحه الشارع من حق عين الغاية التي رسمها الشارع له ، لا يتنكبها أو يحيد عنها ، حتى يكون قصد المكلف في العمل موافقا لقصد المشرع في التشريع (٣) .

# ب - واجبات قبل المجتمع :

وتتمثل فى حفظ الأمن الداخلى للمجتمع المسلم ، والدفاع عنه ضد الأعداء الخارجيين والجهاد ضدهم ، وإقامة الحدود لتصان محارم الله من الانتهاك وتحفظ حقوق عباده من إتلاف واستهلاك ، تحصين الثغور بالعدة المانعة والقوة الدافعة حتى لا يظفر الأعداء بثغرة فيها محرم أو يسفكون دما لمسلم ، أو معاهد ، جباية الفيء والصدقات ، تقدير العطايا وما يستحق من بيت

- محمود محمد بابللي ، الحرية الاقتصادية في الإسلام ، سلسلة دعوة الحق عدد ( 98 ) السنة التاسعة ( مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، 1410 ، 1990 ) ص ص 95 ، 99 .

<sup>(</sup>١) حول حدود حريات المرء الاقتصادية في الإسلام أنظر:

<sup>(</sup>٢) فتحى الدريني ، **دراسات وبحوث فى الفكر الإسلامي المعاصر** ، المجلد الأول ، ( دمشق : دار قتيبة للطباعة والنشر والتوزيع ، 1988 ) ، ص ص 101 ، 102 .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص 115 .

المال فى غير سرف ، ولا تقتير ودفعه فى وقته ، لا تقديم ولا تأخير (') ، وما إلى ذلك من الأعمال التى يتطلب الكيان الاجتماعى من الدولة المسلمة الاضطلاع بها حتى تستقيم الأمور فيها .

#### ج. واجبات قبل الشريعة :

وتتمثل فى حراسة الشريعة و همايتها بإقامة الزواجر التى تردع الخارجين على حدود الله وقواعد دينه ومبادئه (٢) ، سواء أكانت هذه الحماية تتطلب الأمر بالمعروف ، أو النهى عن المنكر من خلال الحسبة (٣) أم تتعداه إلى إقامة الحدود . كما تتمثل فى همل رسالة الإسلام إلى الأمم الأخرى ، والدعوة إليه بالسبل الميسرة لها ، والذب عنه ورد أى شبهة يحاول أن يلحقها الأعداء به ، سواء داخل الدولة المسلمة أم خارجها .

## سبل التزام الحاكم بالاضطلاع بهذه الواجبات :

لم يقف الفكر الإسلامي في طرحة لفكرة التعاقد عند تحديد الواجبات المقررة على الحاكم قبل الأمة ، بل تخطاها إلى تحديد سبل إلزامه بالاضطلاع بهذه الواجبات .

واتخذ هذا الإلزام مظهراً مزدوجا:

(١) للمزيد حول هذه الواجبات ، أنظر:

- عبد الله محمد جمال الدين ، مرجع سابق ، ص 106 .

(٢) أنظر : يوسف حامد العالم ، مرجع سابق ، ص 269 .

(٣) الحسبة هي : وظيفة هامة أبتكرها الإسلام تنوب عن الدولة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ،
 والحسبة تعرف على أنها " أمر بالمعروف إذا ظهر تركه ونهي عن المنكر إذا ظهر فعله " .

انظر : أبي يعلى محمد بن الحسين الفراء ، الأحكام السلطانية ، تحقيق محمد حامد الفقى ، (بيروت : دار الكتب العلمية ، 1983 ) ص 284 .

وتعد وظيفة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من أهم الواجبات التي رأى الأمام أحمد بن تيمية أنما تدلل على وحوب إقامة الدولة .

أنظر: أبي العباس أحمد بن تيمية ، السياسية الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ، تحقيق: محمد إبراهيم البنا ، محمد أحمد عاشور ، ( القاهرة: دار الشعب ، 1970 ) ص 185 .

- وللمزيد حول دور الدولة المسلمة في حماية العقيدة أنظر:

- محمد فتحى عثمان ، دولة الفكرة التي أقامها رسول الإسلام عقب الهجرة : تجربة مبكرة للدولة الأيدلوجية في التاريخ ، ( القاهرة : مكتبة وهبة ، ب ت ) ص ص 18 ، 19 .

- فهو ملزم ومسئول أمام الله سبحانه وتعالى بالاضطلاع بهذه الواجبات ، وأى إخلال في الاضطلاع بها يعرضه لعقابه (١) .

وهو ملزم ومسئول ثانياً أمام الأمة ، فالحاكم تولى ولايته عنها بالعقد الذي عقدته له ، فهى التي منحته حق الحكم وأمدته بالسلطة ، وما هو إلا وكيل عنها . فلها الحق أن تسأله عن عمله والجهة التي لها حق إنشاء العقد لها حق فسخه إذا وجدت الأسباب لذلك . ثم إن الأمة رقيبة عليه باستمرار بما هي ملزمة به من وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وبما هو واجب لها من حق الشورى ، وما هي مأمورة به من بذل النصح ، فضلاً عما لها من الحق بوصفها الطرف الأول في العقد . فإذا حاد عن الطريق السوى ، ولم يرع الأمانة ويقوم بالواجبات المكلف بها من قبل الأمة ، وإذا جار وظلم أو بدل المسيرة أو عطل الحدود أو خلف الشرع من أي وجه من الوجوه فإن للأمة قوامة عليه ، ولها إما حق تقويمه أو حق عزله (٢) .

# حدود تمتع الفرد بحقوقه وسبل إلزامه بعدم تجاوزها:

إذا كانت سلطات الدولة – التي يمارسها ولاة الأمر – محددة بقوانين واضحة لا مجال لتخطيها ، ويحاسب من تخطاها سواء من قبل الأمة في الدنيا أو من قبل الخالق – سبحانه وتعالى – في الآخرة ، فإن حريات الفرد وحقوقه التي أباح الإسلام له التمتع بها ، هي أيضاً محددة بقواعد الشريعة ويحاسب المرء إن تخطاها ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى تصبح واجبات ينبغي على الفرد أن يضطلع بها (٣) بل إن كثيراً من هذه الحقوق ترتقى إلى مرتبة الواجبات ،

<sup>(</sup>١) حول رقابة الخالق كمصدر للإلزام بالمسئولية في الإسلام أنظر:

<sup>-</sup> محمد إبراهيم الشافعي ، المسئولية والجزاء في القرآن ، رسالة دكتوراه غير منشورة ، ( جامعة الأزهر : كلية أصول الدين بالقاهرة ) ص ص 5 ، 7 .

<sup>(</sup>٢) انظر : محمد ضياء الدين الريس ، مرجع سابق ، ص ص 338 ، 339 .

وللمزيد حول حق الأمة في محاسبة ولى الأمر عن انحرافاته ، باعتبارها مصدر السلطات أنظر :

<sup>-</sup> محمد عمارة ، معالم المنهج الإسلامي ، سلسلة المنهجية الإسلامية ( 3 ) ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ) ص 139 .

<sup>(</sup>٣) حول ارتباطات الحقوق بالواجبات في الفكر الإسلامي أنظر:

<sup>-</sup> حسين فوزي النجار ، **الإسلام والسياسة** ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت ) ص ص 85 ، 87 .

<sup>-</sup> السيد احمد المخزنجي ، دعامات إسلامية لحقوق الإنسان ، مجلة الأزهر ، الجزء الثامن ، السنة السبعون ، شعبان 1418 هـ ، ديسمبر 1997 ، ص 1266 .

التى لابد للمرء أن يضطلع بها إذا ما أراد أن يتحمل أمانة التكليف – التى من أجلها خلق – على وجهها الصحيح ، وأولى هذه الحقوق التى ترتقى إلى مرتبة الواجبات حقوق الفرد وحرياته الفكرية . فحرية القول والرأى لا ينظر إليها على ألها حق ، بل ينظر إليها على ألها واجب على المرء إذا رأى منكراً ظاهراً أن ينهى عنه ما استطاع إلى ذلك سبيلا ، فهو ليس حراً فى أن يسكت أو يتكلم فالساكت عن الحق كالناطق بالباطل ، والساكت عن الحق شيطان أخرس . كذلك إذا رأى معروفاً مضيعاً فيجب عليه أن يأمر به ، وليس من باب الحق الذى له أن يفعله أو أن يدعه ، فهذا يدخل فى باب فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، كما يدخل فى باب الحق الدين كله كما جاء فى الحديث الصحيح () ، والتواصى بالحق والنواصى بالحق الذي المتواصى بالحق الدياس من بالعبر وهو شرط للنجاة من خسران الدنيا والآخرة (٢) .

كما أن التفكير فريضة إسلامية ، كما أن طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة  $^{(7)}$  وإذا غدا العلم والفكر فريضتين أصبح الأمر أكبر من حق يرعى أو حرية تصان . فهو واجب ملزم مفروض . يجب على المسلم أن يعان عليه . وأن يلام أو يعاقب إذا قصر فيه .

= محمد الصادق عفيفي ، المجتمع الإسلامي وحقوق الإنسان ، سلسلة دعوة الحق ( 62 ) السنة السادسة ، ( مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، 1987 ) ص 49 .

(١) وهو حديث لتميم الدارى ونصه أن الرسول - صلى الله عليه وسلم - قال: "الدين النصيحة ، قلنا لمن ، قال: "لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم" .

- أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب الإيمان ، باب بيان أن الدين النصيحة ، حديث 95 (55) . انظر : - مسلم بن الحجاج ، صحيح مسلم ، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقى ، ط 2 ، (القاهرة: دار إحياء الكتب العربية ، ب ت).

وأخرجه أبو داود في سننه ، حديث (4944) ، انظر :

- سليمان بن الأشعث أبو داود ، سنن أبي داود ، تحقيق: عزت عبيد الدعاس ، (حلب: دار الحديث ، 1969).

(٢) يوسف القرضاوى ، الدولة التي يبنيها الإسلام : الحلقة الثانية ، "دولة شورية لا كسروية" ، جريدة الشعب ، عدد 5 / 5 / 95 ، ص 11.

-كذلك يوسف القرضاوى ، الدولة التي يبنيها الإسلام : الحلقة الرابعة ، " دولة الحقوق والحريات " ، جويدة الشعب ، عدد 26 / 5 / 95 ، ص 11 .

(٣) حول نظرة الإسلام إلى العلم كواجب وفريضة على كل مسلم أنظر :

ولا شك أن التزام كل طرف من طرفى العلاقة – الإنسان والدولة – كل بواجباته ، وممارسته لحقوقه بالصورة التى تتماشى مع الضوابط الشرعية هو السبيل الوحيد لتحقيق غايات الكوزمولوجيا الإسلامية .

# الفكر الإعلامى الذى يتماشى مع مقولات الفكر الاجتماعى الإسلامى حول طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة :

من الطبيعى أن تتشكل بنية الفكر الإعلامى الذى يناسب المجتمع الإسلامى تبعاً للشكل الذى تتخذه هذه العلاقة بين الإنسان والدولة . وفيما يلى نعرض لأهم انعكاسات هذه العلاقة على الجوانب الثلاثة التى تشكل بنية أى فلسفة إعلامية وهى : حرية الممارسة الإعلامية ، حرية التملك ، وظائف وسائل الإعلام ، وذلك بصورة موجزة فى السطور التالية ، وبشكل أكثر تفصيلاً فى الباب التالى .

#### أ – حرية الممارسة الإعلامية :

إن الحدود المسموح للدولة أن تتدخل في إطارها في مجارسة الفرد لحرياته الإعلامية ، محكومة بالإطار الشرعي ، ومن ثم فأن حق الفرد في استقاء الأنباء أو المعلومات وفي نشرها ، وحقه في نشر ما يشاء من آراء ، حق مقرر له بحكم الشريعة ، ولا مجال للدولة من حرمانه من التمتع به ، إلا إذا تجاوز الحدود التي تقررها الشريعة ، هذا من ناحية . ومن ناحية أخرى فإن قرار حرمانه من التمتع بهذا الحق ، أو قرار عقابه على أي تجاوز صدر منه في هذا الصدد ، لا ينبغي أن يفصل فيه من قبل الحاكم ، وإنما الفيصل فيه القضاء العادل . ذلك لأن احتمالية تجاوز الحاكم في مثل هذه الأمور أمر وارد إذا ما كان ذلك يخدم مصلحة أو غرض له ، لاسيما إذا ما تعلقت هذه المصلحة بالبقاء في سدة الحكم ، أو حتى بتناول صورته أمام الرأى العام بالشكل الذي يصبو إليه . وهذه العلة هي التي تجعل إقامة رقابة مسبقة من قبل الدولة على المواد الإعلامية أمراً غير مقبول في المجتمع المسلم . وإن كان هذا لا يمنع إقامة هيئة عامة لها المواد الإعلامية أمراً غير مقبول في المجتمع المسلم . وإن كان هذا لا يمنع إقامة هيئة عامة لها تكراره ، ومحاسبته إن لزم الأمر بصورة تتشابه مع مجالس الصحافة التي ابتكرتما نظرية المسئولية تكراره ، ومحاسبته إن لزم الأمر بصورة تتشابه مع مجالس الصحافة التي ابتكرتما نظرية المسئولية .

## ب – حرية تملك وسائل الإعلام:

لما كانت العلاقة بين الإنسان والدولة في الفكر الإسلامي ، تفرض عليها عدم التدخل في حرياته الإعلامية ، كما تفرض عدم تدخلها في حرياته الاقتصادية ، إلا في حالات تجاوز الأطر

<sup>=</sup> محمد عمارة ، الإسلام وحقوق الإنسان، ضرورات .. لا حقوق ، مرجع سابق ، ص ص 69 ، 81 .

الشرعية ، فإن هذا يفرض على الدولة عدم منعة من تملك الوسيلة الإعلامية التي يرى ألها تمكنه من نقل رؤيته لجماهير المجتمع المسلم . وإن كان هذا لا يمنع الدولة من التدخل التنظيمي لعملية التملك هذه ، لاسيما في وسائل الإعلامية الإلكترونية ، كذلك تشريع القوانين التي تحدد الحالات التي تسمح لها الشريعة خلالها بالتدخل لحرمان الفرد من هذا الحق .

وللدولة الحق فى تملك وسائل إعلامية خاصة بها . وإن كان يفضل الملكية العامة - لا سيما لوسائل الإعلام الإلكترونية - تجنباً لأى انحراف فى استخدامها من قبل الأفراد أو من قبل الدولة .

كما أن للدولة الحق فى تملك وسائل الإعلام الموجهة للخارج لخدمة قضايا الدين وقضايا الوطن ، بحكم قدرتها المادية ، وبحكم درايتها الواسعة بمصالح الوطن الخارجية . وإن كان هذا لا يمنع أيضاً تملك الأفراد والهيئات العامة لمثل هذه الوسائل .

## ج - وظائف وسائل الإعلام:

تلقى طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة فى المجتمع المسلم ، على كاهل الفرد الاضطلاع بمجموعة من الوظائف الإعلامية ، التى ترى أن الأفراد هم الأقدر على القيام بما على خير وجه . وأهم هذه الوظائف هى الوظيفة النقدية " الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر " لاسيما قبل القائمين على تصريف شئون الدولة ، من أصغر مسئول إلى اكبر مسئول فيها ..

وعموماً يمكن القول: بأن الوظائف الإعلامية التى يتطلبها المجتمع المسلم يقع العبء الأكبر فيها على الإعلام الفردى والإعلام العام، ولا مانع من مساهمة الإعلام الحكومى. أما الوظائف الإعلامية الخارجية المتعلقة بخدمة قضايا العقيدة ومصالح الوطن فإن الإسهام الأكبر في الاضطلاع بها هو من نصيب الدولة، والأصغر من نصيب الأفراد والهيئات العامة.

هذه هي أهم ملامح الفكر الإعلامي الذي يتماشى مع طروحات الفكر الاجتماعي الإسلامي حول علاقة الإنسان بالدولة . والذي يمكن وسائل الإعلام من المساهمة بكفاءة وفاعليه في تحقيق غايات المجتمع المسلم (مجتمع الاستخلاف) ، وهو ما سنعرض لها بشيء من التفصيل في الباب التالى .

#### الخلاص ــــــة:

من خلال استعراضنا النقدى لمقولات النظريات الاجتماعية الوضعية ، حول ما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان والدولة ، والمقولات الأساسية التى قامت عليها ، والتى تتعلق بطبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة وطبيعة الدولة ، وملامح الفكر الإعلامي اللذي تشكل فى ظل كل هذه المقولات ، ومن خلال عرضنا للمقولات الإسلامية المقابلة لها ، وملامح الفكر الإعلامي الذي يتوافق مع هذه المقولات يمكن أن نخلص إلى أنه ليس هناك ما يبرر النقل الكامل لأى طرح من طروحات الفكر الإعلامي الوضعي الذي أفرزته هذه المقولات لكولها مقولات قاصرة من ناحية ومغايرة لمقولات الأرضية الفكرية المراد نقلها إليها من ناحية ثانية .

# وتتجلى أوجه قصورها ومغايرها للمقولات الإسلامية المناظرة لها فيما يلي:

- اعتمادها فى استقاء الحقائق التى أقامت عليها كامل بنيانها ، وبشكل مطلق ، على العقل ذى القدرات الإدراكية النسبية ، مما جعل طروحاتها تتسم بالنسبية ، حتى لو ادعت أنها مطلقة ، وما قد يصلح منها لزمان ومكان ما لن يعد صالحاً إذا ما تغير الزمان أو المكان .

وقد بدت قدرات العقل الإدراكية واضحة القصور فيما يتعلق بفهمه لسمات الطبيعة البشرية ، والتي هي المقدمة الأصلية التي أنطلق منها - وفي كل النظريات - في طرح تصوره لشكل المجتمع الذي يناسبها . فقد أغفل العقل الوضعي - وبشكل واضح - الأهمية الحقيقية للعناصر الثابتة في النفس البشرية ، وهي : الأهواء والرغبات والميول والترعات ... الخ ، وأهتم بما هو متغير من عناصرها ، وأقام بنيانه النظري وبشكل أساسي على هداها . والواقع أن إغفال الوزن الحقيقي لهذه العناصر يعد العلة المباشرة وراء إخفاقات النظريات الاجتماعية الوضعية في تحقيق الغايات التي تصبو إليها فالنظرية الليبرالية وإن كانت قد انتبهت لخطورة هذه العناصر الثابتة في النفس البشرية في دفع صاحبها إلى الانحراف عن القواعد المنظمة للسلوك الإنسابي ، بالصورة التي يرى ألها محققة لمآربه الذاتية ، حتى ولو كان ذلك على حساب غيره من الأفراد أو على حساب الجتمع بأسره ، إلا ألها حصرت قابلية الانحراف هذه - بشكل أساسي - في أفراد بعينهم ، وهم المالكون لزمام السلطة السياسية ، وتناست أن باقي أفراد المجتمع هم من نفس الطبيعة وأن القابلية للانحراف شئ كامن في كل فرد منهم . وأن رفع القيود عن مسالكهم بشكل شبة مطلق كفيل بأن ييسر السبل – لمن لدية الرغبة والقدرة – لأن يسعى لتحقيق مصالحة ولو على حساب مصالح الآخرين أو المجتمع بأسرة . وهذا ما حدث بالفعل في المجتمع الليبرالي فقد سيطرت فئة قليلة من أبنائه على أغلب مقدراته الاقتصادية ، واستدارت بعدها – وحتى تضمن مزيداً من السيطرة الاقتصادية – لتسيطر على السلطة السياسية ، والسلطة الإعلامية ذات اليد الطولى في تحقيق المصالح بأنواعها . أما النظرية الاشتراكية فقد حصرت حدود الخطر الكامن في هذه العناصر في تلك الفئة أو الطبقة التي تمتلك السلطة الاقتصادية – وهذا انعكاس للواقع الذي كان ماثلاً أمام مفكرى الاشتراكية – وحتى يمكنها أن تتلاشي هذا الخطر بشكل نهائي عملت على انتزاع هذه السلطة بشكل كامل . وعملت على إعطاء حق تصريف أمورها للحزب الممثل لجماهير الشعب الكادحة ونسيت أن أعضاء الحزب وبمعني أدق قادته الذين منحتهم حق تصريف شئون السلطة السياسية بل وشتى شئون المجتمع ، هم أيضاً بشر ، تكمن في داخلهم – مثلهم في ذلك مثل البرجوازيين – أهواء ورغبات ومصالح يمكن أن تدفعهم – لاسيما في ظل إغراءات السلطات المطلقة الممنوحة لهم – للانحراف عن الطريق المرسوم واستخدام كل هذه السلطات بالصورة التي تخدم مصالحهم هم لا مصالح جماهير الشعب الكادح ، لاسيما وأن لديهم صلاحية التصدي لقمع أي صوت معارض ، وما أكثر الحجج في ذلك .. وهذا ما حدث بالفعل وأكلت المصالح والطموحات الشخصية المبادئ الشيوعية واستخدامها لترسيخ مبادئ لترسيخ عبادة أو على الأقل عظمة وتفرد الزعيم الأوحد أكثر من استخدامها لترسيخ مبادئ الفكر الشيوعي ، وكبت كل صوت معارض تحت حجة أنه معارض للمبادئ الاشتراكية أو على الأقل معرقل لمسيرة المجتمع الاشتراكي .

وتكرر نفس الأمر – تقريباً – مع الفكر التنموى الذى أعطى صلاحيات واسعة للقابضين على السلطة فى البلاد بحجة الضرورات التنموية ، فأنحرف الكثير منهم ، وأصبح اهتمامهم بتنمية ثرواقم وزعاماقم – واستخدمت وسائل الإعلام على خير وجه فى هذا الصدد – أكثر بكثير من اهتمامهم بتنمية مجتمعاقم .

على الجانب الأخر نجد أن الفكر الإسلامي الذي يستند إلى إطار ثابت من الحقائق الصادرة من خالق الحقيقة ذاها ، لم يغفل العناصر الثابتة التي جبلت عليها النفس الإنسانية ، ووضع على سلوك الفرد عامة في أي مجال وفي أي موقع ، مجموعة من الضوابط التي تضمن إن التزم بها – الانتصار على هذه العناصر . ووضع الآليات التي تلزم الفرد بهذه الضوابط إن حاول تخطيها ، وعلى رأسها الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . بالصورة التي تضمن – بقدر الإمكان – التزام الفرد حاكماً كان أم محكوماً بقواعد وأخلاقيات ومصالح المجتمع المسلم .

- وحتى لو افترضنا - جدلاً - أن النظريات الاجتماعية الوضعية أدركت بشكل صحيح سمات الطبيعة البشرية الثابت منها والمتغير ، وأقامت فى ضوء ذلك تصوراً سليما لما ينبغى أن تكون عليه علاقة الإنسان بالمجتمع ، فإن هذه النظريات ستظل - وبدون استثناء - مفتقرة إلى القدرة التى تمكنها من إلزام الفرد بالقواعد التى أشتمل عليها هذا التصور إلزاماً كاملاً ، مهما كانت دقة هذه القواعد . والعلة وراء ذلك تكمن فى طبيعة الغايات - التى يسعى كل إنسان إلى تحقيقها من التزامه الدقيق كهذه القواعد - المنحصرة فى حيز هذه الدنيا . والتى تعنى أنه ليس هناك مجال آخر يمكن أن يدرك الإنسان فيه ما يصبو إليه من متع وملزمات

غير هذه الدنيا . ولما كانت قدرات أى مجتمع مهما عظمت لن تلبى رغبات كافة أعضائه . فأن هذا لا شك يخلق – بشكل أو بآخر – نوعاً من الصراع ، قد يسلك الفرد خلاله شتى السبل – مشروعة أو غير مشروعة – لتحقيق مآربه ، لا سيما أنه يعلم علم اليقين أنه ما إذا استطاع أن يفلت من إدانة المجتمع له فى حالة استخدامه لما هو غير مشروع من السبل والوسائل ، فقد فاز فوزاً كبيراً .. وهذا ما يفسر لنا جانباً مهماً من جوانب إخفاق تطبيقات بعض الأفكار السليمة نظرياً فى أرض الواقع.

على الجانب الأخر نجد أن الإنسان المسلم الذى لا تقف غاياته عند حيز هذه الدنيا وملذاتما العاجلة ، إن أراد أن يحقق مصالحة الحقيقية فلا سبيل أمامه إلا الالتزام بقواعد الدين وأخلاقياته التي تنظم علاقته بالآخرين وعلاقته بمجتمعه و... الخ . وأى انحراف عن هذه القواعد لتحقيق مصالح دنيوية عاجلة – بالإضافة إلى أنه يصعب اقترافه في حالة التزام أفراد المجتمع المسلم بتطبيق فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر – فإنه يعد في حقيقته خسارة تصيبه في مصالحه العليا في الحياة الآخرة .

- وحتى لو افترضنا - جدلاً - أن هذه النظريات تمكنت من طرح تصور أمثل للوجود الإنساني ، واستطاعت أن توفر السبل الكفيلة بإلزام الفرد - أياً كان موقعه بقواعد هذا التصور بالشكل الذي يمكنها من تحقيق غايات الكوزمولوجيا الدنيوية التي هي هدفها النهائي ، فإن هذا لا يعني أن ذلك يكفي لتبرير تبني طروحاها سواء أكان على المستوى العام أم كان على المستوى الإعلامي من قبل المجتمع المسلم لكونه يسعى لتحقيق غايات مغايرة للغايات التي تشكلت هذه الطروحات العلمانية خصيصاً لتحقيقها . وإن كان هذا يدعم إمكانية الاستفادة من بعض هذه الطروحات المتعلقة بالسبل التي تفيد في تحقيق غايات المجتمع المسلم الدنيوية وبما لا يتعارض مع الإطار الفكرى الذي يحكمه .

وفى النهاية يمكن القول أن طروحات فلسفات الإعلام فى شكلها العام التى تشكلت فى ضوء هذه المقولات ليس هناك إمكانية لنقل أياً منها لكونها قائمة على مقولات قاصرة من ناحية ومغايرة لمقولات ( مقدمات ) الأرضية المراد نقل هذه الطروحات إليها . وأن كان هذا لا يعنى أن هذه المقولات قاصرة بشكل تام ، أو مغايرة للمقولات الإسلامية المناظرة لها بشكل مطلق ، وإنما هناك – لا شك – بعض المقولات السليمة التى لا تتعارض مع المقولات التى تناظرها فى الفكر الإسلامي .

وهذا يعنى أن هناك قدر من التشابه – وإن كان ضئيلاً – يمكن أن يسمح بالاستفادة – لا النقل – من بعض طروحات الفكر الإعلامي الذي قام على هداها . أما ما هي هذه الطروحات التي يمكن الاستفادة منها ؟ فإن إجابة هذا التساؤل هي الهدف الجوهري الذي يسعى الباحث لتحقيقه في الباب التالي وهي الهدف الرئيسي من هذه الدراسة بأسرها .

لجابلى شلات مقوفلال سفات الهم مضعيت وضقولال سفت الإعلام الإسلامي المن اظرة له ا

### 

لما كانت النظريات الاجتماعية الوضعية ليست إلا وسائلا فكرية تنظر للسبل المثلى التي يمكن خلالها لأى كيان اجتماعي تحقيق غايات الكوزمولوجيا العلمانية ، فقد كان من الطبيعي أن تكون الفلسفات الإعلامية التي أفرزها هذه النظريات ، هي بدورها وسائل فكرية تنظر للكيفية المثلى التي يمكن خلالها لوسائل الإعلام أن تسهم في تحقيق هذه الغايات .

وقد عمدت الفلسفات الإعلامية الوضعية إلى الاضطلاع بهذه المهمة من خلال تنظيرها للمهام أو " الوظائف " التى يمكن لوسائل الإعلام الإسهام فى تحقيق غايات مجتمعاتها من خلال الاضطلاع بها ، ومن خلال تحديد الإطار الأمثل الذى يمكن لوسائل الإعلام أن تضطلع على هداه بهذه الوظائف ، على خير وجه ممكن .

وقد تشكلت طروحات كل فلسفة من هذه الفلسفات حول هذه الوظائف فى ضوء الغايات التى تبنتها النظرية الاجتماعية التى أفرزها ، هذا من ناحية . وفى ضوء طروحات هذه النظرية حول طبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة ، وطبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة ، من ناحية ثانية .

أما طروحات هذه الفلسفات حول التصور الأمثل الذى ينبغى أن تتم فى إطاره العملية الإعلامية ، سواء فيما يتعلق بالحريات اللازمة للفرد فى استقاء الأنباء والآراء والمعلومات ونشرها ، أو فيما يتعلق بمدى حريته فى تملك الوسائل الإعلامية الكفيلة بتمكينه من نشرها على جمهوره المستهدف ، فقد تشكلت تبعا لطروحات النظريات الاجتماعية التى أفرزها حول طبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة ، وطبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة ، هذا من ناحية ، وتبعا لتصور كل فلسفة من هذه الفلسفات لما ينبغى أن تقوم به وسائل الإعلام من من ناحية ثانية .

ولما كانت المقولات التى تشكلت على هداها شتى طروحات فلسفات الإعلام الوضعية ، سواء مقولات الكوزمولوجيا العلمانية ، أو مقولات الفكر الاجتماعى ، تعد بلغة المنطق بمثابة مقدمات لا تعدو مقولات فلسفات الإعلام أن تكون نتائجا لازمة عنها .ولما كان الباحث أوضح جوانب القصور التى تشوب هذه المقدمات ، وجوانب الاختلاف والاتفاق بينها وبين المقدمات الإسلامية المناظرة لها فإن هذا يجعل الباحث لا يسعى لنقد مقولات فلسفات الإعلام ، لأنها نتائج والنتائج لا تنتقد فى ذاها ، وإنما يجعله يسعى لكشف جوانب القصور التى تشوب هذه المقولات كنتيجة طبيعية لقيامها على مقدمات قاصرة ، كما يسعى لمعرفة أوجه التباين والاتفاق بين هذه المقولات ومقولات فلسفة الإعلام الإسلامي المناظر لها ومدى إمكانية استفادة الأخيرة منها .

وفى هذا الباب يتناول الباحث بالنقد والمقارنة الإطار الذى رسمته فلسفات الإعلام الوضعية للكيفية المثلى لاضطلاع وسائل الإعلام بالدور المناط بما فى تحقيق غايات المجتمع الذى تعمل فى ظلاله ، والوظائف التى يّنتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع بما للإسهام فى تحقيق غايات المجتمع على الوجه الأمثل ، وذلك فى ثلاثة فصول هى :

الفصل ا .ول : ويتناول الإطار الذي رسمته هذه الفلسفات لحرية الممارسة الإعلامية .

الفصلال الثالي : ويتناول الإطار الذي رسمته لحرية تملك وسائل الإعلام .

الفصل الثالث : ويتناول وظائف وسائل الإعلام في الفلسفات المختلفة .

الفصل اول حريةالممرسة الإعلامية

### 

يقصد الباحث بحرية الممارسة الإعلامية ، حرية استقاء الأنباء والآراء والمعلومات ونشرها. ويعالج هذا الفصل طروحات فلسفات الإعلام الوضعية حول حرية الممارسة الإعلامية معالجة نقدية ومقارنة مع طروحات فلسفة الإعلام الإسلامي عبر ثلاثة مباحث هي :

المبحث ا .ول : حرية الممارسة الإعلامية في فلسفتي الإعلام الحر

الهج حشلك ن : حرية الممارسة الإعلامية في فلسفتي الإعلام الموجه

الهج حسم الإعلامة الإعلامية في فلسفة الإعلام الإسلامي

# الهاحث الأول حرية المهارسة الإعلامية للسقفت عرية المهارسة الإعلام للحر الإعلام للحر المهارسة الإعلام للحر المهارسة الإعلامية الإعلام المهارسة الإعلامية الماسفة الإعلام اللها اللها

يتطلب استعراض طروحات فلسفة الإعلام الليبرالى حول حرية الممارسة الإعلامية تحديد: ملامح الفهم الذى تتبناه هذه الفلسفة للحرية الإعلامية، والالتزامات التى تضعها مقابل التمتع ها، والضوابط أو الحدود التى وضعتها على هذه الممارسة، والآليات التى تلجأ إليها لضمان الاضطلاع بتلك المسئوليات من ناحية، وعدم تجاوز هذه الحدود من ناحية أخرى (1)

### أُولاً : مِفْمُومُ اللَّبِرِ النِّهُ لَلَّحِرِيَّةُ الْإَعْلَامِيَّةُ :

فى ضوء نظرة الليبرالية إلى الإنسان على أنه كائن سابق فى وجوده على المجتمع ، وأنه يمتلك حقوقا طبيعية لصيقة بذاته لا مجال لانتزاعها منه ، ومن بينها حقه فى التعبير عما يجول بخاطره . وفى ضوء نظرتها إليه على أنه أساسا كائن عقلانى يمكن أن يكتشف الحقيقة الهي أساسا كتاب مفتوح – وأنه كائن أخلاقى تدفعه حاسته الخلقية إلى الاهتداء بما يصل إليه من حقائق ، والعمل على نشرها بتجرد ونزاهة وفى ضوء نظرتها للدولة على إنها شر لا بد منه ، وأنه العدو الأول لحرية الفرد ، ووضعها لتصور لما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان وبينها ، يعلى الإنسان عليها ، ويجعل منه الغاية والوسيلة فى الآن نفسه ويحصر دورها فى الجانب الحمائى (٢)

فى ضوء كل ذلك كان من الطبيعى أن ينظر الفكر الإعلامى الليبرالى إلى حرية الفرد الإعلامية على إلى المالي الفرد من التمتع به ، أو وضع قيود تحد من حقه فى ذلك إلا فى حالات الضرورة (٣) وأن ينظر إليها على إلها أداة من أدوات تحقيق صالحه الذاتى ،

<sup>(</sup>۱) يكتفى الباحث فى هذا الفصل بالتناول الموجز للالتزامات التى تضعها فلسفة الإعلام الليبرالى – مثلها فى ذلك مثل باقى الفلسفات – والآليات التى تضعها لضمان الاضطلاع بهذه الالتزامات لكون هاتين النقطتان هما محور اهتمام الفصل الثالث من هذا الباب .

<sup>(</sup>٢) راجع التفاصيل التي عرضنا لها حول هذه الطروحات في الباب السابق

<sup>(</sup>٣) أنظر في هذا المعنى:

ولا مجال لمنفعة من استخدام وتملك ما يشاء من وسائل إعلامية تمكنه من تحقيق أغراضه الخاصة (١)

ولا يعنى هذا أن الفكر الإعلامى الليبرالى أغفل الدور الذى ينبغى أن تلعبه وسائل الإعلام في تحقيق الصالح العام ، وإنما رأى أن الفرد ومن خلال استخدامه لهذه الوسائل بالصورة التى تخدم مصالحه الذاتية سوف يخدم الصالح العام فى النهاية ، لأن سعى الفرد لأن تكون الوسيلة التى يعمل ها أو يملكها مزدهرة وهذا هو صالحه الخاص – سوف يدفعه لخدمة أكبر عدد من أفراد الجمهور عن طريقها ، حتى يضمن دوام ارتباطهم هما وبذلك يسهم بدرجة أو بأخرى فى خدمة الصالح العام (٢).

### المسئوليات التي ينبغي تحملها مقابل التمتع بالحرية الإعلامية :

رغم أن الفكر الإعلامي الليبرالي لم يفرض بشكل صريح مسئوليات أو التزامات على الفرد مقابل تمتعه بهذه الحرية ، ولم يضع قائمة بالمستويات المهنية التي تمكن الفرد \_ إذا ما التزم بها \_ من الاضطلاع بهذه المسئوليات على خير وجه ، كالصدق والدقة والموضوعية والتوازن ، وما إلى ذلك ، إلا أن هذا لا يعني أن الفكر الإعلامي الليبرالي لم ير أن هناك مسئوليات ينبغي أن يتحملها الفرد الممارس للعمل الإعلامي حتى يمكنه المساهمة في تحقيق أهداف المجتمع الليبرالي (٣)، غير أن هذا الفكر لم يعمد إلى تحديد هذه المسئوليات صراحة استنادا إلى عقلانية الفرد التي رأى ألها ستمكنه من اكتشافها بصورة ذاتية

R. Barbrook , *Media Freedom : the Contradiction of Communication in the Age of Modernity* , (London : Pluto press , 1995 ) p. 18

- وقد طورت الليبرالية نظرتما للأساس الذى تستند إليه هذه الحرية ، وأصبحت تبررها لا على إنما حق طبيعي وإنما على أساس المنفعة العائدة من ممارستها ، وقد تم ذلك على يد ستيوارت مل

(١) أنظر ، وليام ل . ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، 121 ، 122

(٢) أنظر : وليام ل . ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص ص 98 ، 99

(٣) يُصنف هذا النوع من المسئولية - تحت المسئولية التطوعية التي يتحملها الفرد بشكل تطوعي وغير إلزامي حسب تصنيف " لويس هودجر " للمسئولية على إنها مسئولية قائمة على التخصص ، وإما مسئولية قائمة على التعاقد ، وإما مسئولية تطوعية

أنظر: –

- L . Hodges " Defining Press Responsibility : A Fanctional App.roach " in D . E . Elliott , op . cit , pp. 16 , 18

ويمكن القول \_ بشكل مجمل \_ أن المسئولية الأساسية التى تعد جماع شتى المسئوليات ، والتى أفترض الفكر الليبرالى أن الأفراد القائمين على تصريف شئون وسائل الإعلام سوف يكتشفونها ذاتيا ، هى المساهمة فى خدمه الصالح العام (١) وذلك من خلال سعيهم لإنجاز عدة مهام يتطلبها المجتمع من هذه الوسائل ، وأهم هذه المهام هى

أ – التنوير العام : وهي أهم مهام وسائل الإعلام ، وتضطلع بها وسائل الإعلام من خلال الدور الذي تلعبه في الوصول إلى الحقيقة وتنوير الأذهان بها .

ب - خدمة النظام الاقتصادى : وذلك بجلب البائعين والمشترين للبضائع ، وخدمتهم من خلال الإعلان.

ج - هماية حقوق الأفراد من خلال قيامها بدور الحارس ضد الحكومة .

د - خدمة النظام السياسي .

هـ - التوفيه .

وكما أعتمد الفكر الإعلامي الليبرالي على عقلانية الفرد في اكتشاف هذه المهام ، فإنه أعتمد على حاسته الخلقية في إلزامه بالاضطلاع بهذه المهام أو المسئوليات بشكل ذاتي ، ودونما حاجة لفرضها علية ، وإذا حدث وأنحرف البعض ولم يتحمل هذه المسئوليات وأساء استخدام الحرية الممنوحة له ، فإن الفكر الليبرالي يرى أنه لا حاجة هنا لإجبار هؤلاء على استخدام هذه الحرية بصورة مسئولة ، لأن آلية " التصحيح الذاتي " التي يضمنها تعدد الأفكار والآراء والمعلومات المتنافسة في سوق حرة ، سوف تقوم بهذا الدور بشكل تلقائي (٢).

أما إذا تجاوز الفرد ، وأساء استخدام هذه الحرية بصورة تسبب ضررا لغيره من الأفراد أو المجتمع فإن الفكر الليبرالى يرى ذلك خروجا عن الحدود المسموح بها فى ممارسة الحرية الإعلامية ، ويضع التدابير العقابية الرادعة . وهذا هو ما نعرض له بشيء من التفصيل خلال حديثنا التالى عن حدود الممارسة الإعلامية .

### ثانيا – حدود حرية الممارسة الإعلامية :

<sup>(</sup>١) يرى البعض أن مسئولية الصحافة هي الاهتمام بالصالح العام ، ويحددها البعض الآخر بأنها الاهتمام بحاجات المجتمع والعمل على سعادته .

<sup>-</sup>D. Hess, "An Inquiry into the Meaning of Social Responsibility" in *Journalism quarterly*, summer 1966, p. 325

نقلا عن سامي عزيز ، مرجع سابق ، ص 24

<sup>(</sup>٢) أنظر: - وليام ل . ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 95 .

المتأمل فى طروحات شتى الفلسفات الإعلامية حول الحدود التى لا ينبغى تجاوزها فى ممارسة الحرية الإعلامية ، يجد ألها تشكلت على ضوء نظرة هذه الفلسفات لطبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة ، وطبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة ، والغايات التى يفترض أن تحقيقها سوف يتم على خير وجه فى ضوء هذه العلاقة . . وعلى ضوء ذلك شرعت هذه الفلسفات فى رسم الخطوط الحمراء التى رأت أن تجاوزها من قبل وسائل الإعلام ، يتنافى مع التصور الذى تتبناه لتحقيق هذه الغايات .

ورغم وضوح هذه الأسس التى تبنى عليها كل فلسفة من هذه الفلسفات تصورها للحدود التى لا ينبغى تجاوزها عند ممارسة الحرية الإعلامية ، إلا أن ترسيم هذه الحدود بدقة يعد واحداً من أعقد المشكلات التى واجهت – ولا زالت تواجه – الفكر الإعلامي عامة ، والفكر الإعلامي الليبرالي خاصة (1) . ذلك لأن أي خطأ في ترسيم هذه الحدود يشكل إما خطرا على الأفراد بل والمجتمع بأسره – وذلك في حالة تخفيف ضوابط هذه الحرية بشكل مبالغ فيه – وإما يشكل خطرا على الحرية الإعلامية ذاها التى هي على حد وصف توماس جيفرسون لها في إحدى خطبه: "الحرية التي تحرس باقي (٢) الحريات وقد كان من الطبيعي أن يكون الإطار المسموح بممارسة الحرية الإعلامية خلاله في فلسفة الإعلام الليبرالي – على ضوء المقدمات التي تستند إليها – هو أقل هذه الأطر قيودا وأكثرها توسعا في السماح بممارسة الحرية الإعلامية لأقصى حد ممكن ، وذلك على النحو التالى :

- على ضوء نظرة هذه الفلسفة إلى الطبيعة الإنسانية كطبيعة عقلانية وأخلاقية ، رأت أن الفرد لن يتعهد تجاوز حدود الحرية الإعلامية بشكل يضر الآخرين ، وإن حدث ذلك فإن

(١) وفى ذلك يقول الكاتب الأمريكي حون أدمز: "إن تنظيم الصحافة أصعب و أخطر مشكلة ينبغي أن يجد لها المفكرون الحل الحاسم. وتحقيق هذا الغرض لا يعتمد فقط على رجال القانون وحدهم، بل يجب أن يشترك معهم الفلاسفة ورجال الدين وعلماء الاجتماع، حتى يجيء التشريع محكما معتدلا، لا تطغى فيه سلطة القانون على حرية الصحافة، ولا تضغطي فيه هذه الحرية على صالح الجماعة "

أنظر:

حسنين عبد القادر ، الرأى العام والدعاية وحرية الصحافة ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1962 ) ص 33 .

كذلك جاءت هذه العبارة على خلاف تقرير لجنة حرية الصحافة:

(٢) انظر:

<sup>&</sup>quot;A Free and Responsible Press"

<sup>-</sup> C. G. Christians, etal., *Media Ethics: Cases and Reasoning*, 2<sup>nd</sup> edition (New York: Longman, 1987) P. 25

عقلانية الأفراد المستقبلين سوف تمكنهم من كشف الزيف من الحقيقة حتى لو بدا الزيف مقنعا لبعض الوقت ، لاسيما فى ضوء عملية التصحيح الذاتى التى توفرها السوق الحرة للأفكار والآراء والمعلومات ، ومن ثم فلا داعى للتدخل لقمع هذه التجاوزات من قبل الحكومة (١).

- وعلى ضوء نظرها للأفراد على ألهم يمكنهم الوصول إلى قرارات أكثر نفعا إذا ما أتيحت لهم فرصة الاقتراب من الآراء والمعلومات وفرصة المناقشة حولها ، رأت أن تقييد حرية القول يعنى وضع حدود على قدرة الناس فى الوصول إلى قرارات صائبة سواء فيما يتعلق بمصالحهم الذاتية أو بالصالح العام (٢).

- وعلى ضوء عدم اعترافها بوجود حقائق مطلقة تتطلب حمايتها من قبل الدولة أو المجتمع الليبرالى لضمان عدم التشكيك فيها ، كان من الطبيعى ألا تضع هذه الفلسفة أى قيود على حرية التعبير أو الرأى (7) ، وحتى الآراء التى ينظر إليها على إلها حقائق ثابتة من قبل الغالبية لم ترى هناك ضرورة لتقييد حرية الرأى بشألها ، ذلك لألها ذهبت إلى أن الرأى المتقبل على أنه يحوى كل الحقيقة لن يعتنقه الناس - كما يقول مل (4) - على أسس عقلية ، إنما تتحيز ما لم يضطروا إلى الدفاع عنه ، كما أن الآراء الشائعة تفقد حيويتها وتأثيرها على السلوك والأخلاق.

وعلى ضوء نظرها إلى ما تتطلبه قضية الوصول إلى الحقيقة ، من ضرورة إتاحة الفرصة أمام كل الآراء والأفكار والمعلومات للتنافس فى سوق حرة ، بما فيها الآراء الخاطئة ، لكونها قد تحمل – على خطئها هذا – جانباً من الحقيقة ، ومن ثم تقدم خدمة واضحة للوصول إلى الحقيقة الكاملة (٥) ، رأت الليبرالية أن أى تقييد لحرية الآراء والمعلومات يعنى حرمان المجتمع من الوصول للحقيقة والانتفاع بها ، وهى المهمة الأساسية التي ينتظر المجتمع الليبرالي من وسائله الإعلامية الاضطلاع بها

- وعلى ضوء نظرها لطبيعة الدولة كشر لابد منه ، وألها العدو الأول للحرية ، رأت ضرورة حصر المساحة التي يمكن للحكومة التدخل خلالها لتقييد الحرية الإعلامية في أضيق نطاق

\_

<sup>(</sup>١) راجع ما ذكرناه حول فرضية عقلانية الإنسان في الليبرالية التقليدية ، ص

<sup>-</sup> K . E . Anderson , op. cit , P. 292 - : انظر - : )

<sup>(</sup>٣) يعد عدم اعتراف الفكر الليبرالي بأى حقائق مطلقة العلة الأساسية الكامنة وراء إطلاقها لحرية الرأى إلى أبعد الحدود

<sup>(</sup>٤) أنظر : جون ستيوارت مل ، مرجع سابق ، ص ص 434، 135

<sup>(</sup>٥) نفس المرجع ، ص 135

ممكن ، فاتساع هذه المساحة يتيح الفرصة أمام الدولة للحد من هذه الحرية ، وقمع كل الآراء التي تنتقدها أو لا تتماشى مع أهواء قادها (١).

ورغم أن الفلسفة الإعلامية الليبرالية تتبنى إطلاق الحريات الإعلامية إلى أقصى حد ، إلا ألها لم تنظر إلى هذه الحرية على إلها حرية مطلقة من كل قيد (7) ، وإنما عملت - مثلها فى ذلك مثل جميع الفلسفات الإعلامية - على السماح بسن بعض التشريعات لتقييد هذه الحرية فى بعض الحالات الضرورية . وتنقسم هذه الحالات إلى شقين كبيرين (7) .

الشق الأول: وهو ما يهدف إلى منع المساس بحقوق الأفراد واعتبارهم ، فيما خرج عن دائرة الوظيفة العامة ، أو النيابة العامة ، أو الخدمة العامة ، أو ما يؤثر من حياهم الخاصة على تلك الأعمال (ئ) ، وهي أمور تكفل القانون الجنائي برعايتها وتجريم العدوان عليها ، وجعل لذلك نماذج محددة هي الجرائم الماسة بالشرف والاعتبار كجرائم القذف (٥) و السب والإهانة والتحريض . وهذه لا خلاف بشأها في شتى النظم والمجتمعات (٦) .

- Z. Chafee, op. cit, pp. 5, 6 (Y)

<sup>(</sup>١) أنظر : - وليام ل . ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 105

<sup>(</sup>٣) سوف يسهب الباحث هنا – وإلى حد ما – في الحديث عن الملامح المشتركة لحدود الحرية الإعلامية في جميع الفلسفات تجنبا للوقوع في التكرار .

<sup>(</sup>٤) إذا كان عدم الإضرار بحقوق الأفراد يقف حدا مانعا أمام ممارسة حرية النقد ، فإن المصلحة العامة تأتى على الجانب الأخر لتبيح حق القذف أو الطعن في أعمال ذوى الصفة العمومية ، أو النيابة ، أو المكلفين بخدمة عامة في الأمور المتعلقة بوظيفتهم وما يؤثر على هذه الأعمال من أخلاقهم وحياقهم الخاصة ، فضلا عن ألها تعتبر الغرض الذي من أجله يباح النقد . إذ إن حقوق الأفراد لا تقرر لذاتها وإنما لما تحققه من غايات ، ولا يخفى أن هذه الإباحية تستند إلى مبدأ " رجحان الحق " وهو يفترض أن الفعل الذي يجرمه القانون – لأنه يهدر حقا – قد صان في ذات الوقت حقا آخر يربو في القيمة الاجتماعية على الحق الذي أهدره ... ومن ثم فهو أولى منه بالرعاية وفي هذا الغرض يباح الفعل من أجل الحق الذي صانه .

<sup>-</sup> أحمد جلال حماد ، مرجع سابق ، ص 323 ، 324

<sup>(</sup>٥) يقصد بالقذف " أى تعبير يتعلق بشخص ما يجعله عرضة للكراهية أو الازدراء ، أو السخرية ، أو تشويه سمعته في الوسط الاجتماعي الذي يعيش فيه ، مما يجعل الآخرين يتجنبونه " .

<sup>-</sup> P. M. Sandman , etal., *Media : An Introductory Analysis of American Mass Communication* ,  $2^{nd}$  edition ( New Jersey : Prentice – Hall , Inc . 1976 ) P. 176.

<sup>(</sup>٦) أحمد حلال حماد ، مرجع سابق ، ص 291

وإن كان هذا لا يمنع من وجود قدر من الاختلافات بين القوانين التي تجرم النشر في هذه الحالات فيما يتعلق بكيفية إثبات الجريمة من قبل المدعى ، وإثبات البراءة من قبل المدعى عليه ، في العقوبات المقدرة لكل جريمة من هذه الجرائم . كما أن هناك طائفة من القوانين التي قد تخص لا سيما في النظم الاشتراكية والتنموية للعض المناصب العامة بحماية معينة ضد النقد بشتى درجاته ، وإن كانت تبرر ذلك بضرورات الحفاظ على النظام العام مستقرا ، وهو ما يدخل في نطاق الشق الثاني من القيود التي توضع على ممارسة الحريات الإعلامية .

أما الفكر الليبرالى فإنه يميل عموما إلى منح الشخصيات العامة هماية أقل بكثير من الأفراد العاديين فيما يتعلق بجرائم الرأى ، حتى تعطى بذلك مساحة أكبر لوسائل الإعلام لفضح أى انحراف من قبل هذه الشخصيات (1) – دونما خوف من طائلة العقاب – مادامت تمتلك الأدلة التي تساند ما ذهبت إليه . أو مادام من وقع عليه النقد لا يستطيع أن يثبت فساد هذه الأدلة ، وسوء القصد في نشرها (7) .

لشقطله ن : ويهدف إلى هماية النظام العام للمجتمع ويقصد بالنظام العام " القواعد التى تتضمن الأسس الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التى يرتكز عليها كيان الدولة ويقوم عليها بناء المجتمع ، وسلامته بصفة مباشرة " (٣) ولا تعدو هذه القواعد أن تكون ترجمة للتصور الذى يتبناه هذا المجتمع لما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان والدولة فى شتى المجالات . ولما كان معيار تحقيق الغايات التى يسعى هذا المجتمع لتحقيقها والتى تعد بمثابة الصالح المشترك لجميع أفراده هو

(١) أنظر : -

F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit, pp.. 54,55.

– وللمزيد حول موقف الفكر الليبرالي من الاعتداء على حقوق الأفراد واعتبارهم كحد من حدود حرية التعبير أنظر:

<sup>-</sup> وارن ك. اجى ، و " آخرون " ، وسائل الإعلام : صحافة ، إذاعة ، تليفزيون ، ترجمة ميشيل تكلا ، ( القاهرة : مكتبة الوعى العربي ، ب ت ) ص 558 : 558 .

<sup>-</sup> P. M. Sandman, etal., op. cit, pp.. 175: 177

<sup>-</sup> K. E. Anderson, op. cit, pp.. 293,294

<sup>(</sup>٢) أنظر: - ساندرا كوليفر، " دراسة تحليلية مقارنة لقوانين الصحافة في الديمقراطيات الأوربية وغير الأوربية " ترجمة: سهام عبد السلام في بهي الدين حسن (محرر)، حرية الصحافة من منظور حقوق

الإنسان ( القاهرة : مركز القاهرة لدراسات حقوق الإنسان ، 1995 ) ص ص 118 ، 124 .

<sup>(</sup>٣) يوسف محمد قاسم ، ضوابط الإعلام في الشريعة الإسلامية وأنظمة المملكة العربية السعودية ، ( الرياض : عماده شئون المكتبات بجامعة الرياض ، 1979 ) ص 44

الأساس الذى يتم على هداه تحديد هذه العلاقات (١) فقد كان من الطبيعى أن يكون هذا المعيار هو الأساس الذى يتم الاستناد إليه فى تحديد القواعد التى تشكل ملامح النظام العام فى هذا المجتمع

و تأخذ وقاية النظام العام صورتين:

### □ – حماية المجتمع ذاته وذلك فيما يتعلق بــ:

أ- حمابته من الاضطراب الداخلي، أو التعرض للغزو الخارجي : وهذه الحماية ضرورة لا يختلف عليها أحد (٢) ، غير أن الخلاف يكمن في تقدير مدى خطورة حرية التعبير على هذه النواحى ، وسوف نعرض لرؤية الفكر الليبرالي لهذه الخطورة ضمن حديثنا عن هاية السلطة

ب - حماية آدابه وأخلاقيانه: ورغم الاتفاق بين شتى النظم الاجتماعية على ضرورة حماية أخلاقيات المجتمع وآدابه ، إلا أن المجتمعات العلمانية تتفاوت فى مفهومها لهذه الآداب والأخلاقيات ، وذلك راجع إلى غياب المرجعية الفكرية الواحدة التى يمكن للعقل الوضعى أن يستمد منها معاييره الأخلاقية . وهذا ما جعل التشريعات التى تسن لحماية الآداب والأخلاق تختلف من بلد لبلد ، بل ومن زمان لآخر فى نفس البلد (٣) .

يضاف لعدم وجود مرجعية واحدة للقيم الأخلاقية ، اختلاف تصور الفكر الوضعى بصفة عامة لهذه الأخلاقيات ، عن التصور الذى تضعه لها الأديان – لاسيما الدين الإسلامى – بحكم تأثر هذا التصور بطبيعة الغايات الدنيوية المحضة ، التى تسعى هذه المجتمعات لتهيئة سبل تحقيقها لأفرادها . والتى تتطلب إتاحة الفرصة أمام الفرد للتمتع بشتى ملاذ الحياة إلى أقصى حد ممكن ، في حدود القانون السائد في هذه المجتمعات – دون أدبى التفات للحياة الأخروية – وهذا يفسر لنا ما تذهب إليه هذه المجتمعات من إباحة الكثير من السلوكيات – في سبيل تحقيق الوجود الدنيوى السعيد – التى تراها الأديان جرائم أخلاقية .

وإذا كان ذلك ينطبق على المجتمعات العلمانية بصفة عامة ، فإنه ينطبق على البلدان الليبرالية منها بصفة خاصة . فإذا نظرنا إلى التشريع الأمريكي كمثال للحدود التي يفرضها الفكر

<sup>(</sup>١) وذلك في ضوء النظرة التي يتبناها الفكر السائد في هذا المجتمع لطبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة وطبيعة الدولة.

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا المعنى : - أحمد جلال حماد ، مرجع سابق ، ص 294 .

<sup>(</sup>٣) وهذا ما جعل مؤلفي كتاب " نظريات أربع للصحافة " يقولون " من الصعب تعريف الأخلاق نفسها انظر :

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm. op. cit. P 55.

الليبرالى على حرية الإعلام فيما يتعلق بأخلاقيات المجتمع وآدابه ، فأننا نجد أن مشكلة تحديد ما هو فاحش من مواد إعلامية وما هو غير فاحش ، تعد واحدة من المشكلات الكبرى التى واجهت المحكمة الدستورية العليا  $^{(1)}$  ، وقد تطورت هذه المحكمة فى تعريفها لما هو فاحش من التشدد إلى التهاون  $^{(7)}$  حتى إلها أوضحت فى عام 1973 فى إحدى القضايا  $^{(8)}$  أن المواد الجنسية لا تعتبر فاحشة إذا كانت تعبر عن أدب جاد يحتوى على قيمة فنية أو سياسية أو علمية ، ومعنى هذا أن المواد الجنسية التى تحتوى على قيمة لا يجوز حظرها ، لألها لا تعد فاحشة . أما المواد التى تنغمس المواد التى تعد فاحشة . ومن الواضح عدم وجود خط فاصل بين النوعين لأن المحكمة الدستورية تركت تقدير ذلك للقاضى . ونتج عنه النظر إلى بعض المواد الجنسية باعتبارها فاحشة فى إحدى الولايات ، بينما ينظر إلى العمل نفسه على أنه غير فاحش فى ولاية أخرى وفقا للمعايير السائدة فيها  $^{(7)}$  وهكذا الحال فى المجتمعات الليبرالية والعلمانية عامة .

وقد كان من الطبيعى فى ظل مثل هذا الفهم الذى تبناه الفكر الليبرالى للآداب والأخلاقيات ، أن تتاح حريات واسعة أمام وسائل الإعلام لنشر المواد الخليعة والمثيرة دونما إحساس بأى ذنب أخلاقي .

### □ – حماية السلطة :

تتفاوت الفلسفات والنظم تفاوتا بالغا فيما يتعلق بحماية السلطة ، ومرد ذلك إلى طبيعة السلطة نفسها ، التى لا تعد قوة صماء ومحايدة ، وإنما هى المعبر عن فلسفة النظام كله ، والحامية لقيمه الأساسية والأوضاع السياسية والاجتماعية التى يرتفع بها الحكام إلى مصاف تلك القيم السياسية (<sup>1)</sup> .

- P. M. Sandman, et al, op. cit. PP. 174,175 : نظر : در التطورات انظر : التطورات انظر : در التطورات انظرات التطورات انظرات التطورات انظرات انظرات انظرات التطورات انظرات التطورات انظرات التطورات انظرات التطورات انظرات التطورات انظرات التطورات الت

- R. L. Holsinger, *Media Law*, (New York: Random House, 1987), p. 330.

<sup>(</sup>۱) حسن عماد مكاوى ، مرجع سابق ، ص 333.

<sup>(</sup>٣) انظر:

<sup>-</sup> وللمزيد حول نظرة الفكر التشريعي الأمريكي لما هو فاحش انظر :

<sup>-</sup> وليام ل. ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص ص 183 ، 184 .

<sup>(</sup>٤) أحمد جلال حماد ، مرجع سابق ، ص 294 .

<sup>-</sup> وللمزيد حول ماهية السلطة:

<sup>-</sup> نعيم عطية ، في النظرية العامة للحريات الفردية ، (القاهرة : الدار القومية للطباعة والنشر ، 1965) ، ص ص 54،54 .

وعموما يمكن القول إن القيود التي تُنوضع على التعبير بقصد حماية السلطة تتشكل ، إلى حد كبير ، تبعا للدور المنوط كما في هذا المجتمع أو ذاك . فإذا كان دورها يقتصر على الجانب الحمائي - كما هو في المجتمعات الليبرالية التقليدية - فإن عدم تقييد حرية الإعلام يصبح أجدر عنها في حالة كونها الطرف الأساسي في تحقيق الصالح المشترك ، الذي هو العلة الكامنة وراء العمل على استقرار النظام و همايته .

كما أن اعتبارها صاحبة المرجعية الفكرية في كيفية تحقيق هذا الصالح المشترك ، يزيد من القيود التي تحتمي بها في هذه الحالة.

وبصفة عامة يكاد المعيار المشترك الذي تستند إليه شتى الفلسفات الإعلامية في تبرير الحد من حرية الإعلام يكون معيارا واحدا ، هو معيار " الخطر الواضح المباشر " The Clear and ( Present Danger.ومن الطبيعي أن تختلف الفلسفات الإعلامية في تفسيرها لما يعد خطرا واضحا مباشرا ، وما لا يعد كذلك (١) . سواء تعلق ذلك بأمن المجتمع وسلامته ، وحمايته من الأفكار الهدامة المعادية للنظام المستقر عليه ، أو تعلق بأمن وسلامة السلطة وحماية وجودها .

ويضع معيار "الخطر الواضح المباشر" للحرية في فلسفة الإعلام الليبرالي – محور حديثنا هنا ـ أوسع ما يمكن من حدود ، ولا يسمح للحكومة بحماية نفسها إلا في الظروف الطارئة ، والتي يكون الخطر فيها عاجلا ، واحتمال الضرر الذي يتضمنها احتمالا مباشرا . فلا يكفي أن تكون الكلمات المعنية بالتقييد مجرد نظرية أو تحريض فعلى ، وإنما العبرة بالظروف المحيطة بنشر أو نطق هذه الكلمات . فما يسمح بقوله تحت ظروف معينة قد لا يسمح بقوله في ظروف مغايرة .

وهكذا فالمشكلة تكمن فيما إذا كانت هذه الكلمات المستخدمة في ظروف معينة ، من طبيعتها أن تــؤدى إلى خلق خطر واضح وداهم ينجم عنه أضرار محدقة بالمجتمع أو بالسلطة أم لا

ويعد القاضي أوليفر وندل هولمز هو صاحب الفضل في وضع هذا المعيار ، الذي درجت المحاكم على الاستناد إليه في تقييد حرية القول لفترة طويلة <sup>(٦)</sup>.

وهناك ليبرالي آخر هو ايرسكين ذهب إلى إعطاء الفرد الحق في نشر ما يشاء من آراء ومعلومات ، ورأى أنه حتى لو كان هذا النشر ذا تأثير سلبي جدا على اهتمامات الدولة ، فإنه لا

<sup>(</sup>١) قارن :- جيهان أحمد رشتي ، نظم الاتصال ، الجزء الأول ، مرجع سابق ، ص ص 95،96 .

<sup>(</sup>٢) انظر :- وليام ل. ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 105 .

<sup>(</sup>٣) وليام ل. ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 105 .

ينبغي أن يترتب على نشره هذا عقوبة ما دام صاحب هذه المواد المنشورة أمينا ومخلصا في أغراضه و في نيته <sup>(١)</sup> .

وعموما يمكن القول: إن القيود التي تجيز فلسفة الإعلام الليبرالي فرضها على ممارسة الحرية الإعلامية لوقاية النظام الاجتماعي ، تمثل الحد الأدبى من القيود التي تقرها الفلسفات الإعلامية الوضعية.

### أَلِياتَ إِلَوْامِ وَسَائِلُ الْإِعَلَامِ بِعَدَمَ تَخْطَى حَدُودُ الْمَمَارِسَةُ الْإِعَلَامِيةَ :

تعتمد فلسفة الإعلام الليبرالي في إلزام الفرد بعدم تجاوز هذه الحدود – وبشكل أساسي – على حاسة الفرد الخلقية ، التي تقيم عليه نوعا من الرقابة الذاتية تلزمه بعدم اقتراف ما يلحق الضرر بالأفراد الآخرين أو بالنظام الاجتماعي . وإن حدث تجاوز من قبل الفرد في هذه الصدد ؟ فإن الفلسفة الإعلامية الليبرالية ، وفلسفة المسئولية الاجتماعية المتطورة منها لا تجيز أي نوع من أنواع الرقابة على ممارسة الحرية الإعلامية ، إلا الرقابة القضائية (٢) . والتي يطلق عليها البعض الرقابة الوقائية أو اللاحقة لنشر المادة الإعلامية التي يحكم فيها القضاء حماية للمجتمع  $^{(7)}$  .

وترفض الفلسفة الليبرالية الرقابة السابقة على النشر لعدة أسباب منها:

- أنها تنتهك الحق الطبيعي للإنسان في حرية القول .
- ألها تمكن الطغاة من الاستمرار في السلطة ، وتجعل من الدولة عدوا للحرية بدلا من أن تكون حامية لها .
- ألها يمكن أن تعوق ولو مؤقتا عملية البحث عن الحقيقة عن طريق الإخلال بالتوازن في العملية الدقيقة التي عن طريقها تظهر الحقيقة في هاية الأمر. وإذا كان للإنسان أن يكتشف

- Ali A. A-Kani, op. cit. P 57.

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit. pp. 49,50. (1) (٢) وليام ل. ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 108 .

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit. P 53. - تعرف الرقابة بأنما " عملية مستمرة يتم خلالها اتخاذ قرارات محددة ومكررة تحدد أي المعلومات سوف يتم إنتاجها ومعالجتها وتوزيعها .. والكيفية التي يتم خلالها ذلك " .

<sup>(</sup>٣) ابراهيم الداقوقي ، قانون الإعلام: نظرية جديدة في الدراسات الإعلامية بحديثة ، ( بغداد: وزارة التعليم العالى والبحث العلمي ، 1986 ) ، ص 107 .

الحقيقة فيجب أن تتوافر له جميع المعلومات والأفكار ، وليس فقط تلك المعلومات التي يُغَذَى بها (١) .

- إن التاريخ يبين أن الصحافة التي تخضع للرقابة هي أقلها قدرة على نشر الصدق .. على عكس الصحافة الحرة التي تعمل في سوق حرة . والقراء يبحثون عن الصدق ويؤيدون الصحف القادرة على الالتزام به ويقبلون عليها (٢) .

الرقابة تقوم على الكبت والتستر ، وإن ضررها البالغ يعود فى كثير من الأحيان على
 الجانب الذى يستخدمها ، أكثر مما يعود على الجانب الآخر (٣) .

وكما أن الليبرالية تتخذ من القضاء رقيبا أوحد على تجاوزات ممارسة الحرية الإعلامية ، فإلها من ناحية أخرى تتخذ منه رقيبا على تجاوزات السلطة على الحرية الإعلامية ، وفيصلا في سلامة القوانين أو الإجراءات التي تسعى للحد من حرية الصحافة عن طريقها (<sup>5)</sup> .

وهكذا فالقضاء هو آلية الإلزام الوحيدة التى تبيح الفلسفة الليبرالية استخدامها للتصدى للممارسات الإعلامية الضارة ، وترفض أى رقابة مسبقة ، أو أى شكل من أشكال السيطرة على الحريات الإعلامية خارج هذا الإطار . وهى فى رفضها للرقابة ولشتى أشكال السيطرة السابقة على النشر محقة تماما

### ثالثا : تقويم رؤية فلسفة الإعلام الليبرالي لحرية الممارسة الإعلامية :

لاشك أن كفاح الفكر الإعلامي الليبرالي لتحرير الممارسة الإعلامية من نير السلطة ، يعد واحدا من أهم إسهامات الفكر الإعلامي الوضعي في إعادة كرامة الإنسان المفقودة ، وصيانة حقوقه التي ظلت مهدرة أغلب فترات التاريخ الإنساني على يد حكامه . غير أن مبالغتها في تحرير الممارسة الإعلامية إلى أقصى حد ممكن ، خلا قيود قليلة ، ومبالغتها في التوجس من خطورة التدخل الحكومي في العملية الإعلامية إلا في حالات الضرورة ، اعتمادا على المبررات سالفة

<sup>(</sup>١) فؤاد توفيق العاني ، مرجع سابق ، ص 346

<sup>(</sup>٢) مبدرا لويس ، مرجع سابق ، ص 103 .

<sup>.</sup> 100 سامي عزيز ، مرجع سابق ، ص

<sup>(</sup>٤) انظر نماذج استخدام الدول الليبرالية للقضاء الدستورى كحامي لحرية التعبير:

<sup>-</sup> ساندرا كوليفر ، مرجع سابق ، ص ص 100 ، 101 .

الذكر أدت إلى وقوع خلل واضح عند تطبيق هذا الفهم لما ينبغى أن تكون عليه حرية الممارسة الإعلامية في أرض الواقع (١):

- فلم يحدث التزام حقيقى من قبل الكثير من الإعلاميين بالمسئوليات التى افترضت فلسفة الإعلام الهم سوف يتحملونها ذاتيا . وهذا ما جعل الكثير من المهام التى كان ينتظر المجتمع من وسائل الإعلام الاضطلاع بها للمساهمة فى تحقيق الصالح العام ، لم يتم الاضطلاع بها بالصورة المرجوة . أما المهام التى كانت تضطلع بها الكثير من هذه الوسائل على خير وجه . . فهى تلك التى كانت تخدم المصالح الذاتية لملاك هذه الوسائل .

أدى كف يد السلطة السياسية عن التدخل بصورة شبه تامة في المجال الإعلامي عامة ، إلى ترك الساحة خالية أمام السلطة الاقتصادية . سواء تمثلت في ملاك الوسائل الإعلامية أو في المعلنين الكبار فيها وأصحاب رؤوس الأموال ، مما جعل السلطة الاقتصادية المتحكم الفعلي في ممارسة الحريات الإعلامية ، بصورة كادت معها الاحتكارات أن تقضى على المنافسة الإعلامية ومن ثم إبطال فاعلية آلية التصحيح الذاتي – وكاد السعى لجني المزيد من الأرباح أن يقضى على الدور الأساسي الذي أعطى المجتمع هذه الوسائل الحريات من أجله .

وهكذا يمكن القول بأن الواقع الإعلامي شهد ديكتاتورية اقتصادية بديلة للديكتاتورية السياسية التي كان الفكر الإعلامي الليبرالي يرتعد منها .

- شهدت ساحة الممارسة الإعلامية - كنتيجة لتخفيف القيود بصورة مبالغ فيها - تجاوزات واضحة ، سواء فيما يتعلق بحقوق الأفراد ، أو بالنظام العام في المجتمع الليبرالي ، تمثلت في المغالاة في نشر مواد الجنس والإثارة والجريمة والعنف ، واقتحام الحياة الخاصة للشخصيات العامة ، والإشاعات والأكاذيب عن فساد المسئولين الحكوميين ، وكشف الأسرار الحكومية والمساس - في بعض الأحيان - بالأمن القومي (٢) . حتى إن لرئيس الأمريكي " جون كينيدي " ناشد ذات مرة الصحفيين والناشرين مراعاة الصالح العام ، وأمن الدولة الذي هو من الصالح العام ، وأن يفرضوا على أنفسهم رقابة تلقائية ذاتية يسألون بما أنفسهم دائما : هل هذا الخبر أو ذاك مما يتعارض مع أمن الدولة ؟ . قبل أن يسألوا أنفسهم : هل هذا الخبر صالح لجذب القراء ؟ . ثم ضرب الرئيس مثلا على ذلك بأن بعض الصحف الوطنية نشرت أسرارا

<sup>(</sup>١) حول الملامح العامة لمظاهر هذا الخلل انظر:

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit. PP. 78,79.

<sup>(</sup>٢) حسن عماد مكاوى ، مرجع سابق ، ص 68 .

حربية وسياسية ما كان يستطيع أعداء أمريكا ، ولا العملاء الأجانب أنفسهم أن يحصلوا عليها ، ولو كان ذلك عن طريق السرقة أو الرشوة أو المخابرات أو الجاسوسية أو غيرها من الطرق (١) .

وهكذا فقد كان من الطبيعي أن يفرز تطبيق طروحات الفلسفة الإعلامية الليبرالية حول حرية الممارسة الإعلامية الكثير من الممارسات غير المسئولة ، لكولها طروحات قائمة على مقدمات يشوبها قصور واضح – وهو ما عرضنا له فيما سلف من الدراسة – وقد كانت هذه الممارسات غير المسئولة للحرية الإعلامية عاملا مهمة في دفع الفكر الإعلامي الليبرالي إلى تدشين فلسفة إعلامية جديدة ، تعمل على تلافي هذه الممارسات ، وتتماشى مع التطورات الفكرية والمجتمعية والتكنولوجية التي شهدها العالم الغربي بنهاية القرن السابق .

(١) عبد اللطيف حمزة ، أزمة الضمير الصحفي ، مرجع سابق ، ص ص 147 ، 148 .

### المطلت القبن على المطلت القبن عرية المهرسة الإعلامية المسهرسة الاجتمعية المسهلية الاجتمعية

لم يكن هناك بد أمام الفكر الإعلامي الليبرالي – في ضوء السلبيات التي شهدها تطبيق التصور الكلاسيكي للحرية الإعلامية في أرض الواقع ، والتي أشرنا لها توا ، وفي ضوء التطورات المجتمعية والفكرية والتكنولوجية التي شهدها العالم الليبرالي – من طرح تصور جديد للحرية الإعلامية وحدود ممارستها .

ويجدر بنا قبل استعراض ملامح هذا التصور الجديد ، أن نسترجع الملامح العامة لتلك التطورات التي ساهمت في تشكيل ذلك التصور ، والتي أشرنا لها بشيء من التفصيل في أكثر من موضع في هذه الدراسة .

أ-النكطائي المجتمعية : وتمثلت في فشل المجتمعات الليبرالية في تحقيق الغايات التي نظَّر لها الفكر الاجتماعي . فلم تتحقق الرفاهية المادية إلا لأبناء الطبقة البرجوازية . كما تمثلت فيما شهده العالم الغربي من حربين عالميتين ، وكساد اقتصادى في ثلاثينيات هذا القرن ، وتعاظم دور الدولة في هذه الأحداث على حساب دور الفرد .

ة-النه طير الله المجتمعية سالفة الذكر . وقد تمثلت هذه التطورات المجتمعية سالفة الذكر . وقد تمثلت هذه التطورات – كما عرضنا لذلك في الباب السابق – في إعادة النظر في الافتراضات التي يتبناها الفكر الليبرالي حول طبيعة الإنسان ، وطبيعة الحقيقة ، وطبيعة الدولة ، وطرح الفكر الليبرالي المحدث – على ضوء ذلك – لتصور جديد لما ينبغي أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان والدولة ، يعطى للدولة دورا مهماً في توفير المناخ الذي يُمكِّن الفرد من التمتع بشتى حقوقه وحرياته بصورة إيجابية .

جالى طى رات التولي عين : و تمثلت فى التطور الذى أصاب صناعة الصحافة ، حتى إلها أضحت صناعة ضخمة تتطلب إمكانيات مادية هائلة للدخول فى عالمها . ثما قلل – بصورة تلقائية – من فرصة تملك الأفراد للصحف التى يمكنهم من خلالها التعبير عن آرائهم ، وعدم إتاحة هذه الفرصة إلا للأقلية المقتدرة . وما يعنيه هذا من أن التمتع الحقيقي بالحريات الإعلامية أصبح قاصرا على فئة ضئيلة من أبناء المجتمع الليبرالي . كما تمثلت التطورات التكنولوجية أيضا في ظهور وسائل الإعلام الإلكترونية ذات القدرات التأثيرية العالية من ناحية ، وذات القنوات المحدودة من

ناحية ثانية . وما يعنيه ذلك من عدم قدرها على توفير التعددية والتنوع التي يمكن للصحافة توفيرها  $^{(1)}$  .

يضاف لما سبق أن هذه التطورات التكنولوجية زادت وبشكل هائل من أعداد المشاركين فى العملية الإعلامية ، وزادت فى الآن نفسه من قدرات هذه الوسائل وتأثيراتها (٢٠) . وأسهم ذلك فى تغيير مدلول الحريات التقليدية وإصابتها بأزمة عنيفة ، وصار من الواضح أن احتكار تلك الوسائل فى أيدى فئة قليلة من أفراد الشعب يجعل هذه القلة قوة هائلة ، وييسر لها سبل السيطرة على الحكم والاستبداد بحقوق الأفراد وإخضاعهم لإرادها وتوجيهها (٣) .

### أولاً : مفهوم الحرية الإعلامية:

تضافرت تلك العوامل وأجبرت المفكرين الليبراليين على إعادة النظر في مفهوم الحرية الإعلامية الذي تبنته الفلسفة الليبرالية التقليدية . وطبيعة الحق الذي يستند إليه الفرد في تمتعه بما

- ففيما يتعلق بفهم الفكر الإعلامي الليبرالي الجديد للحرية الإعلامية ، نجد أنه لم يعد ينظر إليها على إلها التحرر من ( freedom from ) وهو ما كان يعني التحرر من شتى أشكال السيطرة والضغوط ، سواء أكانت صادرة من قبل الدولة أو أي مصدر آخر . وإنما أضحى ينظر إليها على إلها" التحرر من " القهر والتسلط ، وليس من كل أنواع الضغوط (ئ) . أي سمح الفكر الجديد بممارسة بعض الضغوط الاجتماعية على ممارسة هذه الحرية ، هذا من ناحية ، وألها التحرر لأجل " freedom for " وهو ما يعني الغاية من التحرر ، هي منح هذه الحرية لأجل تحقيق الأهداف التي يسعى إليها المجتمع . سواء أدركت وسائل الإعلام هذه الأهداف بصورة تلقائية ، أو من خلال استقرائها لاحتياجات المجتمع (°). وليست الغاية من هذا التحرر تحقيق المصالح الذاتية

F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit. PP. 77,78. : أنظر ١)

(۲) أنظر : Commission on Freedom of the Press, op. cit. PP. 1,3

(٣) انظر : - رجاء على العزبي ، مرجع سابق ، ص ص 47،48 .

وفي نفس المعني انظر أيضا: - حازم النعيمي ، مرجع سابق ، ص 23 .

( ٤ ) لأن التحرر من الضغوط – كما ترى الصحافة – لا يمكن أن يحدث إلا في مجتمع يحتضر ، مجتمع خال من القوى المناضلة والمعتقدات . وإن كانت بعض الضغوط ، كالضغوط الاقتصادية ،أو الكهنوتية ، أو التشريعية وما إلى ذلك قد تؤدى إلى التقليل من فعالية الحرية ، مما يفرض على وسائل الإعلام والجمهور الاتحاد للتصدى لها.

\_

<sup>-</sup> Commission on freedom of the Press, o p.cit, p. p 128 ,129 (°)

<sup>-</sup> Ibid., p. 129

للفرد - كما ذهب لذلك الفكر الكلاسيكي - وإن كان هذا لا يمنع الفرد من السعى لتحقيق مصالحه الذاتية ، شريطة ألا يكون ذلك على حساب متطلبات المجتمع منه

وقد رأى الفكر الإعلامي الجديد أن تحقيق هذا الهدف – استخدام الحرية لخدمة غايات المجتمع – يتطلب توافر التسهيلات التكنولوجية ، والإمكانات المادية ، وسهولة الاقتراب من المعلومات ، وما إلى ذلك . . ذلك لأن حق الفرد في التعبير أو بمعنى آخر حقه في الاتصال (۱) ، يصبح بلا معنى ما دام ليس لديه القدرة على الاقتراب من وسائل الإعلام ونشر ما لديه من آراء ومعلومات .

وهذا ما جعل " لجنة حرية الصحافة " تبدى قلقها بشأن هؤلاء الذين لا يملكون إلا حرية سلبية لا تتبح لهم فرصة التمتع الحقيقى بحرية التعبير المتاحة لهم نظرياً. بينما لا يتمتع بهذه الحرية بشكل إيجابي إلا الأقلية المالكة لوسائل الإعلام ، أو التي لديها القدرة – بشكل أو بآخر – على الوصول لهذه الوسائل (٢)

- أما فيما يتعلق بنظرة الفكر الليبرالى الجديد لطبيعة الحق الذى يستند إليه الفرد فى التمتع هذه الحرية ، فأنا نجد هذا الفكر يرفض النظر إلى هذا الحق - كما ينظر إليه الفكر الكلاسيكى - على أنه حق طبيعى ، أو أنه حق قائم على أساس نفعى . وهو ما كان يعنى عدم إمكانية فرض أى التزامات إيجابية على الفرد مقابل تمتعه بهذا الحق . وإنما نظر إليه على أنه "حق أخلاقى " أى التزامات إيجابية على الفرد مقابل تمتع به (٣) وعندما لا يرغب الفرد المتمتع به ألا الحق الإخلاص فى تحمل الواجبات أو الالتزامات المصاحبة لهذا الحق فإنه يفقد المبرر الذى يمكن أن يطالبه استنادا إليه بهذا الحق . لأنه على حد تعبير اللجنة (٤) فى حالة غياب تحمل الواجبات الأحلاقية لا تصبح هناك حقوق أخلاقية " In the absence of accepted moral

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson., And W. Schramm, op.cit, p.94

( ١ ) يقصد بالحق في الاتصال " الحق في حرية الرأى والتعبير ، ويتسع ليشمل الحرية في إخبار الآخرين والحرية في المعرفة ، والقدرة على النقاش والحوار ، وسهولة المشاركة في الاتصال ، وإن كان كذلك يتضمن بعض الالتزامات والمسئوليات .

<sup>-</sup> ليلي عبد المجيد ، سياسات الاتصال في العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص 81

<sup>-</sup> The Commission on Freedom of the press, o p.cit, p.129 (٢)
- وهذا ما جعل وليم هونج كونج " لكى تصبح حرا ينبغى أن تتوافر لك مقومات الحرية . وهى المتمثلة في ممارسة هذه الحرية دونما قيد أو سيطرة من الخارج ، وتتوافر الإمكانيات التي تتطلبها هذه الممارسة "

<sup>-</sup> W. Hoking, o p. cit, p. 54

<sup>-</sup> The Commission on Freedom of the press op. cit, pp.. 100, 101 (r)

<sup>-</sup> Commission on Freedom of the press, op cit, p.10

duties there are no moral rights"، وإن كان حق الفرد الأخلاقي في التعبير يسقط عند تنصله من المسئوليات التي تقابل تمتعه بهذا الحق ، إلا إن هذا الفرد يظل يحتفظ بحقه القانوين في التمتع بهذه الحرية.

ويفرض هذا الحق الأخلاقي على الفرد أن يعبر عما لديه من أفكار ، وألا يكتفى بالرغبة في التعبير عنها . ولما كان ذلك يتطلب إتاحة السبل التي يمكن للفرد خلالها التعبير عن آرائه . فإن ذلك يتطلب من وسائل الإعلام الالتزام بعرض شتى الآراء والاتجاهات . وهذا ما يفرضه الواجب الأخلاقي عليها ، وان لم نفعل ذلك تكن قد خانت ثقة المجتمع فيها ، وأصبحت تخدم فئة قليلة (١)

ولما كانت الظروف التى تتعلق بحرية الممارسة الإعلامية – والتى كانت تشجع التنوع وتبادل الآراء – قد تغيرت فى ظل الثورة الاتصالية ، ولما كانت النظرة إلى الحكومة على إلها العدو الأول للحرية قد تبدلت أيضا ، فإن النظرية الجديدة أصبحت ترى أن تدخل الحكومة فى بعض الحالات ، يعد ضرورة تفرضها عملية تميئة المناخ الذى يمكن الفرد من ممارسة حقه فى التعبير بصورة فعلية (٢)

ولما كانت الفلسفة الجديدة لم تعد تنظر إلى عملية التصحيح الذاتى وإلى الطبيعة الإنسانية بنفس الصورة التى كانت تنظر بها الفلسفة الكلاسيكية ، فقد سعت هذه الفلسفة إلى تحديد المسئوليات التى ينبغى الالتزام بها من قبل وسائل الإعلام بصورة صريحة – وليست بصورة ضمنية كما ذهبت لذلك الفلسفة الكلاسيكية – حتى يمكن الاسترشاد بها فى اضطلاع وسائل الإعلام بالدور الذي ينتظره منها المجتمع الليبرالي .

وفى النهاية يمكن تلخيص تصور فلسفة المسئولية الاجتماعية لممارسة الحرية الإعلامية في الجملة التالية " إن التمتع بالحرية يتطلب تحمل الالتزامات المقابلة لها " (")

وعلى ضوء هذا التصور عملت هذه الفلسفة على تحديد صريح للمسئوليات التى ينبغى التمتع بها مقابل التمتع بهذه الحرية ، وتطوير بعض النقاط المتعلقة بحدود ممارسة هذه الحرية وان لم تختلف كثيرا – فى هذا الشأن – عن الفلسفة الكلاسيكية .

### الالتزامات التي ينبغي تحملما مقابل التمتع بالحرية الإعلامية :

- Ibid. ,p (\)

(٢) انظر في هذا المعنى:

- F.S. Siebert, T. Peterson and, W. Schramm, op. cit. p.96
- Commission on freedom of the press, op. cit, pp.15,17
- Z.Chafee, op. cit, pp. 14,15
- F.S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit, p74 (7)

يمكن القول فى عبارة عامة: إن الالتزامات التى كانت الفلسفة الإعلامية الكلاسيكية تفرضها ضمنيا على وسائل الإعلام، أصبحت التزامات صريحة على يد الفلسفة الجديدة (۱)، فقد سعت هذه الفلسفة إلى توضيح ما ينبغى على وسائل الإعلام تحمله من مسئوليات تتطلبها عملية القيام بالمهام التى ينتظر المجتمع من هذه الوسائل الاضطلاع بها، مقابل ما يمنحه المجتمع لها من حريات (۱).

والمتأمل في المهام " الوظائف " التي تطلب فلسفة المسئولية الاجتماعية من وسائل الإعلام الاضطلاع بها يجد ألها لا تختلف عن الوظائف التي نظرت لها الفلسفة الكلاسيكية ، غير أن فلسفة المسئولية لا تقبل التفسير الذي يقدمه بعض ملاك هذه الوسائل لهذه الوظائف ، كما ألها لا تقبل الطرق التي تسعى وسائل الإعلام خلالها للاضطلاع بهذه الوظائف (٣)

وفى سبيل توضيح المسئوليات والواجبات الأخلاقية التى ينبغى تحملها من قبل وسائل الإعلام والإعلاميين ، ظهر العديد من مواثيق الشرف والدساتير الأخلاقية التى عملت على توضيح الواجبات التى ينبغى الالتزام بها عند ممارسة العمل الإعلامي والأخلاقيات التى ينبغى التحلى بها عند القيام بهذه الواجبات ، حتى يمكنها أداء المهام التى يتطلب المجتمع منها الاضطلاع بها على خير وجه (3)

### أليات إلزام وسائل الإعلام بالمسئوليات المقابلة للتمتع بممارسة الحرية الإعلامية

إذا كانت النظرية الكلاسيكية قد اعتمدت فى إلزام وسائل الإعلام والإعلاميين بما عليهم من مسئوليات قبل المجتمع بشكل شبه كامل على الحاسة الخلقية التى تدفع صاحبها إلى تحمل المسئوليات بصورة تطوعية . فإن النظرية الجديدة – وكنتيجة لفهمها الجديد للحرية الإعلامية –

(٢) ويعكس هذا التصور الجديد لفهم الحرية التعريف الذي قدمته اللجنة الملكية البريطانية لحرية الصحافة على إنها" التحرر من القيود التي تكبل بشكل أساسي ملاك الصحف ، ورؤساء تحريرها ومحرريها من تناول الأمور العامة ، ونشر الحقائق والآراء التي بدونها لا يمكن للجمهور أن يصل إلى أحكام سليمة "

بينما كانت تعرفه قبل ذلك ب " حرية الناشر في نشر ما يريد "

(٣)

F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit, p 74

(٤) سوف يعرض الباحث لهذه الواجبات بشيء من التفصيل في معرض حديثه عن وظائف وسائل الإعلام في فلسفة المسئولية الاجتماعية في المبحث الأول من الفصل الأخير من هذا الباب

<sup>(</sup>١) أنظر : وليام ل ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص ص 111 ، 114

<sup>-</sup> J. Carran and J. Seation, op. cit, pp. 296,297

رأت أن هناك تعاقداً ضمنياً يفرض على وسائل الإعلام والإعلاميين تحمل هذه المسئوليات قبل المجتمع مقابل منحهم الحق في ممارسة الحرية الإعلامية نيابة عنه (١)

ورغم أن النظرية الجديدة تعول بصورة أساسية فى الالتزام بهذه المسئوليات على الالتزام الله الله الناتى ، إلا ألها رأت ضرورة المحاسبة من قبل المجتمع على أن أى إخلال بهذه المسئوليات ، سواء أكان مصدر هذه المحاسبة الجمهور بصفة عامة أو جماعات الضغط ، أو الهيئة التي ينبغى أن تنشأ لذلك خصيصا وهي مجلس الصحافة ، أو النقاد الداخليين في هذه الوسائل ، أو الحكومة في حالة وسائل الإعلام الإليكترونية (٢) .

وإذا كانت سبل الإلزام – سالفة الذكر – تنطبق بشكل أساسى على الصحف ، فإن المسئولية الاجتماعية تسلك مسلكا مغايرا في سبيل إلزام وسائل الإعلام الإليكترونية بالمسئوليات التي يتطلب المجتمع منها الاضطلاع بها ، وذلك نظرا للطبيعة الخاصة لهذه الوسائل من ناحية ، ولضخامة تأثيراتها من ناحية ثانية . لذا عمدت هذه الفلسفة إلى ضمان سيطرة المجتمع على هذه الوسائل ، سواء بإعطاء الدولة حق تملك هذه الوسائل للدولة ومن ثم إدارتها بالصورة التي تخدم أهداف المجتمع ، أو بتمليكها للأفراد مع إلزامهم بشكل صريح بهذه المسئوليات مقابل منحهم امتياز استغلال هذه الوسائل (٣)

### ثانيا – حدود ممارسة الحرية الإعلامية :

رغم أن فلسفة المسئولية الاجتماعية قد سمحت للدولة بقدر من التدخل فى العملية الإعلامية ، إلا أن هذا التدخل لم يكن بقصد الحد من الحريات الإعلامية ، بل العكس هو الصحيح ، فإذا كان مفهوم الحرية الإعلامية فى النظرية الكلاسيكية كان قد مثل قيداً على تدخل الدولة ، فإن تدخلها أصبح فى المفهوم الجديد لهذه الحرية ، والذى تتبناه فلسفة المسئولية الاجتماعية ضرورة تفرضها هذه الحرية وقيئة المناضب لممارستها(٤)

<sup>-</sup>L. W. Hodges, op. cit, p 19 : نظر : (۱) حول طبيعة هذا التعاقد أنظر :

<sup>(</sup>٢) سوف يفصل الباحث الحديث عن آليات الإلزام هذه بشيء من التفصيل في المبحث الأول من الفصل الأخير من هذا الباب.

<sup>-</sup> W. Rivers, W. Schramm, op.cit, p.54 - : أنظر - : النظر - : النظ

<sup>-</sup> P. Sandman, etal., p.190

<sup>(</sup>٤) حول هذا المفهوم الجديد انظر:

<sup>-</sup>إبراهيم الداقوقي ، قانون الإعلام ، مرجع سابق ، ص57

والمتأمل في الحدود التي وضعتها فلسفة المسئولية الاجتماعية كإطار لا ينبغي تجاوزه لممارسة الحرية الإعلامية ، يجد أنه لا يكاد يختلف عن التصور الذي تبنته النظرية الكلاسيكية إلا في بعض النقاط . فلا زالت الفلسفة الجديدة تنظر إلى حرية الفرد كدعامة أساسية من دعامات المجتمع الليبرالي ، ولا مجال للحد منها إلا بالقدر الذي ينير لهذه الحرية الاتجاه الصحيح الذي يمكنها خلاله خدمة الصالح العام . وإن كان التدخل هنا يأخذ شكل الضغط الاجتماعي ، وبالقدر الذي يضمن عدم إلحاقها الضرر بالأفراد أو المجتمع .

وفيما يلى نعرض لأهم ملامح الاختلاف بين طروحات النظرية الجديدة والنظرية الكلاسيكية ، حول الحدود التي لا ينبغى تجاوزها عند ممارسة الحرية الإعلامية ، سواء تلك التي تتعلق بحماية الفرد ، أو تلك التي تتعلق بحماية النظام الاجتماعي وآدابه .

### أ – الحدود المتعلقة بحوانة الأفراد :

أضافت الفلسفة الإعلامية الجديدة إلى ضرورة حماية الأفراد من القذف والسب والطعن بالصورة التي عرضنا لها سلفا ، ضرورة وضع تشريع للقذف يعطى من وقع عليه الضرر حق الرد وحق تصحيح الوقائع . وقد قدمت لجنة حرية الصحافة هذا الاقتراح كبديل للتشريعات التي كانت تعالج قضية القذف ، والتي كانت تعطى للمتضرر الحق في رفع دعوى مدنية للتعويض عما أصابه من أضرار ، وما كان يتطلبه ذلك من تكاليف باهظة – ويبدو هذا جلياً في المجتمع الأمريكي – مما كان يدفع الكثير من الأشخاص المتضررين إلى التردد في إقامة دعوى القذف ، ناهيك عن خوفهم من الابتزاز والتهديد بالفضح الذي يترتب على إقامة دعوى القذف (١) .

كما أضافت النظرية الجديدة ، من ناحية ثانية ، مبدأ هماية خصوصية الفرد . ورغم أن الدعوة لحماية الخصوصية تعود إلى "1890" عندما نشر صامويل ورن ، ولويس د برانديس مقالة شهيرة بعنوان " The right of privacy " أخذ فيها حق هماية الخصوصية صورته القانونية  $^{(7)}$  . إلا أن هذا المبدأ ينتمى فكريا إلى الإرهاصات الأولى لفلسفة المسئولية الاجتماعية ، التى تمثلت حينئذ في صورة ردود أفعال غاضبة على المسالك الخاطئة لكثير من الصحف المتدثرة بفكر فلسفة

- P. M . Sandman etal., p. 179,180

- وليام ل ريفرز ، " وآخرون " ، مرجع سابق ، ص ص 177 ،178

Commission freedom of the press, op. cit, pp.86,87 (1)

C. G. Christians, etal., op. cit, p. 100

<sup>-</sup> أنظر كذلك:

الإعلام الليبرالي ، وعلى رأسها الصحف الصفراء التي عملت على اقتحام الحياة الخاصة للمشاهير والأغنياء وابتزازهم عن طريق التهديد بنشر خصوصياهم وفضائحهم الأخلاقية (١).

ويؤكد المبدأ الجديد الذى أقرته فلسفة المسئولية الاجتماعية على حق الأفراد فى هاية خصوصياتهم ، وحقهم إذا ما رأوا أن بعض الكتابات تتوغل فى حياقهم الخاصة ، وتسبب لهم ضررا لا داعى له ، أن يقاضوا الوسيلة الإعلامية التي سببت لهم هذا الضرر (٢)

### ب – الحدود المتعلقة بحماية النظام العام :

الإضافة الواضحة فيما يتعلق بحماية النظام العام ،والتي جاءت كتوصية للجنة حرية الصحافة ، هي المطالبة بإلغاء أى تشريع يجرم طرق التعبير التي تدعو إلى التغيير الثورى في المؤسسات القائمة ، طالما أنه ليس هناك خطر واضح وداهم بشكل يجعل العنف يترتب على هذه التعبيرات (٣) .

- أما فيما يتعلق بطروحات الفلسفة الجديدة حول القيود التي تهدف لحماية الآداب العامة للمجتمع ، فيبدو أن الواقع الاجتماعي الذي يشهد مزيدا من التساهل في هذا الشأن ، جعل الفكر القانوين الذي يصدر تحت مظلة هذه النظرية ، يميل إلى التخفيف من هذه القيود عما كانت عليه في فترة تطبيق النظرية الكلاسيكية .

يدلل على ذلك ما ذكره أدوين أمرى من أن " الإباحية في الكتب والجلات والأفلام أصبحت تجارة كبيرة لتغير عادات الجنس والتساهل إزاء سلوك الفرد " .

### آليات الإلزام المتعلقة بعدم تخطى هذه الحدود :

يأخذ أى تجاوز من قبل وسائل الإعلام لحدود الحرية الإعلامية صورتين

أول مهب : التجاوزات التي لا ترتقى إلى أن تصبح جريمة في حق الفرد أو في حق النظام العام ، وتضع فلسفة المسئولية الاجتماعية عددا من الآليات التي يمكن أن تحاسب وسائل الإعلام عليها أو تلومها ، أو على الأقل تنبهها إليها لتتجنب الوقوع فيها وهذه الآليات هي : مجالس الصحافة ، الاتحادات الإعلامية ، النقاد الداخلين الذين يمكن أن تعينهم الوسائل الإعلامية لتنبيهها إلى أخطاء

- عبد اللطيف حمزة ، أزمة الضمير الصحفي ، مرجع سابق ، ص ص 115 ، 121

70 سن عماد مكاوى ، مرجع سابق ، ص(7)

**(**T)

Commission on Freedom of the Press, op.cit, p 88

<sup>(</sup>١) حول التجاوز ات الصحفية في هذا الصدد انظر:

ممارسة المهنة ، النقاد الخارجيين جماعات الضغط ، الجمهور العام ، وذلك من خلال الشكاوى أو رسائل القراء . . وما إلى ذلك (١).

شبرقي، مب : التجاوزات التى ترتقى لدرجة يجرمها القانون سواء تعلقت بالفرد مثل : (سب، قذف ، غزو خصوصية ) أو تعلقت بما يهدد النظام الاجتماعى العام . وهذه التجاوزات تعد الرقابة القضائية الآلية الأساسية التى تلزم وسائل الإعلام بعدم تجاوزها ، وأى تجاوز يقابله العقاب المقرر وفي هذا الصدد لا تختلف فلسفة المسئولية الاجتماعية عن أى فلسفة إعلامية أخرى

يضاف إلى ذلك – فيما يتعلق بالإذاعة المملوكة ملكية خاصة – التهديد بسحب الترخيص الممنوح لها من قبل الحكومة ، أو على الأقل عدم تجديده لها(٢)

أما فيما يتعلق بالسينما فإن الهيئات الرقابية ، سواء أكانت رسمية أم ذاتية – مثل التي أنشألها كبار المنتجين السينمائيين في أمريكا وبعض البلدان الأوربية – تقوم بهذا الغرض <sup>(٣)</sup>

### ثالثاً : تقويم طروحات فلسفة المسئولية الاجتماعية حول حرية الممارسة الاعلامية

تعد طروحات فلسفة المسئولية حول حرية الممارسة الإعلامية من أكثر الطروحات التي قدمها الفكر الإعلامي الوضعي اقترابا من تقديم حل لإشكالية حرية الممارسة والكيفية المثلي لممارستها دون الاعتداء على هذه الحرية ودون أن تمثل هي اعتداء على المجتمع وأفراده . فقد عملت على حماية هذه الحرية من الضغوط السياسية والاقتصادية التي يمكن أن تعوق ممارستها ، كما عملت من ناحية أخرى على فرض مسئوليات أخلاقية محددة مقابل التمتع بها . وعملت على ابتكار وسائل جديدة ، وتأييد الوسائل القائمة لإلزام وسائل الإعلام والعاملين بها بهذه المسئوليات ، وعدم التجاوز في ممارسة هذه الحرية . دون أن تجعل من الحكومة طرفا يتدخل في حرية الممارسة الإعلامية لوسائل الإعلامية .

ورغم أن هذه الطروحات ساهمت فى تنبيه أذهان الناشرين وأصحاب القنوات الإذاعية والعاملين بهذه الوسائل ، إلى ضرورة تحمل التزامات معينة قبل المجتمع فى مقابل ممارسة هذه الحرية

- حسن عماد مكاوي ، مرجع سابق ، ص 141 : 158

(٢) وليام ل ريفرز و" آخرون " ، مرجع سابق ، ص 192 : 193

(٣) انظر :- حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص 206 : 207

<sup>(</sup>١) للمزيد حول هذه الآليات انظر:-

<sup>-</sup>S. L. Becker, etal., op. cit, pp.. 393, 401

<sup>-</sup>P. M. Sandman, etal., pp.. 79, 82

، وساهمت فى تنبيههم إلى الأخلاقيات التى ينبغى مراعاتها عند ممارسة الحرية الإعلامية . ورغم التأثيرات الإيجابية لهذا الجهد التنظيرى على الممارسة الإعلامية لبعض وسائل الإعلام وبعض الإعلاميين ، إلا أن المردود الإيجابي لها كان ضعيفا فى مجمله . ولعل السبب الأساسى فى ذلك يكمن فى ضعف آليات الإلزام الذاتية التى اعتمدت عليها الفلسفة الجديدة (١) – إلى حد كبير بالصورة التى لم تمكنها من الصمود أمام مصالح الكثير من ملاك هذه الوسائل والتى تهدف إلى تحقيق النفوذ أو تحقيق الربح ، وما يتطلبه ذلك من السعى لزيادة أرقام التوزيع كضرورة لجذب الإعلانات مصدر الربح الأساسى ، وما يعنيه ذلك من عدم التورع عن نشر أى شيء يمكن أن يزيد من انجذاب المزيد من القرار ، ويجعل الوسيلة متفوقة دائما فى منافساتها الطاحنة مع الوسائل المناظرة لها . . اللهم إلا إذا كانت المادة المنشودة مجرمة قانونا

والواقع أن المصدر الوحيد الذي كان – وسيظل – قادرا على إلزام العاملين في أي وسيلة إعلامية بما يشاء من مسئوليات هو مالك الوسيلة ذاها ، الذي يستطيع أن يتخذ إجراءات رادعة تصل إلى الطرد مع أي إعلامي يخالف توجيهاته أو أوامره ، سواء أكانت هذه التوجيهات تصب في الصالح العام أم في صالحه الخاص (٢)

والواقع أن مالك الوسيلة الإعلامية لن يتورع — مثله فى ذلك مثل العاملين فى وسيلته — عن القيام بكل ما يأسهم فى تحقيق مصالحه الخاصة ، التى من أجلها أنشئ هذه الوسيلة ، حتى لو تعارض ذلك فى بعض الأحيان مع الصالح العام ، طالما لا يوقعه ذلك تحت طائلة القانون . وهذا ما يعنى أن الاستنجاد بمالك الوسيلة لإلزام العاملين لديه بمسئولياتهم قبل المجتمع يتطلب اقتناعه بضرورة الاضطلاع بهذه المسئوليات حتى لو تعارضت مع صالحه الخاص . والواقع أن هذا أمرا ليس باليسير فى ظل انحصار غايات هذا المرء فى حيز هذه الدنيا ، وفى ظل غياب آلية لإلزامه بالصالح العام سوى القانون الذى يجرم الاعتداء السافر على الصالح العام ، وهذا القانون قد يتمكن المرء من التحايل عليه .

(١) أنظر في ذلك :

(٢) انظر:

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك :

<sup>-</sup> روبرت شمول ، مرجع سابق ، ص ص 17 ، 21

<sup>-</sup> S. L. Becker, op. cit, p 401

<sup>-</sup> J. Carran and J. Seation, op. cit, pp. 296, 297

<sup>-</sup> P. M. Sandman, et al., op.cit, p. 79

## الهج حثالثين على المهارسة الإعلامية المهارسة الإعلامية المهارسة الإعلام المرابعة ال

المطلت الأول

حرية المجرسة الإعلامية قلسفة الأعلام الاشتواك

يتطلب استعراض طروحات فلسفة الإعلام الاشتراكي (الشيوعي) حول حرية الممارسة الإعلامية استعراض ملامح الفهم الذي تتبناه هذه الفلسفة للحرية الإعلامية ، و الالتزامات التي تضعها مقابل التمتع بها ، و الضوابط أو الحدود التي تضعها على هذه الممارسة ، و الآليات التي تلجأ إليها لضمان الإطلاع بتلك المسئوليات من ناحية ، و عدم تجاوز هذه الحدود من ناحية أخرى .

و فيما يلى نعرض لهذه النقاط بشيء من التفصيل .

### أُولاً : مفهوم الحرية الإعلامية :

انبنى فهم فلسفة الإعلام الاشتراكى للحرية الإعلامية على ضوء المقولات التى يتبناها الفكر الاجتماعى الاشتراكى – و التى عرضنا لها سلفاً – حول طبيعة الإنسان و طبيعة الحقيقة و طبيعة الدولة ، و التصور الذى أقامه فى ضوء هذه المقولات لما ينبغى أن تكون عليه طبيعة العلاقة بين الإنسان و الدولة ، و الذى يرى – هذا الفكر – أن تطبيقها كفيل بالوصول إلى مرحلة المجتمع الشيوعى .

فعلى ضوء نظرة الماركسية إلى الإنسان على أنه كائن يكتسب سماته من سمات المجتمع الذى ينشأ فى ظلاله ، و أنه لا يعدو أن يكون خلية فى كيان الطبقة التى ينتمى إليها ، و أنه لا يعتلك – مقوقاً لصيغة بذاته سابقة على وجوده الاجتماعي ، وإذا كانت له حقوق فإلها لا تعد حقوقاً بالمعنى المتعارف عليه ، و إنما لا تعدو أن تكون امتيازات مؤقتة أو قدرات عارضة تقررها الجماعة و تسحبها عندما ترى لذلك ضرورة . و فى ضوء نظرها لحرية الإنسان الحقيقية على إلها تتمثل فى معرفة الضرورة " الحتمية " و توجيه مجرى الأحداث توجيهاً واعياً تبعاً لها فى ضوء ادعاء اكتشاف الماركسية للقوانين الحتمية التي تحكم مسيرة المجتمع الإنسان ، و تقوده صاعداً نحو المرحلة الشيوعية ، التى يحقق الإنسان فى ظلها الحرية الكاملة . و فى ضوء التفويض الذى أعطاه الفكر الاجتماعي لأولئك الذين يحيطون علماً بهذه القوانين ، و الذين هم أكثر قدرة على قيادة المجتمع على هداها – و هم أعضاء الحزب الشيوعي – أحزم فريق فى الطبقة العاملة ، للإمساك المجتمع على هداها – و هم أعضاء الحزب الشيوعي – أحزم فريق فى الطبقة العاملة ، للإمساك بزمام شتى الأمور فى المجتمع الاشتراكي و الانتقال به من المرحلة الرأسمالية إلى المرحلة الشيوعية بزمام شتى الأمور فى المجتمع الاشتراكي و الانتقال به من المرحلة الرأسمالية إلى المرحلة الشيوعية

(۱) و فى ضوء نظر تها للإعلام على أنه جزء من البناء القومى ، و أداة تعبير عن مضمون هذا البناء و قاعدته بالكلمة أو الصورة (۲) . فى ضوء كل ذلك نظر الفكر الإعلامى الاشتراكى إلى الحرية الإعلامية على إلها حق جماعى و ليست حقاً فردياً (۳) ، و ألها – من ثم – ينبغى أن تمارس بالصورة التى تخدم غايات المجتمع الاشتراكى ، ولتحقيق هذا الهدف فإن الحزب – القيم على شتى أمور المجتمع – يفوض من أعضائه من يراهم الأكثر قدرة على المساهمة فى تحقيق هذه الأهداف فى ثمارسة هذه الحرية ، كما أن على الحزب توفير المتطلبات المالية المادية اللازمة لممارسة هذه الحرية ، هذا من ناحية ، و تحديد الإطار الأمثل الذى ينبغى أن تتم على ضوءه ممارسة هذه الحرية بالصورة التى تسهم فى تحقيق غايات المجتمع الاشتراكى ، و تسهم فى حماية مسيرة المجتمع من العراقيل التى يمكن أن تنجم عن الممارسات الخاطئة لهذه الحرية من قبل البعض من ناحية ثانية ثانية (٤) .

و على ضوء هذا الفهم الذى تبناه الفكر الإعلامى الاشتراكى للحرية الإعلامية ، عمل هذا الفكر على التنظير للسبل المثلى التى يمكن خلالها ممارسة هذه الحرية بالصورة التى تخدم غايات المجتمع الاشتراكى ، و لا تعرقلها . و ذلك من خلال ما وضعه من التزامات مقابل ممارسة هذه الحرية ، و ما رسم من حدود لا ينبغى تجاوزها عند ممارسة هذه الحرية .

(١) راجع ما ذكرناه حول هذه المقولات بالتفصيل في الباب السابق.

(٣) ل. جون مارتن ، انجو حروفر شودرى ، ( محرران ) ، مرجع سابق ص 48 . و هذا ما جعل دونالد شافور يقول " إن مفهوم حرية الصحافة في العالم الشيوعي هو جزء من المفهوم الكلي للحرية .. أي ما توافق الحكومة على منحة للمواطنين لتحقيق أهدافاً محددة "

- دونالد شافور ، " حرية الصحافة في العالم الشيوعي " في ل جون ميرال ، أنجو جروفر شودري ، مرجع سابق ، ص 451

(٤) و هكذا فتحديد ملامح الحرية الإعلامية أمر مفوض للحزب ، بافتراض أنه ممثل للشعب والأمين على الحقيقة الماركسية . و يتطلب ذلك من الأفراد الخضوع الكامل لسيطرته لأن الفرد - كما تقول مارجريت ميذ : " بالرغم من أنه يمتلك وعياً ذاتياً قوياً إلا أن إدراك التفسير الصائب للأحداث يوكل إلى قلة من قادة الحزب "

<sup>(2)</sup> حميد جاعد محسن ،مرجع سبابق ، ص 33

### الالتزامات التى ينبغى تحملها مقابل التمتع بممارسة الحرية الإعلامية :

من الطبيعي أن تكون ممارسة الحرية الإعلامية في ضوء الفهم الاشتراكي لها مستبطنه بقدر هائل من المسئوليات قبل المجتمع الاشتراكي (١) الذي يعول على الإعلام في المساهمة في تحقيق الكثير من أهدافه.

فوسائل الإعلام مطالبة بأن تمارس دوراً طليعياً و تقدمياً فى عملية التغيير و التطور الثورى داخل المجتمع ، و مطالبة بأن تكون أداة نشطة من أدوات نشر فكر الثورة و برامجها(٢) .

و لا شك أن هذا يتطلب من هذه الوسائل أن تجند كافة قدراتها ، بالصورة التي تعمل كوحدة واحدة للاضطلاع بهذه المسئوليات الجسام .

### أَلِياتُ إِلَوْامِ وَسَائِلُ الْإَعْلَامِ بِهَذَهُ الْمُسْتُولِياتُ :

و فى سبيل ضمان اضطلاع وسائل الإعلام بهذه المسئوليات ، و فى سبيل ضمان وجود صوت وحيد فى شتى وسائل الإعلام ، كان من الطبيعى أن يفوض الفكر الإعلامى الاشتراكى الحزب فى اتخاذ التدابير اللازمة التى يتطلبها تحقيق ذلك ، و ذلك من خلال .

- تملك جميع وسائل الإعلام و جعلها فى قبضة الحزب ، كضرورة يتطلبها تحرير هذه الوسائل من استغلال البرجوازيين – هذا من ناحية – و كضرورة لإتاحة الفرض أمام جميع أبناء الشعب لممارسة الحرية الإعلامية بصورة فعلية من ناحية ثانية .

- الاختيار الدقيق للإعلاميين الذين يعينون في هذه الوسائل ، بعد تدريبهم و تأهيلهم أيدلوجياً و إعلامياً ، بالصورة التي تمكن كل واحد منهم من " معرفة دوره في تنفيذ الخطط الجماعية المدروسة ليعمل في تناسق مع الآخرين"(") بالشكل الذي يمكنه من توظيف وسائل الإعلام توظيفاً كاملاً لخدمة مصالح المجتمع الاشتراكي ، و عدم نشرها لما يخالف أسس الفكر المركسي ، و نمتد الرقابة من الصحافة إلى الصحفي إلى طالب الصحافة (<sup>1)</sup>.

-أنظر: حيهان أحمد رشتي، النظم الإذاعية في المجتمعات الاشتراكية، مرجع سابق، ص 32

- F . S Siebrt , T. Peterson , and , W . Schramm , op . cit , p. 129 . 34 ، 33 ص ص 34 ، 34 مرجع سابق ، ص مرجع سابق ، ص

(٤) للممزيد حول دور الرقابة في ضمان إلزام وسائل وسائل الإعلام بالاطلاع بمسئوليتها أنظر :-

<sup>(</sup>١) و هكذا فالمسئولية تأتى أولاً و سابقه على الحرية في الفكر الإعلامي الاشتراكي

<sup>(</sup>٣) حيهان المكاوى ، حرية الفرد وحرية الصحافة ، مرجع سابق ، ص 159

- إقامة هيئة خاصة للدعاية و التحريك مهمتها رسم السياسات التي ينبغي أن تلزم بها جميع وسائل الإعلام و متابعة مدى تنفيذها لها (١)

### ثانياً : حدود ممارسة الحرية الإعلامية :

في ظل نظرة الفكر الإعلامي الاشتراكي للحرية الإعلامية على إلها حق جماعي و ليست حقاً فردياً ، و في ظل النظر إلى الحقائق الماركسية على إلها حقائق مطلقة ، و إلى أعضاء الحزب الاشتراكي على ألهم الأمناء على هذه الحقيقة ، كان من الطبيعي أن يذهب الفكر الإعلامي الاشتراكي إلى أنه " لا يحق لأحد أن يتكلم نيابة عن الجماهير سوى ممثليهم المنتخبين ، و ممثليهم المعينين (أي أعضاء الحزب الشيوعي) ، و هذا يمثل بالنسبة للدول الاشتراكية الحرية الديموقراطية الحقيقية التي تتجنب حكم الطبقة الغنية من ناحية و الفوضي من ناحية أخرى المرب

و بالإضافة إلى وضع هذا القيد على حرية الممارسة الإعلامية عمل الفكر الإعلامي الاشتراكى على توضيح الحدود التى لا ينبغى تجاوزها فى ممارسة هذه الحرية ، و هذه الحدود تتعلق بحماية الفرد ،و حماية النظام العام .

أما فيما يتعلق بحماية الفرد فإنه لا يوجد بين الفكر الاشتراكى و بين بقية مدارس الفكر الإعلامى خلاف حول ضرورة حمايته من القذف و السب و التشهير ، و حماية خصوصياته ... و ما إلى ذلك .

أما الاختلاف الواضح الذى يميز الفكر الإعلامى الاشتراكى فى هذا الصدد فهو المتعلق بالفهم الذى يطرحه هذا الفكر للنظام العام . حيث لا يقصر حماية النظام العام عند حدود حماية الحياة الاجتماعية و عناصرها المادية ، و إنما يمد حمايته إلى حماية العقيدة و الأنظمة السياسية و الاجتماعية التى تتركز حولها الدولة (٣) .

<sup>-</sup> ميدر الويس ، مرجع سابق ، ص ص 159 ، 161 .

<sup>=</sup> أيمن النبوى غبور ، مرجع سابق ، ص=

<sup>-</sup> حيهان المكاوى ، حرية الفرد و حرية الصحافة ، مرجع سابق ، ص ص 70

<sup>-</sup> F. S Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit p. 132.

<sup>(</sup>١) أنظر : - حيهان أحمد رشتي ، النظم الإذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، مرجع سابق ، ص 42

<sup>(</sup>٢) ل جون مارتن ، المجو جروفر شودرى ، " محرران " مرجع سابق ، ص 52 .

<sup>.</sup> 100 حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص

و لحماية النظام العام بهذا المفهوم – فإن الفكر الإعلامي الاشتراكي يجرم نشر كل ما من شأنه الإساءة إلى النظام الاجتماعي ، أو ما يروج للأفكار البرجوازية ، أو ما ينتقد العقيدة الماركسية (1) ، أو ما يتضمن دعاية مضادة للسلطات الحاكمة أو ديكتاتورية البروليتاريا . (7) هذا بالإضافة إلى تحريم نشر كل ما يؤدى إلى تقويض أسس الدولة أو إفشاء أسرارها . و ما يؤدى إلى إثارة التعصب الديني أو العنصرى . كما يحرم كل ما يتميز بالغش و الإباحية (7) كما يمنع نشر المواد الجنسية المثيرة و أخبار الجريمة ما لم تكن تحوى موعظة محددة (6) و حتى نقد الأعداء ذهب الفكر الإعلامي الاشتراكي إلى ضرورة أن يكون وراءه قدر من التنسيق (8) .

و عموماً فإن أقصى ما يسمح به من نقد فى وسائل الإعلام الاشتراكى لا يجاوز حدود النقد الذاتى التى تنتقد الإخفاق الذى قد يشهده الواقع التطبيقى ، أو ينتقد سلوك بعض صغار أعضاء الحزب ، و إن كان ذلك النقد لابد أن يكون نابعاً من الحزب ذاته ، و ألا يتعدى ذلك إلى نقد الشخصيات الكبيرة فى الحزب ، أو يتناول حياهم الشخصية بالمناقشة إلا إذا قصد المديح . وللزعماء حق منع هذا النقد إذا قدروا ضرورة هذا المنع ، خشية استغلال الطبقة البرجوازية لهذا النقد فى إثارة العمال و الفلاحين فى الوحدات المشتركة (٦) .

### سبل إلزام و سائل الإعلام بعدم تجاوز هذه الحدود :

الواقع أن السبل سالفة الذكر لا تضمن فقد اضطلاع وسائل الإعلام بمسئوليتها و إنما تضمن عدم تجاوز الحدود المقررة أيضاً. وبالإضافة لذلك نجد الفكر الإعلامي الاشتراكي يلجأ مثله في ذلك مثل باقى الفلسفات الإعلامية – إلى الرقابة القضائية. و يقر وضع عدد من القوانين التي تعاقب أي تجاوز لهذه الحدود. و على ضوء ذلك نجد قانون العقوبات السوفيتي يقضى في مادته الثانية و الخمسين بسجن الصحفى مدة لا تقل عن ستة أشهر في حالة المخالفات البسيطة،

(٢) و على ضوء ذلك نظراً إلى كل نقد موجه إلى الحكومة على أنه نقد موجه للنظام الاجتماعي ذاته

أنظر : محمد عصفور ، أزمة الحريات في المعسكرين الشرقي و الغربي ، مرجع سابق ، ص 14

F . S Sieber , T . Peterson , and W . Schramm , op . cit , P . 117  $\mbox{--}\mbox{.}$ 

<sup>(</sup>١) أنظر : مبدرا لويس ، مرجع سابق ، ص 171 .

<sup>(</sup>٣) أنظر :- مبدرا لويس ، مرجع سابق ، ص 164 .

<sup>(</sup>٤) أنظر :- ل جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، أهداف نظم الإعلام و أدوارها "

<sup>(</sup>٥) فی ل ز جون مارتن ، انجو جروفر شودری ، ( محرران ) ، مرجع سابق ، ص 53

<sup>-</sup> محمد عصفور،" أزمة الحريات في المعسكرين الشرقى و الغربي، مرجع سابق، ص 17، ص 18

<sup>(</sup>٦) جيهان أحمد رشتى ، النظم الإذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، مرجع سابق ، ص 45

أما فيما يعتبر جريمة فإنها تصل إلى قضاء المنحرف خمس و عشرين عاماً من معسكر للأشغال أو الإعادة التأهيل (١).

و هكذا تحدد فلسفة الإعلام الاشتراكى ملامح حرية الممارسة الإعلامية بصورة دقيقة عن غيرها من الفلسفات الإعلامية . و يعود ذلك للطبيعة الدوجماتية للفكر الذى يقف وراء هذه الفلسفة .

### ثالثاً : تقويم طروحات فلسفة الإعلام الاشتراكى حول حرية الممارسة الإعلامية :

رغم التوافق المنطقى القائم بين الطرح الذى قدمه الفكر الإعلامى الاشتراكى لمفهوم الحرية الإعلامية ،و المقدمات الفكرية التى انطلق منها – و هى مقولات الفكر الاجتماعى – و رغم وجود مبررات قوية لوضع الفكر الإعلامى الاشتراكى لكم هائل من المسئوليات على عاتق وسائل الإعلام في ضوء الأهداف التى ينتظر من وسائل الإعلام المساهمة في تحقيقها . إلا أن المبالغة في تفويض الحزب الاشتراكى – و من ثم تفويض قادته – في تحديد ما ينبغى و ما لا ينبغى أن يبث عبر هذه الوسائل ، و التحكم في ذلك بالسبل التى يراه مناسبة ، اعتماداً على المبررات التى عرضنا لها سالفاً ، و إغفاله إمكانية انحراف هؤلاء القادة في استخدام هذا التفويض المطلق نتيجة لقابلية الطبيعة الإنسانية للفساد ، لاسيما عندما يكون في يدها سلاح خطير هو سلاح السلطة المطلقة ، للأسباب التى أشرنا لها سلفاً في أكثر من موضع كانت من الطبيعى أن يؤدى إلى :

- انفراد لجنة بيروقراطية فى الحزب و الدولة بالسلطة و احتكارها لعملية صنع و تنفيذ القرار السياسى (٢) و غياب وجود معارضة حقيقية ، بل و عقاب المعارضين و تصفيتهم . و قد انعكس ذلك على ممارسة الحرية الإعلامية فأصبحت تقوم على الولاء الكامل و الدائم للنظام ، و على تسجيل الواقع بالصورة التي ترضى السلطة (٣)

- استخدام وسائل الإعلام في بعض الأحيان - و المثال البارز في ذلك فترة حكم ستالين - كأداة من أدوات تمجيد الزعيم.

- عدم تمكن وسائل الإعلام - فى ظل هذه السيطرة المحكمة - من القيام بدور هام من الأدوار التى تقوم بها فى أى مجتمع و هو كشف مواطن الخلل و القصور و فضح المنحرفين أمام

<sup>(</sup>١) أنظر : حيهان المكاوى ، حرية لفرد وحرية الصحافة ، مرجع سابق ، ص 153 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : فاروق أبوزيد ، الهيار النظام الإعلامي الدولي ، مرجع سابق ، ص 183

<sup>(</sup>٣) أنظر: محمد سيد محمد ، **الإعلام و التنمية** ،، ط3 ، (القاهرة دار الفكر العربي ، 1985) ص153

أعين الرأى العام – لاسيما إذا كان وراء هذا الانحراف واحد من الكبار – مما كان له أثر سلبي في مسيرة الكثير من المجتمعات الاشتراكية و لم ينكشف إلا بعد الهيار ها تماماً .

- حرمان المجتمع الاشتراكي من التعددية في الآراء و وجهات النظر التي كان يمكن أن تقترح حلولاً بديلة للكثير من المشاكل بصورة ربما تكون أفضل من الحلول التي يتبناها القابضون على زمام السلطة في هذا المجتمع (١).

هذا بالإضافة إلى ما ترتب على التعسف فى كبت الحريات من قبل الكثير من الحكام فى الدول الاشتراكية من حريان الفرد من التمتع بإحدى حرياته الطبيعية و هى حرية التعبير (٢) التى تعد مقوماً مهماً من مقومات إحساس الفرد بذاتيته المستقلة .

107 ) all if it is in the 107 of the 107 of 107

. 102 , 101 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00 , 00

# المطلت الفين على المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعارسة الإعلامية الإعلامية الإعلامية المعالم المعا

انبنى الفهم الذى طرحته فلسفة الإعلام التنموى للحرية الإعلامية ، و للكيفية التى ينبغى أن تمارس فى إطارها على ضوء المقولات التى طرحها الفكر الاجتماعى التنموى حول طبيعة الإنسان ، و طبيعة الحقيقة ، و طبيعة الدولة ، و التصور الذى وضعه – على ضوء ذلك – لما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان و الدولة ، و الذى ارتأى أنه كفيل بتحقيق الغايات التنموية التى تسعى لتحقيق هذه المجتمعات

و فيما يلى نعرض لملامح هذا الفهم الذي طرحته فلسفة الإعلام التنموي للحرية الإعلامية و لكيفية ممارستها .

## أولاً : مفهوم الحرية الإعلامية :

لم ينظر الفكر الإعلامي التنموى – على ضوء المقدمات التي انبني عليها – للحرية الإعلامية كحق فردى ، كما ذهب إلى ذلك الفكر الإعلامي الليبرالي ، و إنما نظر إليها كحق جماعي ، و فوض الدولة في تحديد ملامح ممارسة هذا الحرية ، بالصورة التي ترى أنما تخدم الغايات التنموية للمجتمع (¹).

و استند الفكر الإعلامي في تفويضه للحرية الإعلامية إلى الدولة – كم أشرنا لذلك سلفاً – إلى الظروف التاريخية و المجتمعية التي تعيشها أغلب مجتمعات العالم الثالث ، و ما تعانيه في ظل هذه الظروف من تخلف ضارب بجذوره في شتى مناحى الحياة الاجتماعية ، كذلك ما تعانيه من انقسامات قبلية و عرقية ، و ما تفتقر إليه من مؤسسات للمجتمع المدنى ، و ما يعنيه كل ذلك من أن ممارسة الحرية الإعلامية – بمفهومها الليبرالي – قد يمثل خطراً على كيان هذه المجتمعات و يعرقل مسيرته التنموية (٢) .

<sup>(</sup>۱) أنظر : ل . جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، مرجع سابق ، ص 48

<sup>-</sup> وحول نظرة هذا الفكر للحريات الإعلامية يقول إبراهيم الداقوقي مبرراً تفويض الدولة في هذه الحريات " الحريات مناطة بالمجتمع من خلال الدولة باعتبارها ممثل مجموع المصالح التي تكون مسئولة من صياغة الاتفاق الجماعي فيما بين المحرمات و الأفراد و تحديد الصالح العام "

<sup>-</sup> إبراهيم الداقوقي ، **قانون الإعلام** ، مرجع سابق ، ص 98

<sup>(</sup>٢) حول المبررات التي يحتج بما على خطورة ممارسة الحرية في البلدان النامية في شكلها الليبرالي ، أنظر :-

غير أن الفكر الإعلامي التنموى لا يفوض الدولة في التحكم في الحريات الإعلامية بشكل مطلق – كما هو في الفكر الإعلامي الاشتراكي – لا يمانع ، رغم الدور الذي ينتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع به تحت إشراف الدولة القادرة على توفير الإمكانات المادية و البشرية التي يتطلبها ، من وجود بعض المشاريع الإعلامية الخاصة (١) ، و إن كان في هذه الحالة يطلب منها الإلزام الأدبي بالمساهمة في العمليات التنموية .

#### المسئولية التي ينبغي تحملها من قبل وسائل الإعلام:

يتشابه الفكر الإعلامي التنموى – إلى حد ما – مع الفكر الإعلامي الاشتراكي في إعلاء المسئولية على الحرية . و ذلك كضرورة يتطلبها اضطلاع وسائل الإعلام بالدور المنتظر منها في تحقيق التنمية . ويستبطن هذا الدور جميع المسئوليات الملقاة على عاتق وسائل الإعلام و الإعلامين .

#### و يشمل الاضطلاع بمذا الدور القيام بعدد من الوظائف هي :

- المساهمة فى القضاء على الواقع المعيق للتنمية و ذلك من خلال المساهمة فى القضاء على الأفكار والعادات و التقاليد المنافية لها ، و المساهمة فى القضاء على الظروف المجتمعية التى تقف فى وجهها .

- مساندة العمليات التنموية ، و ذلك من خلال قميئة الأذهان لتقبل التغير ، وتعليم الأفراد المهارات المطلوبة لأحداث التنمية في شتى الجالات ، وما إلى ذلك من الوظائف التي ستعرض لها بشيء من التفصيل في الفصل الأخير من هذا الباب .

#### سبل إلزام وسائل الإعلام بتحمل هذه المسئوليات:

- رفيق سكرى ، مدخل في الرأى العام والإعلام والدعاية ، ( بيروت : منشورات جروس - برس 1984 ) ، ص 108

= سانوو نام ، " حرية الصحافة فى العالم الثالث " فى ل . جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، ( محرران ) ، مرجع سابق ، ص ص 432 ، 431

- حيهان أحمد رشتي ، نظم الاتصال ، الجزء الأول ، مرجع سابق ، ص ص 97 ، 98 .

(۱) بالطبع تختلف المبررات المطروحة في هذا الصدد من بلد لبد ، تبعاً للظروف التي تعيشها . و هذا ما جعل اللجنة الدولية للاتصالات توصى في تقريرها بما يلى " إن كل بلد عليه أن يضع نظم الاتصالات الخاصة به وفقاً لأوضاعه و احتياجاته و تقاليده الخاصة ، بحيث يؤدى ذلك إلى دعم وحدته و استقلاله و اعتماده على نفسه "

525 ص ، مرجع سابق ، ص -

السبيل الأساسى لضمان اضطلاع وسائل الإعلام بهذه المسئوليات ، هو إعطاء الدولة حق الإشراف عليها ، و وضع الخطط اللازمة لاضطلاع وسائل الإعلام بها ، و تعيين الإعلاميين المؤهلين لذلك ، و توفير الإمكانات المادية و البشرية التى يتطلبها إنشاء هذه الوسائل لاسيما الوسائل الإلكترونية (١) ، و في هذه الحالة يكون التزام العاملين في هذه الوسائل بتحمل هذه المسئوليات التزاما قائماً على التخصص في أساسه ، و أي شخص لا يؤدي ما عليه من التزامات يعرض نفسه للعقاب من قبل المسئولين عن هذه الوسيلة .

أما فى حالة الوسائل الإعلامية الخاصة ، فإن التزام هذه الوسائل و العاملين بها بهذه المسئوليات يكون فى أساسه التزاماً ذاتياً و رغم إمكانية استخدام الحكومة لبعض السبل التى يمكن أن ترغب خلالها هذه الوسائل فى مساندها فى أعمالها التنموية ، و ذلك من خلال استخدام سلطاها فى المنح و المنع (٢) ، إلا أن هذه السبل تستخدم فى إلزام هذه الوسائل بعدم نشر ما هو غير مرغوب فيه من مواد فى غالب الأحيان .

## ثانياً : حدود ممارسة الحرية الإعلامية :

لا تختلف فلسفة الإعلام التنموى عن غيرها من الفلسفات فى وضع الحدود التى تراها أمراً ضرورياً لحماية الأفراد أو لحماية النظام العام من إلحاق الأضرار بهما .

و إذا كان الفكر الإعلامي التنموى يعمل على حماية الأفراد من القذف أو السب أو غزو الخصوصية أو ما إلى ذلك من أضرار ، يمكن أن تصيب الفرد من ممارسة بعض وسائل الإعلام للحرية الإعلامية بصورة خاطئة بشكل لا يختلف عن باقى الفلسفات الإعلامية ، فإن موطن الاختلاف بين فلسفة الإعلام التنموى الوضعي و غيرها من فلسفات الإعلام تكمن في الحدود التي وضعتها هذه الفلسفة لحماية النظام العام .

#### حدود الحرية الإعلامية فيما يتعلق بالنظام العام:

رغم أن فلسفة الإعلام التنموى تنطلق فى تأطيرها لحدود ممارسة الحرية الإعلامية فيما يتعلق بحماية النظام العام للمجتمع ، من نفس المبدأ الذى تنطلق منه باقى فلسفات الإعلام ، و هو مبدأ " الخطر الواضح المباشر " إلا أن تصورها لما قد يمثل خطراً واضحاً و مباشراً ، يختلف عن تصورات باقى الفلسفات ، تبعاً للتصور الذى تتبناه هذه الفلسفة لما يمثل نظاماً عاماً و ما يمثل تحديداً واضحاً و مباشراً له .

M . Ochs , The African Press ( Cairo : The American -: انظر في هذا المعنى (١) University of Cairo Press , 1985 ) , p .8

<sup>(</sup>٢) ليلي عبد الجيد ، سياسات الاتصال في العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص ص 57 ، 58

و عموماً يمكن القول: إن فلسفة الإعلام التنموى تميل إلى إعطاء الدولة حق تقييد الحريات الإعلامية التى تتعلق بحماية الكيان الاجتماعى ، و بحماية السلطة التى تقود حركة هذا المجتمع فى مسيرته التنموية ، و الفكر التنموى الذى تتبناه هذه السلطة . و ذلك على النحو التالى :

**ففيها يتعلق بحماية المجتمع**: يبيح الفكر التنموى تقييد أى عمل إعلامى يمكن أن يناهض أخلاقياته ، أو يمكن أن يؤثر على وحدته و سلامة بنيانه الداخلى ، لاسيما و أن أغلب بلدان العالم النامى تعانى – كما أشرتا لذلك سلفاً – من الانقسام ، و بقايا القبلية ، و تهدد عدداً منها الحرب الأهلية <sup>(۱)</sup> . و كل ذلك يجعل مرحلة الوصول إلى الخطر الواضح المباشر فى الممارسات الإعلامية قريبة للغاية ، مما يتطلب التدخل لتقييد هذه الممارسات <sup>(۲)</sup>.

أما فيما بينعلق بحماية السلطة "الدكومة" : فإن الفكر الإعلامي التنموي يبيح تقييد التجاوزات المحتملة من وسائل الإعلام ، و التي يمكن أن تعرض استقرار الحكومة أو الطبقة الحاكمة للخطر . ذلك أن بعض الصحفيين في هذه الدول لا تتوافر لديهم الخلفية الكافية من المعرفة و التجربة و الحكم على الأمور ، بما يمكنهم من الامتناع عن النقد المدمر و الملتهب الذي يمكن أن يؤدي ، عندما يذاع على سكان لم يفقهوا بعد فن الاستقرار السياسي ، إلى اضطراب خطر بل و إلى نشاط ثوري (") .

أما فيما يتعلق بالفكر التنموي الذي تتبناه السلطة و تسير على هداه : فإن الفكر الإعلامي التنموي يميل إلى تقييد المناقشات التي تبحث المسائل الأساسية منه ، كإحدى ضرورات دعم النظام ، و غاية ما يسمح به في هذا الصدد . هو مناقشة بعض التفاصيل (<sup>3)</sup> .

و يذهب الفكر الإعلامي التنموى إلى أن هذه الحدود سوف تقل بالتدريج بصورة طردية مع تقدم المجتمع ، و مع زيادة وعى ، الجماهير بالصورة التي تجعلها تستقبل الانتقادات الموجهة قبل السلطة أو قبل الأفكار التي تتبناها دون أن يكون ذلك مدعاة لتحرك من قبلها يمثل خطراً واضحاً و مباشراً على استقرار البلاد (٥) .

(٢) أنظر كذلك : منير ك . ناصر " قيم الأخبار فى مقابل الأيدلوجية : منظور من العالم الثالث " فى ل . جون مارتن ، انجو حروفر شودرى ( محرران ) ، مرجع سابق ، 82 .

(٤) أنظر : حيهان أحمد رشتي ، نطم الاتصال ، الجزء الأول ، مرجع سابق ، ص 99

كذلك أنظر : حيهان أحمد رشيي ، نظم الاتصال ، الجزء الأول ، مرجع سابق ص ص 168 ، 169 .

<sup>(</sup>١) أنظر : سويم العزى ، مرجع سابق ، ص ص 73 ، 74 .

<sup>(</sup>٣) أنظر : سانوو نام ، مرجع سابق ، ص ص 431 ، ص 433

<sup>(</sup>٥) أنظر : عثمان بن محمد الأخضر ، مرجع سابق ، ص 79

#### سبل إلزام وسائل الإعلام بعدم تجاوز هذه الحدود:

- السببل الأساسى الذى اعتمدت عليه فلسفة الإعلام التنموى فى ضمان عدم تجاوز وسائل الإعلام لهذه الحدود ، كما اعتمدت عليه فى ضمان اضطلاع هذه الوسائل بوظائفها ، هو ملكية الحكومة لوسائل الإعلام أو الأشراف عليها ، و ما يعنيه ذلك من اختيار العاملين بها و تلقينهم الدور المنوط بهم ، و تعريفهم بالحدود التي لا ينبغى تجاوزها ، و عقاب من يتجاوز أى منها بفصله من العمل أو العقوبة المناسبة لتجاوزه .
- السببيل الثانى هو وضع التشريعات التى توضح بدقة الحدود التى لا ينبغى تجاوزها من قبل وسائل الإعلام ، و العقوبات التى تقابل كل تجاوز لها (١) . و هذه التشريعات توجه فى الأساس لتقييد التجاوزات غير المرغوب فيها التى يمكن أن تصدر عن وسائل الإعلام الخاصة البعيدة عن الإشراف الحكومي .
  - السببيل الثالث استخدام الرقابة السابقة على النشر في الحالات التي يمكن أن تمثل تجاوزات وسائل الإعلام فيها تهديداً واضحاً و مباشراً للاستقرار الاجتماعي (٢).

هذا بالإضافة إلى استخدام الدولة لسلطاتها في المنح و المنع كوسيلة للحد من التجاوزات غير الموغوبة التي تؤثر على العملية التنموية من قبل وسائل الإعلام الخاصة.

# ثالثاً : تقويم تصور فلسفة الإعلام التنموى لحرية

#### الممارسة الإعلامية :

المتأمل فى ملامح التصور الذى يطرحه الفكر الإعلامى التنموى لحرية الممارسة الإعلامية يجد أنه – ولحد كبير – فكر شكلته الظروف التاريخية المجتمعية التى تمر بها هذه البلدان ، والغايات التى تسعى لإحرازها ، و التى تحتاج لنوع من سرعة التحرك تحت قيادة واعية لتحقيقها ، و ما يعنى ذلك من ضرورة إعطاء هذه القيادة الصلاحيات اللازمة لتحقيق هذه الغايات . و رغم التوافق المنطقى بين المقدمات و النتائج فى هذا التصور ، إلا أن المبالغة فى إعطاء صلاحيات لهؤلاء القادة – بالصورة التي تمكن أن تسهم فى تحقيق التنمية ،

<sup>(</sup>١) وفي هذا الصدد يدعو " شرام " إلى وضع تشريعات لتقييد الحريات من قبل الدولة بصورة مؤقتة تنتهى بانتهاء الظروف التي تظلها .

<sup>-</sup> W . Schramm, op . cit, P .242

<sup>(</sup>٢) حسن عماد مكاوى ، مرجع سابق ، ص ص 127 ، 132.

<sup>-</sup> M. Ochs, op. cit. pp. 19,20

و منها وسائل الإعلام - كان من الطبيعي أن تؤدى إلى وقوع نتائج سلبية في أرض الواقع التطبيقي و على شتى المستويات. و فيما يتعلق بالجانب الإعلامي استخدمت هذه الصلاحيات - و على نحو شبيه بما حدث في فلسفة الإعلام الاشتراكية - في تحقيق المصالح الذاتية لهؤلاء القادة ، هذا من ناحية ، كما استخدمت كأداة لكبت الأصوات المعارضة لهم في أحيان كثيرة و ذلك على النحو التالى :

- ففيما يتعلق باستخدام هذه الصلاحيات لخدمة مصالح القادة : عملت أغلب السلطات الحاكمة في بلدان العالم الثالث على التحكم بصورة شبه مطلقة في صياغة السياسات الإعلامية و الاتصالية بما يحقق توجيها ها الأيدلوجية و أهدافها السياسية ، و يخدم مصالحها الاقتصادية ، و ذلك من خلال السيطرة الرسمية على الموارد الاتصالية و مصادر المعلومات و التشريعات القانونية ، علاوة على التدخل السافر أو المستتر في مضامين المواد الإعلامية (١) وهكذا انتهى الأمر في كثير من البلدان النامية التي ادعت ضرورة توجيه الصحافة لخدمة التنمية إلى توظيف وسائل الإعلام لتدعيم النظام السياسي الحاكم و الترويج لأفكاره و الدفاع عن سياساته (٢).

- أما فيما يتعلق باستخدام صلاحياها في كبت الأصوات المعارضة: فقد عمدت إلى استخدام شتى السبل التى تملكها من إسكات الأصوات المعارضة أو كسب ولائها، و في كل الحالات كان يتم ذلك تحت حجة خطورة هذه الأصوات على وحدة البلاد أو التخوف على المصالح الوطنية، و ما إلى ذلك. ومن الوسائل التى لجأت إليها في هذا الصدد: الرقابة الرسمية سواء السابقة على النشر أو اللاحقة عليه، أو الرقابة غير المباشرة من خلال إصدار قرارات و أوامر حول بعض النقاط التى لا ينبغى النشر حولها و التى يقال عادة بأن المصلحة القومية تقتضيها أوامر حول استخدام الضغوط القانونية و سن التشريعات التى تحصر حرية التعبير في أقل الحدود،

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) عواطف عبد الرحمن ، " الحق فى الاتصال بين الجمهور و القائمين بالاتصال " مجلة عالم الفكر ، المجلد الثالث و العشرين ، العددان الأول و الثاني ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة و الفنون و الأدب ، يوليو ، سبتمبر ، أكتوبر ، ديسمبر 1994 ) ص 32 .

<sup>(</sup>٢) قارن : فاروق أبو زيد ، التحديات الإعلامية العربية . مقارنة بين عقدى الخمسينات و الثمانينات ، مرجع سابق ، ص 75 .

<sup>(</sup>٣) للمزيد حول أشكال الرقابة أنظر: -

<sup>-</sup> ليلي عبد الجيد ، الصحافة في الوطن العربي ، (القاهرة : العربي للنشر و التوزيع ، 1990 ، ص ص 98 ، 99 .

<sup>-</sup> M . Arafa , " Press in Developing Countries : An Absent Social Force or A Silent Watchdog ? A Conceptual Framework in *Communication* 

استخدام الضغوط الاقتصادية و السياسية ، مثل الرشاوى و الإعانات والامتيازات الخاصة ، السيطرة ، على ورق الصحف ، وسيلة الضغط المائلة فى الإعلانات الحكومية ، استخدام الضغوط المباشرة مثل التصاريح ، سحب المطبوعات من السوق لتلقين أصحابها درس الانصياع للحكومة ، فصل الصحفيين المشاغبين ، الاعتقال و التعذيب ، عمليات الإدماج أو الإغلاق الجبرية للوحدات الإعلامية ، إخفاق أو قتل الصحفيين بواسطة مرتزقة يعملون بتحريض من الحكومة (١) .

Research Issue No . 5 (Cairo University : Faculty of Mass Communication , July 1991 ) PP. 37 , 38 .

# الهج ثالث المحالية المحالية المحارسة الإعلام الإسلام ً

تشكلت طروحات فلسفة الإعلام الإسلامي حول الحرية الإعلامية و الالتزامات التي ينبغي تحملها مقابل التمتع بممارسة هذه الحرية ، و حدود هذه الممارسة ، تبعاً للمقولات التي طرحها الفكر الاجتماعي الإسلامي حول طبيعة الإنسان ، و طبيعة الحقيقة ، و طبيعة الدولة ، و التصور الذي أقامه في ضوء ذلك لما ينبغي أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان و الدولة ، والذي رأى أنه كفيل بتحقيق غايات المجتمع المسلم ..مجتمع الاستخلاف .

#### أولا : مفهوم الحرية الإعلامية :

لما كان الفكر الاجتماعي الإسلامي يغاير الفكر الاجتماعي الوضعي – بشتي نظرياته – في نظرته إلى ماهية الإنسان ، وإلى طبيعة الحقوق التي يتمتع بها ، و طبيعة الغايات التي ينبغي أن يسعى لتحقيقها كما يغايره في باقي المقولات التي ينبني عليها تصوره لما ينبغي أن يكون عليه المجتمع المسلم ، فقد كان من الطبيعي أن يطرح الفكر الإسلامي للحرية الإعلامية فهما مغايراً للفهم الذي قدمته لها شتى مدارس الفكر الإعلامي الوضعي .

فالفكر الإسلامي لا ينظر إلى الحرية الإعلامية على إلها حق للفرد ، سواء أكان هذا الحق حقاً طبيعياً أم أخلاقياً ، كما ذهبت إلى ذلك فلسفتا الإعلام الحر ، كما أنه لا ينظر إليها على إلها حق للمجتمع كما ذهبت لذلك فلسفتا الإعلام الموجه . و إنما نظر إليها على ألها شيء أكبر من الحق الفودي . . ألها حق يرتقى ليصبح من الضرورات الحتمية لتمكين الفرد من الإطلاع بالدور المنوط به ككائن مكلف . و هذا ما يعنى أن ممارسة هذا الحق تصبح واجباً يقتضيه الاضطلاع بالدور المنوط بهذا الكائن المكلف في إقامة مجتمع الاستخلاف (1) و هذا ما جعل الآية تقول بصيغة أمر الوجوب " "وَلْنَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ بَدْعُونَ إِلَى الْفَيْرِ وَبَالُمُونَ وَالْمَوْوَفِي وَابَالُمُونَ عَنْ الدولة ، المُمار في العمل على هيئة المناخ الأمن لمارسة هذه الحرية ، و توفير الإمكانيات المادية لمارستها الفرد وبين التمتع بهذا الحق ، ما لم يكن هناك مبرر مشروع

<sup>(</sup>١) و من ثم فهي ليست من نوع الحقوق التي يباح لصاحبها أن يستخدمها أو لا يستخدمها ، فلا يجوز لصاحب الحق أن يوقف استخدامه أو يعطله ، فتعطيله مساس بالصالح العام للمسلمين .

أنظر : محمود يوسف مصطفى ، مرجع سابق ، ص 39 .

<sup>(</sup>٢) آل عمران ، أية 104 .

#### الواجبات التي ينبغي الاضطلاع بما خلال ممارسة الحرية الإعلامية :

لا يقف الفكر الإعلامي الإسلامي – على ضوء فهمه للحرية الإعلامية – عند حد مطالبة الفرد بتحمل التزامات معينة قبل مجتمعه مقابل منحه حق التمتع بهذه الحرية – كما ذهبت إلى ذلك فلسفات الإعلام الوضعي على اختلافها – و إنما يرى أن ممارسة هذه الحرية هي في جوهرها واجب تقتضيه طبيعة الدور المكلف الفرد بالاضطلاع به للمساهمة في إقامة المجمع المسلم " مجتمع الاستحلاف " و الذي هو السبيل الأساسي لتحقيق الفرد لغايته العليا في هذا الوجود ، و على رأسها رضوان خالقه تعالى .

و تتلخص الواجبات التي تقتضي من الإنسان السعى للتمتع بالحريات الإعلامية – وذلك في حدود استطاعته – للاضطلاع بها ، في المساهمة في :

- ترسيخ عقيدة التوحيد في مجتمع الاستخلاف .
- تدعيم الوظيفة العمرانية لمجتمع الاستخلاف .
- إعلاء كلمة الله فى أرضه ( نشر رسالة مجتمع الاستخلاف ) .

و لاشك أن المساهمة في هذه الأمور تتطلب بذل التضحيات الغالية من الوقت و الجهد و المال ، و تتطلب تحمل أي أذي في سبيلها مع الإخلاص في ذلك لوجه الخالق سبحانه وتعالى .

#### سبل إلزام القائمين بالاتصال بتحمل هذه الواجبات:

المصدر الأساسى لضمان اضطلاع القائمين بالاتصال فى وسائل الإعلام بهذه المهام هو الالتزام الذاتى من قبلهم بتحملها (١) النابع من علم كل واحد منهم أن الاضطلاع بهذه المهام ضرورة تقتضيها علة خلقه فى هذا الوجود ككائن مكلف . كما أنه الطريق الوحيد لتحقيق غايته العليا و هى رضوان المولى سبحانه وتعالى .

أما إذا حدث و أخل بهذه المهام ، و لم يتحمل المسئوليات المرتبطة بها ، فإن المجتمع المحيط مطالب بحثه على تلافى هذا الإخلال ، سواء تمثل ذلك فى صورة مبادرات فردية ممن يحيطون به ، أم اتسع الأمر و تطلب التدخل من قبل بعض هيئات المجتمع و تنظيماته (٢) .

- إبراهيم إمام ، أصول الإعلام الإسلامي ، مرجع سابق ، ص ص 43 ، 44 .

أنظر :محمد منير حجاب ، مبادئ الإعلام الإسلامي ، مرجع سابق ، ص ص 88، 89

<sup>(</sup>١) أنظر: محمد منير حجاب ، مبادئ الإعلام الإسلامي ، مرجع سابق ، ص ص 34 ، 36.

<sup>(</sup>٢) وذلك إعمالا لقاعدة الأمر بالمعروف و النهى عن المنكر ، المكلف بما الفرد بل و المجتمع بأسره فى مواضع معينة ،

أما إذا كان الفرد يمارس عمله الإعلامي كموظف في وسيلة مملوكة للدولة أو لهيئة عامة فإنه ملزم بالاضطلاع بهذه المهام بحكم وظيفته هذه . وأى تقصير من قبله يعرضه للمسائلة القانونية و ربما للعقاب من قبل القائمين على أمر هذه الوسيلة . فمسئوليته هنا مسئولية قائمة – على حد تقسيم " هود جز " – على التخصص .

كذلك يمكن الاستفادة في هذا الصدد من الأدوات التي ابتكرها نظرية المسئولية الاجتماعية لإلزام القائمين بالاتصال و وسائل الإعلام العاملين ها بالاضطلاع بمسئولياهم قبل المجتمع ، مثل مجالس الصحافة ، الاتحادات الإعلامية ، تعيين نقاد داخليين ، وضع دساتير محددة تبين هذه المسئوليات بشكل صريح يسهل من عملية المحاسبة على أي تقصير في الاضطلاع ها .

# ثانياً : حدود ممارسة الحرية الإعلامية و ضوابطما :

قبل استعراض طروحات فلسفة الإعلام الإسلامي حول حدود ممارسة الحرية الإعلامية ، تجدر الإشارة إلى عدة نقاط تجعل هذه الطروحات مغايرة لطروحات فلسفات الإعلام الوضعية بأسرها : هذه النقاط هي :

1- إن المشرعين أو المقننين لحدود الحريات الإعلامية – و غيرها من الحريات – مقيدون في ذلك بنصوص دينية ثابتة ، و لا مجال لتجاهل نص منها ، أو وضع قيد لا تقره هذه النصوص (١)

= إبراهيم إمام ، أصول الإعلام الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 44 .

(١) أنظر في هذا المعنى:

- عمر التومي الشيباني ، مفهوم الإنسان في القرآن ، مرجع سابق ، ص 88 .

- معروف الدواليبي ، الدولة و السلطة في الإسلام ، ( القاهرة : دار الصحوة ، ب ت ) ص 48 .

- ذلك لأن الحرية في الإسلام ليست منحة من أحد ،ولا هي من معطيات الإنسان إن شاء منح و إن شاء منع ، و إنما هي من مقومات خلق الإنسان ذاته ، و تجد أساسها من نبع العقيدة الإسلامية و أصلها .

- صبحى عبده سعيد ، السلطة في المجتمع الإسلامي ، مرجع سابق ، ص- 011 .

فهى نابعة من عقيدة التوحيد التي لا يدين المسلم فيها إلا لله وحده ، يتجرد فيها من كل عبودية لمن سواه – عطية صقر ، دراسات إسلامية لأهم القضايا المعاصرة ، ( الكويت : مؤسسة الصباح ، 1980 ) ص . 138

و من ثم فلا مجال أمام السلطة أن تتدخل لتقييد أي حرية من الحريات الإنسانية ما لم تقر ذلك شريعة الخالق سبحانه و تعإلى .

- معروف الدواليبي ، مرجع سابق ، ص 48 .

-2 إن أى تأويل لأى نص من هذه النصوص لخدمة هوى حاكم أو فئة ، و كبت الحريات تحت مظلته سوف يعرض صاحب التأويل من ناحية ، و صاحب المصلحة فى ذلك من ناحية ثانية لعقاب الخالق سبحانه وتعالى .

3- إن أى إعلامى أو صاحب رأى مطالب فى حالة تعرضه لأى أذى فى سبيل إعلاء كلمة الحق و نشره ، بالثبات و الصبر ، فالله - سبحانه وتعالى - قد أمنه على حياته من الاعتداء عليها من قبل أى طاغية "وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ لِلا بِإِذْنِ اللّهِ كِتَابًا مُوَجَّلا " (1) "إِنَّا نَجْنُ من قبل أى طاغية "وَالِينْنَا الْمَعِيرُ" (٢) وأمنه على رزقه "قُلْ مَنْ يَبَرْزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاوَاتِ وَاللَّرْضِ نَدُيهِ وَنُوبِيتُ وَإِلَيْنَا الْمَعِيرُ" (٢) وأمنه على مكانته - وهى و إن كانت قد لا تعدل الخوف من الموت و الأذى ، أو الخوف من الفقر و العلة ، إلا أن الإسلام يحرص على أن يتحرر الإنسان من هذا الخوف أيضاً . فلن يملك مخلوق لى هذه الدنيا من الأمر شيئاً إلا بآذن الله (٤) "إِنْ بِيَنْصُرْكُمْ اللّهُ فَلا غَلل فلن يملك مخلوق فى هذه الدنيا من الأمر شيئاً إلا بآذن الله (٤) "إِنْ بِيَنْصُرْكُمْ اللّهُ فَلا عَلل من المؤرق من خزائنه ، و الأمر كله مرده إليه ، فلا مجال للخوف أبداً ، و هذا الحياة بيد الخالق ، و الرزق من خزائنه ، و الأمر كله مرده إليه ، فلا مجال للخوف أبداً ، و هذا يستمد الفرد من هذا التأمين الإلهى زاداً يجعله يستهين بالحسياة و يدفع برأيه إلى ساحة العلانية ، يستمد الفرد من هذا التأمين الإلهى زاداً يجعله يستهين بالحسياة و يدفع برأيه إلى ساحة العلانية ، عبر مبال بما قد ينتظره و لو كان ذهاب ذاها (٢) .

و حتى إن أصابه أذى فى سبيل الجهر بالحق ، فإن أجره فى الآخرة عند الله عظيم ، أما من أوقع به الأذى فعقابه عند الله عسير .

4 – أنه بالإضافة للحدود المتعلقة بحماية الفرد و النظام العام للمجتمع الإسلامي من الأذى ، تضع فلسفة الإعلام الإسلامي مجموعة من الضوابط التي ينبغي أن يلتزم بحا القائم بالاتصال أو صاحب الرأى . هذه الضوابط هي هي تلك التي تتعلق بذلك النوع من الجرائم اللاأخلاقية التي لا يمكن إثباها بشكل مادى ، و هذه الجرائم رغم أنه لا يمكن الادعاء أن الفلسفات الإعلامية الوضعية التي لا تدينها ، إلا ما يميز فلسفة الإعلام الإسلامي يصدرها ألها تتوعد من يرتكب هذه الجرائم بالعقاب الإلهي في الآخرة ، بل و ربما في الدنيا أيضاً ، كما ألها تفرض على المحيطين بمن

<sup>(</sup>١) آل عمران اية 145.

<sup>(</sup>٢) ق ، آية 43 .

<sup>(</sup>٣) سبأ ، آية 24 .

<sup>(</sup>٤) عبد القادر حاتم ، الإعلام في القرآن الكريم ، بدون ناشر ، 1985 ، ص 314

<sup>(</sup>٥) آل عمران ، آية 160 .

<sup>(</sup>٦) محمود يوسف مصطفى ، مرجع سابق ، ص46 .

يرتكب أية جريمة منها أن ينهوه عنها بالسبل الشرعية " و هذه الجرائم التي لا يمكن إثباها هي النفاق المداهنة ، الرياء ، التدليس ... و ما إلى ذلك "(١) .

- تضع فلسفة الإعلام الإسلامي عدداً من الضوابط التي ينبغي أن يلتزم القائم الاتصال بها في تأديته لعمله ، و تجعل أيضاً لها عقوبتها الأخروية إن تخطاها ، و من هذه الضوابط الابتعاد عن الكلمة النابية ،و العبارة الجارحة ، الغلظة المنفرة ، اللدود في الخصومة ،العرض السخيف الذي يجرى و راء إرضاء الغرائز ، تجنب الشائعات المغرضة و الدعايات الكاذبة ، و اختلاق الأباطيل ، و الترويج الزائف ، و النيل من الخصوم بما ليس فيهم . (٢) ، و ألا يمدح إلا من يستحق ، و بالألفاظ اللائقة ، حتى لا يتحول المديح إلى نفاق و تزييف (٣) و أن يتجنب السخرية "بَا أَبُّماً النّبِينَ آمَنُوا لا بَيسْمُرْ قَومٌ مِنْ قَوْمٍ " (٤) و تجنب سب الأموات ، و ذكر مساوئهم فالرسول صلى الله عليه و سلم يقول " لا تسبوا الأموات فإلهم أفضوا إلى ما قدموا " (٥)

كما تأمره فيما يتعلق بكيفية حصوله على مواده الإخبارية أو معلوماته في أي مجال من الجالات بالالتزام بعدة ضوابط مثل:

أ- عدم الحصول عليها عن طريق التصنت أو التجسس "وَلا تَجَسَّسُوا" (٦) .

ب - ألا يحصل عليها دون موافقتهم خلسة ، أو بالاضطلاع على الوثائق و المستندات بدون أذن صاحبها أو القائم عليها .

ج – ألا يحصل عليها بأى وسيلة من الوسائل غير المشروعة مثل تقديم رشاوى فى صورة هدايا  $^{(1)}$  أو غير ذلك من السبل التى لا تقرها أخلاقيات الإسلام .

(١) محسن فؤاد فراج، جرائم الفكر و الرأى و النشر ، " القاهرة : دار الغد العربي ، 1987 ) ص 62

(٢) عمر التلمسانى ، من فقه الإعلام الإسلامى ، سلسلة نحو النور (1) (القاهرة: دار التوزيع و النشر الإسلامية ، ب ت ) ، ص 15 .

(٣) محمود يوسف مصطفى ، مرجع سابق ، ص 147 .

(٤) الحجرات ، آية 11 .

(٥) أخرجه البخارى في الصحيح ، كتاب الجنائز باب ما ينهى عن سب الأموات ، حديث ( 1329 ) وكتاب الرقاق باب سكرات الموت حديث ( 6151 ) أنظر محمد بن إسماعيل البخارى ، صحيح البخارى ، ( بيروت : دار إحياء التراث العربي ، ب ت ) .

وأخرجه النسائي في السنن كتاب الجنائز باب النهى عن سب الأموات من حديث عائشة . أنظر أحمد بن شعيب النسائي ، سنن النسائي ، تحقيق مصطفى محمد ، ( القاهرة : دار الفكر ، 1930) جــ4، ص 53 (٦) الحجرات ، آية 12 .

هذه هى بعض الملامح التى تميز طروحات فلسفة الإعلام الإسلامى حول حدود الحرية الإعلامية ، و فيما نعرض فيما يلى لحدود هذه الحرية فيما يتعلق بحماية النظام العام للمجتمع المسلم ، و التى تعرض من يتجاوزها للعقاب القانوني

#### أ – حدود الحرية المتعلقة بحماية الفرد :

يحرم الإسلام الاعتداء على الأفراد بالقذف أو السب أو التشهير ، كما يحرم غزو خصوصياهم "وَلا تَجَسَّسُوا " (٢) و يضع الفقه الإسلامي تقنيناً واضحاً لهذه الجرائم ، وللعقوبات المقابلة لها . عدا عقوبة القذف بالزنا التي حددها الآية القرآنية "وَالَّذِينَ بَرْمُونَ الْمُدْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْنُوا بِأَرْبِعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثُمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شُهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ لَمْ يَأْنُوا بِأَرْبِعَةِ شُهَمَداء فَاجْلِدُوهُمْ ثُمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شُهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمْ الْفَاسِقُونَ " (٣) أما العقوبات التي تتعلق بباقي الجرائم فإلها تخضع للتعزير ، بحيث توضع لكل جريمة العقوبات المناسبة لها .

و إذا كانت الشريعة ترى في ارتكاب هذه الأفعال جرائم في حق الفرد العادي، فإن موقفها فيما يتعلق بأعمالهم بتوجيه النقد أو القذف – عدا القذف بجريمة الزنا – أو الطعن للمسئولين العموميين بأعمالهم المتصلة بالصالح العام موقف مختلف تماماً. فالإسلام هنا يبيح ذلك بل و يصل في بعض الحالات إلى جعله واجباً (٤) لأنه يدخل في باب النهى عن المنكر الذي يمثل هو و قرينه الأمر بالمعروف ركنين من أركان هذا الدين ، حتى إن الأمر بالمعروف و النهى عن المنكر و الإيمان بالله هما علة خيرية هذه الأمة "كُنْتُمْ خَبْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهُونَ بَاللَّه " (٥) .

و يشترط فى الناقد أو القاذف أن يكون نقده مبنياً على وقائع صحيحة ، أو على الأقل يعتقد فى صحتها . و أن يكون حسن النية ، و أن يتناسب نقده بما اشتمل عليه من عبارات القذف أو السب أو الإهانة أو ما إلى ذلك – مع ما أتاه من وقائع تناسباً كمياً و كيفياً (\(^\)) .

<sup>(</sup>١) للمزيد حول هذه الضوابط أنظر:

<sup>-</sup> كرم شلبي ، الخبر الصحفي و ضوابطه الإسلامية ، ( القاهرة ، ب ن ، 1984 ، ص 121 .

<sup>(</sup>٢) الحجرات ، من الآية 12

<sup>(</sup>٣) النور ، آية 4 .

<sup>(</sup>٤) أحمد جلال حماد ، مرجع سابق ، ص 40

<sup>(</sup>٥) آل عمران ، آية 110 .

<sup>(</sup>٦) حول تفصيلات هذه الشروط أنظر:

<sup>=</sup> أحمد جلال حماد ، مرجع سابق ، ص ص 414 ، 433 .

#### ب – حدود الحرية المتعلقة بالنظام العام:

تشمل حماية النظام العام:

1 - **حماية أمن المجتمع و استقراره:** من الاضطراب الداخلي ، أو التهديد الخارجي ، و الحماية المادية للسلطة الحاكمة فيه .

و ما لم تؤدى المادة الإعلامية المنشورة فى هذا الصدد إلى اضطراب أو فتنة ، فلا ينبغى أن تكون مدعاة لانتهاك الحاكم لهذه الحرية و الانتقاص منها ، يدلل على ذلك تلك الحادثة المشهورة عندما خرج " الخوارج "على بن أبى طالب – كرم الله وجهة – أرسل إليهم يقول " كونوا حيث شئتم ، و بيننا و بينكم ألا تسفكوا دماً حراماً ، و لا تقطعوا سبيلاً ، و لا تظلموا أحداً ، فإن فعلتم نبذت إليكم الحرب " (١) .

2 - حماية عقيدة المجتمع: ويشمل ذلك كل ما هو معلوم من الدين بالضرورة و هو المتمثل فى الشهادة ، إقامة الصلاة ، إيتاء الزكاة ، صوم رمضان ، حج البيت لمن استطاع إليه سبيلا ، تحريم القتل و السرقة و الزنا و القذف و شرب الخمر و الكذب و سائر الفواحش (٢) .

و لا مجال هنا لأحد أن يتعرض لهذه الثوابت بنقد أو دعوة لإهمالها أو الخروج عليها أو التقليل من شألها بأى شكل من الأشكال ، تحت حجة حرية الرأى و التفكير . فالتعرض لهذه الثوابت بالطعن أو النقد تحت هذه الحجة يتناقص بشكل صارخ مع طبيعة إيمان هذا الناقد بالمسلمات الأصلية التي انبنت عليها ملامح هذه العقيدة ، و لاشك أن إيمان هذا الفرد بتلك المقدمات و التنكر في نفس الآن لما انبني عليها من نتائج هو ضرب من ضروب الخلل العقلي .

3 - حماية أخلاقيات المجتمع و آدابه : و ما يعنيه ذلك من التصدى لنشر الصور الخليعة ، أو الحوادث المثيرة و الماجنة ، وقصص الجنس ، و ما شابه ذلك . سواء أكان بصورة سافرة أو باللمز أو الغمز (<sup>®</sup> و ذلك استناداً إلى قوله تعالى :

(٣) أنظر محمد سيد محمد ، المسئولية الإعلامية في الإسلام ، مرجع سابق ، ص 276 .

<sup>(</sup>١) أنظر محمد شوقى الجرف ، الحرية الشخصية و حرمة الحياة الخاصة : دراسة مقارنة بين النظم الوضعية و الشريعة الإسلامية ( القاهرة : دار الغد العربي ، 1993 ) ، ص 200 .

<sup>(2)</sup> يوسف محمد قاسم ، مرجع سابق ، ص 46 .

<sup>=</sup> وحول الآداب التي وضعها الإسلام ونشر الحوادث و قصص الجريمة و الجنس حفاظاً على أخلاقيات المجتمع أنظر: -

### "قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَمَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقّ (١)

و إن كانت المواد التي تدور حول هذه الأشياء تشغل حيزاً كبيراً من اهتمام و سائل الإعلام في الدول العلمانية - لاسيما الليبرالية منها - فإن ذلك ليس له ما يبرره في المجتمع المسلم الذي يتبنى أفراده غايات مغايرة إلى حد بعيد للغايات التي تسعى هذه الوسائل للمساهمة في تحقيقها ، سواء لأصحاب هذه الوسائل أم لمستقبلها في هذه الدول ، و التي يتعارض بث هذه المواد مع تحقيقها سواء للمسئولين عن بث هذه المواد أو لمستقبلها.

# سبل إلزام وسائل الإعلام بعدم تجاوز هذه الحدود :

تتشابه فلسفة الإعلام الإسلامي مع فلسفتي الإعلام الحرفي قصر التدخل من قبل الدولة لإلزام وسائل الإعلام بعدم تخطى هذه الحدود على الجانب القضائي (7) و لا تسمح لها بأى شكل من أشكال الرقابة الأخرى (7) وعلى أن يتم هذا التدخل طبقاً للقواعد الفقهية المقررة حتى لا يحدث تعسفاً من قبل الدولة و تجاوز اللحد في استخدامها لهذا الإلية الإلزامية هذه ، بصورة تهدد حقوق الأفراد في التعبير عن آرائهم بحرية.

و فضلاً عن الالتجاء إلى القضاء كآلية إلزام أساسية ، فإن فلسفة الإعلام الإسلامي لا تمانع الاستفادة من بعض آليات الإلزام الذاتي التي ابتكرتها فلسفة المسئولية الإجمالية مثل مجالس الصحافة ، الاتحادات الإعلامية ، تعيين نقاد داخليين في الوسائل الإعلامية ، و جود نقاد خارجيين يتولون مهمة انتقاد الأعمال الإعلامية الخارجة .

غير أن فلسفة الإعلام الإسلامي – بالإضافة لما سبق – تمتلك آليات إلزام خاصة بها . و تتفرد بها بين شتى فلسفات الإعلام الوضعية . وهذه الآليات نابعة من طبيعة التصور الكونى الذى تنتمى إليه هذه الفلسفة . ذلك أن منبع هذه الآليات ينتهى إلى المسلمة الرئيسية فى الكوزمولوجيا الإسلامية ، ومردودها يرتبط و بشدة بإحراز الغايات التى تبشر بها .

<sup>-</sup> عبد الوهاب كحيل ، الجريمة و الجنس : الآداب القرآنية لنشر قصص الجريمة في الصحافة المصرية ، (القاهرة : مكتبة التراث الإسلامي ، 1991 ) ص ص 201 ، 288 .

<sup>-</sup> يوسف محمد قاسم ، مرجع سابق ، ص ص 151 ، 155 .

<sup>(</sup>١) الأعراف ، آية 33 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : إبراهيم إمام ، أصول الإعلام الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 46 .

<sup>(</sup>٣) أنظر: محمد منير حجاب، مبادئ الإعلام الإسلامي، مرجع سابق، ص 51 . .

والمتأمل فى هذه المسلمة و هى مسلمة " وجود إله فاعل " يجد أن واحداً من أهم مظاهر فاعلية خالق هذا الكون ، تتمثل فى علمه المطلق بكل ما حدث و يحدث و سيحدث فى كونه صغر أم كبر "وَمَا نَكُونُ فِيهِ شَأْنٍ وَمَا نَتْلُوا مِنْهُ مِنْ قُرْآنِ وَلا نَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلا كُناً عَلَيْكُمْ شُمُودًا إِذْ نَكُوبِهُ فِيهِ الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَلا شَعْمَودًا إِذْ نَكُوبِهُونَ فِيهِ اللَّرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْب كُابٍ مُبِينٍ اللَّه اللَّه وَلا قِي السَّمَاءِ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْب رَالا فِي كِنَابٍ مُبِينٍ الله أَلْ .

و لما كان الخالق – و كما تشير الآية – يعلم كل صغيرة و كبيرة في كونه ، وكل صغيرة و كبيرة من سلوك عبادة و يعاقبهم على أدنى إخلال من قبلهم بالمنهج الذي رسمه لهذا السلوك "وَمَنْ بِيَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّة شَرًا بِيَوَه " (٢) ، كما يكافئهم على كل التزام من قبلهم به أصغر أم كبر "فَمَنْ بِيَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّة مَبْرًا بِيَوَه " (٣) ، فإن هذا لاشك – يعني أن الإنسان المؤمن – سواء أكان مالكاً للوسيلة الإعلامية ، أو عاملاً بها ، أو مديراً لها يعلم أن خالقه مطلع عليه في كل كلمة من كلماته أو حركة من حركاته أو سكنه من سكناته ، و أن تحقيقه لما يسعى إليه من غايات في هذه الدنيا ، و ما يأمل من الفوز بالنعيم في الآخرة رهن بالالتزام بمنهج خالقه و شرعه في سلوكه ، سوف يجعله – أن صح إيمانه – حريصاً كل الحرص على الالتزام بهذا المنهج و عدم الخروج عليه ، بل و الاجتهاد في عمله بما يضمن له رضوان خالقه .

و في هذا خير ضامن للالتزام بالحدود التي وضعها الشارع لممارسة العمل الإعلامي في المجتمع المسلم (<sup>4)</sup> .

أما إذا ضعف الوازع الديني عند من يقوم بالعمل الإعلامي أو يأسهم في صنعه و تجاوز فيما ينشره ، أو حتى في السبل التي يحصل خلالها على مواده الإعلامية ، الحدود المشروعة ، فهناك أكثر من سبيل لإلزامه بعدم تجاوز هذه الحدود هي :

#### 🗆 – الأفراد المحيطون به :

و هم كل من لديهم علم بهذا التجاوز و لديهم القدرة على منعه – و هذا لمن له الولاية على صاحب التجاوز – أو لديهم القدرة على حثه على الانتهاء عن اقتراف هذا الفعل عملاً بحديث الرسول – صلى الله عليه وسلم – " من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع

<sup>(</sup>١) يونس ، آية 61 .

<sup>(</sup>٢) الزلزلة ، آية 8 .

<sup>(</sup>٣) الزلزلة ، آية 7 .

<sup>(</sup>٤) للمزيد أنظر: محمد منير حجاب، مبادئ الإعلام الإسلامي، مرجع سباق، ص ص 34، 36

فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، و ذلك أضعف الإيمان " (') ، و هكذا فالرسول يطلب من كل فرد فى المجتمع المسلم أن يكون " كالحارس الذى يشهر سلاحه دائماً للذود عما كلف بحراسته ، فهو لا يرى منكراً من فرد ثم لا يسعى إلى تغييره ، و ذلك تنفيذاً لما فرضه الله عليه من الجهر بكلمة الحق دون أن يخشى فى هذا أحد إلا الله " (') .

و لاشك أن اضطلاع كل فرد بهذا الدور يمثل سباحاً متيناً يحول دون وقوع غيره – بقدر المستطاع – فى اقتراف ما ينكره الشرع . و لا يعنى هذا الدور أن يراقب الفرد غيره رقابة تجسس بحثاً عن العيوب بل ألها رقابة اخوة و محبة و عطف و شفقة ، ترشده إذا ضل و تنهضه إذا ذل ، و تنشطه إذا مل ، و تجنبه ما يؤديه " (") هذا بالإضافة إلى إمكانية الاستفادة فى هذا الصدد – و كما أشرنا لذلك تواً – من فكرة تعيين المؤسسة الإعلامية لناقد داخلى بها لتقويم أى مادة إعلامية يقدمها هذا الإعلامي تخرج بشكل أو بآخر من الإطار الشرعى المسموح به .

#### □ - جماهير المجتمع المسلم:

إذا لم تفلح الآليات السابقة فى منع نشر المادة الإعلامية التى تمثل خروجاً عن الحدود الشرعية المسموح بها ، فإن هذا لا يعنى أن القائم بالاتصال قد نجح فى تحقيق هدفه بنشر هذه الرسالة " لأن الإسلام قد أعطى للجمهور المستقبل حق المراقبة و حق الضغط الاجتماعى على أى قائم بالاتصال يحيد عن الأهداف الأساسية المعلنة التى أقرها الإسلام (3) .

و لقد ضرب الرسول – صلى الله عليه وسلم – مثلاً رائعاً يوضح ضرورة هذه المراقبة على كل متجاوز لقاعدة من قواعد الشرع ، و ذلك في قوله " مثل القائم على حدود الله و الواقع

<sup>(</sup>۱) من حدیث أبی سعید الخدری أخرجه النسائی فی السنن ، كتاب و شرائعه ، باب تفاضل أهل الأمام . أنظر : أحمد بن شعیب النسائی ، مرجع سابق ، جـ 8 ، ص ص 111 ، 112 . وأخرجه أبو داود فی السنن ، كتاب الصلاة : باب صلاة العیدین ، حدیث ( 1040 ) ، وكتاب الملاحم باب الأمر والنهی ، الحدیث ( 4340 ) . أنظر : سلیمان بن الأشعث أبو داود ، مرجع سابق . وأخرجه مسلم فی صحیحه ، كتاب الأمام : ، باب كون النهی عن المنكر من الإيمان : أنظر مسلم بن الحجاج ، صحیح مسلم ، تحقیق محمد فؤاد عبد الباقی ، ( القاهرة : دار إحیاء الكتب العربیة ، ب ت ) ص 86 . وأخرجه أحمد بن حنبل فی المسند مرجع سابق ، حـ 2 ، ص 49 .

<sup>(</sup>٢) محمد الدسوقى ، دعائم العقيدة في الإسلام ، (طرابلس: منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1990 ) ص ص 213 ، 214 .

<sup>(</sup>٣) محمد منير حجاب ، مبادئ الإعلام الإسلامي ، مرجع سابق ، ص 89 .

<sup>(</sup>٤) المرجع سابق ، ص 27 .

فيها ، كمثل قوم استهموا على سفينة فأصاب بعضهم أعلاها و بعضهم أسفلها . فكأن الذين فى أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا : لو آنا خرقنا فى نصيبنا خرقاً و لم نؤذ من فوقها . فإن يتركوهم و ما أرادوا هلكوا جميعاً و إن يأخذوا على أيديهم نجوا و نجوا جميعاً (1) فأنا برأيي ، و أنت برأيك ، و هم بآرائهم يجب أن يتصدوا جميعاً و لا يقفوا موقف المتفرج من رأى شاذ و إن ترك و شأنه لحق الضرر بالمجتمع كله . لذا يجب أن تقومه الجماعة ، و تضرب على يداه العابئتين أن اقتضى الأمر ذلك (1) .

و تقع على قادة الرأى فى المجتمع المسلم كما تقع على مؤسساته المدنية "غير الحكومية " المهتمة الإسهام فى النصدى لأى انحراف من قبل أى وسيلة إعلامية أو من قبل أحد العاملين كما .

هذا بالإضافة إلى الدور الذى يمكن أن تقوم به مجالس الصحافة و الاتحادات الإعلامية و الناقدون الداخليون والخارجيون فى تقويم أداء وسائل الإعلام فى المجتمع المسلم .

و تجدر الإشارة إلى أن أى تقصير من قبل أى فرد ، أو جهة من الجهات السابقة المنوط به مسئولية مراقبة وسائل الإعلام و العاملين بها ، و العمل على تقويم أى خلل أو قصور يصدر عنها ، سوف يسجل عليه من قبل من لا يعزب عن علمه شيء فى الأرض ولا فى السماء ، و يجعل صاحبه عرضة لسخطه و عقابه .

\* \* \*

من خلال استعراض الملامح العامة لطروحات فلسفات الإعلام الوضعية حول حرية الممارسة الإعلامية و أهم أوجه القصور التي تتعاور تطبيقاتها ، و الطروحات المناظرة لها في فلسفة الإعلام الإسلامي عبر صفحات هذا الفصل ، يمكن أن نخلص إلى عدة نتائج هي :-

- إن ممارسة الحرية الإعلامية في الإسلام لا تقف عند كونها حقاً للفرد - كما ذهب إلى ذلك الفكر الإعلامي الليبرالي - و إنما ترتقى في كثير من الأحيان ، لتصبح واجباً تقتضيه طبيعة الدور المنوط بالإنسان ككائن مكلف في هذه الحياة .

إن أى تقصير من قبل الفرد فى الواجبات الموكلة إليه خلال ممارسته للعمل الإعلامى ، لا
 يعد فقط إخلالاً بحق المجتمع عليه – كما تذهب إلى ذلك فلسفات الوضعية – و إنما يمتد ليصبح

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى في الصحيح من حديث النعمان بن بشير كتاب الشركة ، باب هل يقرع في القسمة والإستهام ، حديث (2361) أنظر مرجع سابق . أنظر محمد بن إسماعيل البخارى ، مرجع سابق . (۲) محمود يوسف مصطفى ، مرجع سابق ، ص 63 .

تفريطاً فى جنب الله تعالى ويجعله عرضة لسخطه عليه . و من ثم يجعله يخفق فى تحقيق الغاية العليا التي كان ينبغي أن يضحى و لو بنفسه من أجل نيلها ، ألا وهي . . رضوان الله تعالى .

على الجانب الآخر لا يقف مردود اضطلاعه بهذه الواجبات عند نجاحه فى تحقيق ما يصبو إليه من أهداف فى هذه الحياة ، و إنما يمتد – إن أخلص فى ذلك لوجه الله – إلى فوزه برضوان الله تعالى و الخلود فى جنته .

- إن الفهم الذى يتبناه الفكر الإعلامى الوضعى - لاسيما الليبرالى منه - و الماثل فى النظر إلى حرية الرأى و التعبير كحق لا ينبغى أن تحد ممارسته حدود و لا أن تعيقه ثوابت - إلا فى أضيق نطاق - هو انعكاس طبيعى للمسلمة التى ينطلق منها العقل الوضعى فى كل نشاط يقوم به و هى مسلمة " عدم وجود حقيقة علوية مطلقة . " و إذا كانت هذه المسلمة تفرض على الفكر الوضعى أن يفهم الحرية الإعلامية على هذا النحو . فإن المسلمة المقابلة لهذه المسلمة فى الكوزمولوجيا الإسلامية تفرض على العقل المسلم أن يتخذ من الحقائق العليا التى لديه الماثلة فى الوحى ، نبراساً له فى إعمال الفكر فى أية قضية يريد التعبير عنها

- إنه لا مجال لتدخل الدولة بسلطانها - و كما يحدث فى الفكر الإعلامى الوضعى - لإزالة حد من الحدود الشرعية الممارسة الإعلامية أو لوضع قيد لا تقرها الشريعة عليه . و أى تدخل من هذا القبيل يفرض على المجتمع المسلم مقاومته بالسبل المشروعة ، هذا من ناحية ، و يعرض المسئولين عن هذا الفعل لغضب الله و عقابه .

- إن هناك سلسلة متكاملة الحلقات من آليات إلزام الفرد بعد تجاوز الحدود المشروعة فى مجارسته للحرية الإعلامية ، تأتى على قمتها رقابة الخالق التى لا تقف عند مراقبة أى خلل أو تقصير من قبل القائمين على أمور وسائل الإعلام ، و إنما تمتد لترقب أى خلل أو تقصير يقع من قبل أولئك الذين لهم دور - صغر أم كبر - فى إلزام هذه الوسائل بهذه الحدود ، و هو ما يستحيل توفره فى أى فلسفة إعلامية أفرزها أو ستفرزها الكوزمولوجيا العلمانية .

- إنه يمكن الاستفادة من آليات الالتزام الذاتي التي ابتكرها فلسفة المسئولية الاجتماعية في الزام وسائل الإعلام الإسلامي ، بصفة عامة ، بالاضطلاع بالمسئوليات المنوطة بها من ناحية ، و الزامها بعد تجاوز الحدود المشروعة لهذه الممارسة ، من ناحية ثانية . كما يمكن الاستفادة من الآلية التي ابتكرها فلسفة الإعلام الاشتراكي في رسم السياسات التي ينبغي أن تمتدي بها وسائل الإعلام في عملها في إقامة إليه مشابحة و هي "هيئة المدعوة " مهمتها رسم السياسات التي ينبغي أن تسترشد بها صحف المدعوة الإسلامية الحكومية منها أو الخاصة ، و يمكن إعطائها بعض الصلاحيات في إلزام هذه الوسائل بتحمل المسئوليات التي ينتظر منها الاضطلاع بها . شريطة ألا يكون ذلك منفذاً للتدخل الحكومي في شئون الصحف الخاصة منها .

الفصلانى حرية تملك وسائل اعم

#### تمي\_\_\_\_د:

تعد عملية طرح تصور أمثل لحرية تملك وسائل الإعلام واحدة من أهم الإشكاليات التى واجهت الفكر الإعلامي بشتى مدارسه. ذلك لأن احتمالية استخدام الطرف الذي يمنحه الفكر الإعلامي حق تملك هذه الوسائل – فرداً كان أم حكومة – بصورة تخدم مصالحه الذاتية ، و لو على حساب مصالح الجماهير التى ينبغي أن تخدمها هذه الوسائل ، أمر وارد جداً و يصعب وضع ضوابط محكمة تحول دون وقوعه .

غير أن هذا لم يمنع كل فلسفة من فلسفة الإعلام من الاجتهاد فى طرح التصور الأمثل لملكية وسائل الإعلام وذلك فى ضوء المقدمات التى انطلقت منها ، و فى ضوء الأهداف التى سعت للإسهام فى تحقيقها

و عبر صفحات هذا الفصل نتناول طروحات فلسفات الإعلام الوضعية حول هذه الإشكالية تناولاً نقدياً و مقارناً مع طروحات فلسفة الإعلام الإسلامية و ذلك عبر ثلاثة مباحث هي :-

انمبحث ا .ول : حرية تملك وسائل الإعلام في فلسفتي الإعلام الحر .

انهج تثلثني ن أ: حرية تملك وسائل الإعلام في فلسفتي الإعلام الموجه .

انهج حشان ن عرية تملك وسائل الإعلام في فلسفة الإعلام الإسلامي .

# انهاحث الأول حرية تحمين الإعلام من الإعلام الإعلام الإعلام للحر

انمطهب الأول

حرية تممكوسيء الإعلاف قمسفة الإعلام في مبران

يتطلب الحديث عن طروحات فلسفة الإعلام الليبرالى حول حرية تملك وسائل الإعلام ، استعراض ملامح هذا التصور بصفة عامة ، واستعراض العوامل التى أسهمت فى تشكيله ، ثم تقويم هذا التصور فى ضوء النتائج التى أفرزها تبنيه فى أرض الواقع .

# أولا : ملامم تصور فلسفة الإعلام الليبرالى لحرية تملك وسائل الإعلام و العوامل التى أسممت فى تشكيله .

#### أ – ملامم تصور فلسفة الإعلام الليبرالي لحرية تملك وسائل الإعلام.

يمكن القول – باختصار: إن التصور الذى تبنته فلسفة الإعلام الليبرالى لحرية تملك وسائل الإعلام يقصر حق تملك هذه الوسائل على الفرد، و يقف من الملكية الحكومية لهذه الوسائل - لاسيما الصحافة – موقف التحريم، و يرفض أى شكل من أشكال التدخل من قبلها فى حرية تملك هذه الوسائل. سواء تمثل ذلك فى منح تراخيص لتملكها، أم تقديم معونات لملاكها، أو ما إلى ذلك من سبل يمكن أن تؤدى بشكل أو أخر إلى الانتقاص من استقلالية هذه الوسائل و التدخل فى حرية تملكها.

#### ب – العوامل التى أسممت فى تشكيل تصور فلسفة الإعلام الليبرالى لحرية التملك:

#### □ – التصور العام الذي يتبناه الفكر الاجتماعي الليبرالي لحرية التملك:

انبنى التصور العام الذى تبناه الفكر الاجتماعى الليبرالى لحق الملكية ، على ضوء نظرة هذا الفكر إلى طبيعة الإنسان ككائن سابق فى وجوده على المجتمع ، و يمتلك حقاً طبيعياً لا مجال لانتزاعها منه .. وأن واحدا من أهم هذه الحقوق هو حقه فى الملكية . و لما كان هذا الكائن هو مخلوق عقلانى و أخلاقى فى الآن نفسه ، فإن ذلك سوف يجعله – غالباً – يستغل ما يملك على النحو الأمثل الذى يحقق له النفع . هذا من ناحية ، و دونما ضرر بالآخرين ، و بالصورة التى تصب فى خدمة الصالح العام فى النهاية ، من ناحية ثانية .

و على ضوء نظرة الليبرالية للدولة كشر لابد منه ، و أن أي تدخل من قبلها يمكن أن يفسد عمل الطبيعة ، لاسيما القوانين التي تحكم عملية المنافسة الحرة ، فقد عمدت إلى منع الدولة من تملك وسائل الإنتاج إلا في المشاريع غير الربحية الضرورية للمجتمع. و رأت أن الوسيلة الأمثل لتحقيق التقدم المنشود – و هو غاية الليبرالية – هي الملكية القائمة على أساس فردي .

و قد دعم تصورها هذا للملكية الخاصة ، نظرها إليها كشرط مهم من شروط الحرية . ذلك لأن الاعتراف بمجال خاص يستقل به الفرد دون تدخل من أحد يتطلب أن تتوزع الملكية ، و لا تتركز فى يد واحدة ، و لو كانت يد الدولة . فتنوع الملكية شرط من شروط الحرية (١)

و على ضوء هذا التصور العام للملكية ذهب الفكر الإعلامي الليبرالي إلى أن أي فرد -سواء أكان مواطناً أم شخصاً أجنبياً - لديه الرغبة في تملك أي وسيلة من وسائل الإعلام ينبغي أن يجد الفرصة متاحة أمامه بشكل تام ما دام يملك مالاً كافياً . و نجاحه و فشله يعتمد على قدرته على الحصول على الأرباح التي تعتمد بدورها على إرضاء الجماهير <sup>(٢)</sup> هذا من ناحية ، و من ناحية أخرى رفض الفكر الليبرالي أي تدخل من قبل الحكومة في تملك وسائل الإعلام -لاسيما الصحف – لأنه رأى أن أي تدخل من قبلها و بأي شكل كان ، يمكن أن يجعلها تؤثر بشكل أو بآخر في الحرية الإعلامية ، بالصورة التي تتواءم مع توجهاها . كما أن إعطاءها حق تملك هذه الوسائل كفيل بأن يقضى على روح المنافسة ، لاسيما و أن وسائلها لن تكون في حاجــة للسعى إلى تحقيق أرباح ، و ذلك للإمكانات الضخمة التي يمكن أن توفرها لها  $^{(7)}$  .

#### □ – المفموم الذي تتبناه فلسفة الإعلام الليبرالي للحرية الإعلامية :

لما كانت فلسفة الإعلام الليبرالي تنظر إلى الحرية الإعلامية على ألها حق طبيعي للفرد لا مجال لحرمانه من التمتع به ، و لما كانت إمكانية تمتع الفرد بهذا الحق بصوره كاملة تتطلب انتفاء الضغوط الخارجية ، و لما كان إعطاء الحكومة أى وسيلة من وسائل السيطرة على وسائل الإعلام ، يعني إعطاءها أداة مهمة يمكن خلالها إعاقة الفرد عن تمتعه بحقه الطبيعي في التعبير عما يجول بخاطره. فقد كان من الطبيعي أن يعمل الفكر الإعلامي الليبرالي على إعطاء الفرد حق تملك ما

- F.S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op. cit p. 52

<sup>(</sup>١) أنظر حازم الببلاوي ، مرجع سابق ، ص 42 .

<sup>(</sup>٣) حول موقف فلسفة الإعلام الليبرالي من التملك الحكومي لوسائل الإعلام أنظر: -

<sup>-</sup> Ibib, p. 52.

<sup>–</sup> ميلتون هوليستاين ، " اقتصاديات وسائل الإعلام فى او ربا الغربية " فى ل . جون مارتن ، انجو جروفر شودري (محرران)، مرجع سابق، 348

يشاء من وسائل الإعلام بالصورة التي تمكنه من التمتع بممارسة حقه هذا . و كف يد الحكومة عن التدخل بأي شكل يمكنها من حرمانه من هذا الحق (١).

#### □ - الوظائف المنتظرة من وسائل الإعلام الاضطلاع بـما:

تعد الوظائف التى ينتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع بها للإسهام فى تحقيق غايات المجتمع الليبرالى ، من أهم العوامل التى تشكل على هداها التصور الذى تبنته فلسفة الإعلام الليبرالى لحرية التملك .

- فالوظيفة ذات الأهمية البالغة المنتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع بها ، و هي وظيفة المساعدة على اكتشاف الحقيقة ، و تنوير الأذهان على هداها . تتطلب من كل فرد لديه رأى أو معلومة يمكن أن تسهم في اكتشاف الحقيقة أن يبثها عبر الوسيلة التي تناسبه . و لاشك أن ذلك يتطلب تعدد الوسائل و تنوعها – و ذلك لن يتحقق إلا بعدم الحجر على ملكيتها – بالصورة التي تجعل هناك إمكانية لبث كل الأفكار و الآراء ، و التي تعد الأساس في الوصول إلى الحقيقة كاملة (٢) .

إن الدور المنتظر من الصحافة فى خدمة النظام السياسى الديموقراطى يتطلب تعدد القنوات الإعلامية بالصورة التى تمكن جميع الفئات السياسية ، و التغيرات الفكرية من التعبير عن أفكارها و برامجها بحرية تامة دونما خضوع لتعسف الحكومة ، فى حالة الملكية الحكومية ، واحتمالية عدم سماحها لظهور أى فكر أو توجه أو نقد معارض لها إلى حيز الوجود (٣) .

- إن الدور المنتظر من وسائل الإعلام الإطلاع به ، و المتمثل فى المحافظة على الحريات المدنية ، و ما يتطلبه ذلك من القيام بدور "كلب الحراسة " Watchdog الذى يحذر الجمهور كلما تعرضت حرياته للخطر ، يتطلب عدم الخضوع وسائل الإعلام لأى ضغط من قبل الحكومة . و يتطلب أن تكون هناك حرية تامة فى تملك هذه الوسائل ، حتى إذا ما حدث و أغفلت إحداها الحديث عن انحراف ما ، تناولته الأخرى . ليس فقط فيما يتعلق بالتجاوزات الحكومية و

- Ibid, P. 25.

(٣)

<sup>(</sup>١) وهذا التوجس من تدخل الحكومة فى كبت الحريات الفردية ، مردة إلى الافتراضات التى يتبناها الفكر الاجتماعى الليبرالى حول طبيعة الدولة ، والتى عرضنا لها فى بداية الفصل الثالث من الباب السابع .

<sup>(</sup>٢) حول أهمية التعددية في الوصل إلى الحقيقة أنظر:

<sup>-</sup> P. M. Sandman, et al., op. cit, P. 168

<sup>-</sup> J .C Merrill , Global Journalism : Survey of the World 's Mass Media , op . cit , P  $.\,25$ 

<sup>-</sup> Ibib , P.25

لكن فيما يتعلق بأى تجاوز أياً كان مصدره من المحتمل أن يؤثر على حريات الجماهير و مصالحها تأثيراً سلبياً .

- إن تطوير الخدمات التي يمكن أن تقدمها وسائل الإعلام للجماهير ، و في شتى المهام المطلوب منها الاضطلاع بها ، تتطلب تعدد هذه الوسائل بالصورة التي تخلق روح المنافسة ، التي تعد العامل الأساسي في تطوير الخدمات الإعلامية للجماهير . و من ثم قيام هذه الوسائل بالدور المطلوب منها في المجتمع على الوجه الأمثل .

و هكذا ، و على ضوء هذه العوامل ، كان من الطبيعي أن تتبنى فلسفة الإعلام الليبرالى تصوراً يقدس الملكية الفردية لوسائل الإعلام . و يحرم أى تدخل من قبل الحكومة بصددها .

#### ثانياً : تقويم تصور فلسفة الإعلام الليبرالي لحرية التملك:

الواقع أن التصور الذى تبنته فلسفة الإعلام الليبرالى لحرية تملك وسائل الإعلام ، و الذى تشكل على ضوء العوامل سالفة الذكر ، هو تصور لا يخلو من الوجاهة فلاشك أن الوظائف المنتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع بها ، لاسيما وظيفتى : البحث عن الحقيقة ، و هماية الحقوق المدنية من تجاوزات الحكومة . و ما يتطلبه ذلك من قيام هذه الوسائل بدور المراقب لتصرفات الحكومة و فضح انحرافاتها ، يستدعى وجود تعددية فى هذه الوسائل و يستدعى أيضاً ، عدم إتاحة الفرصة أمام الحكومة للتحكم فى حرية تملك الأفراد لهذه الوسائل بأى شكل من الأشكال

غير أن المبالغة في التوجس من الحكومة لدرجة حرمانها من أي حق في التدخل في شئون وسائل الإعلام حتى لو كان تدخلاً تنظيمياً ، اعتمادا على الطروحات القاصرة التي يتبناها الفكر الاجتماعي الليبرالي حول طبيعة الدولة ، و طبيعة الإنسان . كان من الطبيعي أن تؤدي إلى إفراز الكثير من السلبيات في ميدان التطبيق – رغم مالها من مزايا – بالصورة التي عرقلت وسائل الإعلام عن الاضطلاع بالدور المنوط بها في تحقيق غايات المجتمع الليبرالي . بل و بالصورة التي أصبحت معها الكثير من هذه الوسائل عائقاً أمام التغيير الاجتماعي ، و خطراً على الأخلاق العامة (1).

و لا تعود إخفاقات تطبيق هذا التصور فى أرض الواقع إلى كونه انبنى على مقدمات قاصرة ، فقط ، و إنما تعود ، و بصورة ، أساسية لطبيعة الغايات التى بشرت الكوزمولوجيا العلمانية بما معتنقيها فى هذه الدنيا و التصور الذى تبناه الفكر الاجتماعى الليبرالى للسبل المثلى لتحقيقها ، و ما ذهب إليه هذا التصور – فيما ذهب – من أن الملكية الفردية تعد واحدة من مقومات تحقيق

- F. S. Siebert, T. Deterson and W. Schramm, op. cit P. 78.

<sup>(</sup>١) أنظر:

هذه الغايات ، بما فيها ملكية وسائل الإعلام . و ذلك لاعتقادها أن استخدام هذه الوسائل للصالح الخاص سوف يخدم في النهاية الصالح العام ، و ينطبق ذلك على شتى أشكال الملكية في المجتمع الميبرالي (١) .

غير أنه – و فى ظل انحصار غايات الفرد فى حيز هذه الدنيا – لم يؤد الاستخدام الأنانى لوسائل الإعلام – مثلها فى ذلك مثل غيرها من وسائل الإنتاج – وكما هو متوقع إلى تحقيق الصالح العام فى النهاية ، و إنما استخدمت هذه الوسائل فى تحقيق أهداف لملاكها . بصورة تعارضت ، وتتعارض ، فى كثير من الأحيان مع الصالح العام ذاته .

فقد استخدمت هذه الوسائل من قبل البعض كأداة لتحقيق السلطة و النفوذ كما استخدمت من قبل البعض الآخر كأداة لجني الأرباح .

و فيما يلي نعرض لهذه الاستخدامات بشيء من التفصيل :

#### أ – وسائل الإعلام كأداة لتحقيق النفوذ:

و فى هذا الصدد استخدم بعض ملاك هذه الوسائل وسائلهم كأداة لنشر وجهات نظرهم ، على حساب وجهات النظر المعارضة ، كما استخدمت كأداة للتأثير على القرار السياسى للحكومة (7) ، لاسيما فيما كان يمس مصالح مالكى هذه الوسائل أو مصالح الرأسماليين الذين يملكون الكثير منها أو على الأقل يمثلون المصدر الرئيسي لتمويلها عن طريق الإعلانات ، الذي كان يرون أنه يمكن أن يعرقل تمكنهم و سيطرقم فى عالم الاقتصاد . و هذا ما جعل امتلاك صحيفة يعد وسيلة مهمة من وسائل جعل هذه القرارات تأتى معبرة عن مصالحهم (7) ، كما أنه يعد ، من ناحية ثانية ، وسيلة مهمة من وسائل توجيه الرأى العام بالصورة التى تتماشى مع هذه المصالح (6) .

و فى سبيل ذلك لم تتورع بعض الصحف عن العمل على مقاومة التغيير الاجتماعي ، و العمل على استمرار الأوضاع القائمة التي تخدم مصالح مالكيها و مموليها من الرأسماليين .

#### ب – تحقيق الأربام :

رغم أن السعى لتحقيق أرباح هو أحد الوظائف المنتظر من وسائل الإعلام أن تقوم بها ، كسبيل وحيد لدوام المنافسة فيما بينها ، بما يضمن تحسين الخدمات الإعلامية التي تقدمها

<sup>(</sup>١) أنظر : وليام ل ريفرز و " أخرون " ، مرجع سابق، ص ص 98 ، 99 .

<sup>(</sup>٢) أنظر أيمن النبوي غبور ، مرجع سابق ص 95 .

<sup>(</sup>٣) سليمان صالح " الإعلام الدولي و سيطرة شركات متعددة الجنسيات " مرجع سابق ص 12 .

<sup>(</sup>٤) عبد الطيف حمزه ،أزمة الضمير الصحفى ، ص 12

لجماهيرها ، إلا أن الربح انقلب عند كثير من أصحاب هذه الوسائل من وسيلة لاستمرار مشاريعهم في خدمة قرائها  $^{(1)}$  , إلى غاية في ذاته  $^{(1)}$  .

و قد أدت سيطرة هذه الغاية إلى عدة نتائج سلبية مثل:

أ - نشر المواد التى تجذب أكبر عدد من أفراد الجمهور: فالصحف التى تسعى لتحقيق أكبر قدر من الأرباح من الطبيعى أن تعمل على نشر كل ما يريده جمهورها ، كضرورة لجذب أكبر عدد منه . و ما يعنيه ذلك من زيادة التوزيع و ما يترتب عليه من زيادة الإعلانات و من ثم زيادة الأرباح . و في سبيل ذلك عملت مثل هذه الوسائل على نشر المزيد من المواد الإعلامية ذات الجزاء العاجل مثل أخبار الجريمة و العنف (٢) ، و الفساد و الكوارث و أخبار الجنس و الفضائح ، لاسيما فضائح المشاهير (٣) ، حتى إن هناك صحفاً تخصصت في نشر مثل هذه المواد و لم تتورع عن نشر أي شيء يمكن أن يزيد من إقبال الجماهير عليها و هي التي سميت الصحف الصفراء (٤) .

M. L. Defleur and S. B. Rokeach, *Theories of Mass Communication*, 4 the Edition (New York: Longman, 1982) P. 178.

- R. E Hiebert and  $\boldsymbol{C}$  . Reuss , op . cit . pp.123 , 158

(٣) حول استخدام الجريمة و العنف و مواد الإثارة أنظر : -

- Ibid, pp.161, 170.

(٤) حول السبل التي تتبعها هذه الصحف في جذب الجماهير أنظر: -

- عبد اللطيف حمزة ، أزمة الضمير الصحفي ، مرجع سابق ،، ص ص116 ، 120 .

#### أنظ كذلك:

- وليام ل ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 359 .

- و قد لاحظ " دى توكفيل " فى مؤلفه الشهير " الديموقراطية فى أمريكا " سعى الصحفيين إلى إرضاء شهوات قرائه ، شهوات قرائه ، فنراه يقول " تنجلى سمات الصحفى الأمريكى فى اتجاهه الجاف السافر إلى شهوات قرائه ، فنراه يغفل كل المبادئ السامية و يهاجم الأفراد فى أعراضهم و يتعقبهم فى منازلهم و فى حياتهم = الخاصة

<sup>(</sup>١) ذلك لأن المشاريع الصحفية الناجحة تدر من الأرباح ما لا يمكن لمشاريع أخرى مثل الصناعات التحويلية او الإتجار بالعقارات أن تحققه :

<sup>-</sup> محمد الرميحي ، نمور شرسة من الورق تبدأ حرب الفضاء : صناعة الصحافة بين وهم الديموقراطية واحتكار السلطة ، مجلة العربي ، عدد 419 أكتوبر 1993 ، ص 12

<sup>(</sup>٢) أنظ :-

و حول استخدامات الجريمة و العنف فى وسائل الإعلام الغربية ، و أثارها على هذه الوسائل و على الجماهير أنظر : –

ب - سبيطرة الإعلانات: كان من الطبيعى فى ظل السعى الدؤوب لدى الكثير من الصحف لتحقيق المزيد من الأرباح أن يعمل أصحاب المصدر الرئيسى لهذه الأرباح و هم المعلنون - لاسيما الكبار منهم - على إملاء شروطهم على مثل هذه الصحف لنشر ما يتماشى مع مصالحهم و تجاهل ما يتعارض مع هذه المصالح (¹).

و قد وصل ضغط المعلنين فى بعض الأحيان – كما لاحظ " ويل ايروين " – إلى حد المطالبة بالتغيير الكامل فى سياسة التحرير ، و قد جاء بعد " ايروين " عدد من النقاد الذين كان جوهر : الهامهم للصحافة " أنك لا تستطيع أن تصدق ما تقرأ فى الصحف ، لأن المعلنين و كبار رجال الأعمال مسيطرون على الصحافة " و قد وصل الأمر ببعض رجال الأعمال إلى اللجوء إلى الرشوة الصريحة ، من أجل الترويج لوجهات نظرهم ، و فرض الرقابة على الأفكار المعارضة لهم (٢).

جـ - الاحتكار: السبيل الثالث و الأكثر خطورة الذى لجأ إليه ملاك وسائل الإعلام الساعون لتحقيق المزيد من الأرباح و النفوذ ، هو إقامة الاحتكارات الإعلامية ، و قد أسهمت التطورات التكنولوجية التى شهدها صناعة الصحافة ، و زيادة تكاليف العمل الإعلامى ، و ازدياد المنافسة بين الصحف لجذب المزيد من القراء ، و من ثم ، المزيد من الدخل الإعلانى ، إلى الاتجاه نحو إقامة التكتلات الصحفية . و التى تسهم فى تقليل نفقات الصحف ،هذا من ناحية و تسهم فى تحسين الخدمة الإعلامية ، من ناحية ثانية ، بالصورة التى تعفى التكتل قدرات تنافسية عالية (") .

، يفضح رذائلهم ، و يكشف عن نقاط ضعفهم وليس هناك أدعى للأسف والرثاء من سوء استخدام قوة التفكير " تأثير الصحافة " في أذواق الشعب الأمريكي و في أخلاقه "

- دى توكفيل ، ا**لديموقراطية في أمريكا** ، ترجمة :امين مرسى قنديل ، ط 2 ( القاهرة : دار كتابي ، 1984 ) ص 180

(١) أنظر:

- F . S . Siebert , T . Petereson , and W . Schramm , op . cit , P. 79 .  $361~,~359~ \text{op}~,~\text{op},\text{et}~,~\text{op}~,\text{et}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op}~,\text{op$ 

و للمزيد حول تأثيرات الإعلان على أداء وسائل الإعلام أنظر: -

- Commission on Freedom of the press, op. cit, pp. 52, 57
- S. L. Becker, op. cit, P. 342
- P. M. Sandman, etal., op. cit, P. 126

- تونى شواتز ، **وسائل الإعلام : الرب الثابى** سلسلة كتب مترجمة ( 783 ) ( القاهرة : الهيئة العامة للاستعلامات ، ب ت ) ص ص 71 ، 73

(٣) حول الأسباب التي دفعت إلى ظهور " الاحتكارات الصحفية و ما ترتل عليه أنظر :-

و قد كان من الطبيعى أن يؤدى الاتجاه الاحتكارى إلى التركيز فى ملكية وسائل الإعلام بشكل مطرد ، و قد لاحظ " صمويل بيكر "  $^{(1)}$  أن هذا التركيز يزداد بثبات خلال القرن العشرين كما يحدث فى باقى الصناعات و بدون أى علامة لهبوطه .

و من الطبيعي أن يكون مصير الصحف غير القادرة على المنافسة في ظل وجود الاحتكارات ذات الإمكانات الضخمة هو السقوط ، أو الاندماج في تكتل إعلامي أخر (٢)

و قد كان من الطبيعى – أيضاً – أن ينجم عن الاتجاه نحو إقامة الاحتكارات – رغم أنه يمكن الصحف التى تنضم تحت لوائه من القدرة على تطوير نفسها باستمرار – نتيجة حتمية تتمثل فى الهيار التعددية ، و من ثم تهديد حق الاختلاف ، و التنوع فى الآراء و تنافسها فى سوق حرة مفتوحة  $\binom{n}{2}$  ، و التى نقد المقوم الأساسى لاضطلاع وسائل الإعلام بأهم أدوارها على الإطلاق فى المجتمع الليبرالى و هو الإسهام اكتشاف الحقيقة .

و فى ظل هذه الاحتكارات أصبحت عملية الدخول إلى السوق الإعلامية و النجاح فيها شبه مستحيل و أصبحت حرية الصحافة نفسها لا يمكن ضمافها من خلال تحريرها من السيطرة السياسية فقط - و هذا ما كان الهدف الأساسى لفلسفة الإعلام الليبرالى - و إنما أيضاً من خلال تحريرها من سيطرة السلطة الاقتصادية  $^{(4)}$ ، وهذا ما أدركته فلسفة الإعلام الاشتراكى رغم أنما أخفقت فى إدراك خطورة السيطرة السياسية على حرية الصحافة .

- محمد البادي ، مرجع سابق ، ص ص 111 ، 116 .

- S . 1 . Becker, op. cit , P 330 : أنظر (١) أنظر

(٢) أنظر:

- Commission on Freedom of the press, op. cit, p 49

- محمد الرميحي ، نمور شرسة من الورق تبدأ حرب الفضاء مرجع سابق ، ص18

(٣) أنظر:

- عبد اللطيف حمزة ، أزمة الضمير الصحفى ، مرجع سابق ، ص ص 91 ، 92 .

<sup>-</sup> Commission on Freedom of the press, op. cit, p . 48

<sup>-</sup> S. L. Becker, op. cit, p. 335

<sup>-</sup> B. M. Compaine, *Who Ownes the Media?* Concentration of Ownership in the Mass: Communication Industry (New York: Harmony Books, 1979) P. 34.

هذه هي أهم النتائج السلبية التي ترتبت على تبنى تصور فلسفة الإعلام الليبرالى لحرية تملك وسائل الإعلام ، والتي كانت من الدوافع المهمة التي أسهمت في ظهور فكر إعلامي جديد يحاول إدخال بعض التعديلات على هذا التصور ، بصورة تمكنه من تلافي هذه السلبيات أو بعضها على الأقل .

# انمطهبان أ حرية تمهكوسيئم الإعلاف قمسفة انمسهينية الاجتمعية

كان من الطبيعي أن يعمل الفكر الإعلامي الليبرالي الجديد ، في ظل الإخفاقات التي شهدها تبني التصور التقليدي لحرية التملك في أرض الواقع ، و في ظل تغير طروحات الفكر الاجتماعي الليبرالي حول طبيعة الملكية بصفة عامة ، و في ظل التطورات التكنولوجية التي أصابت صناعة الصحافة ، من ناحية ، و جلبت معها وسائلاً إعلامية جديدة ، من ناحية ثانية ، على طرح تصور جديد يتماشى مع هذه التغيرات من جانب ، و يعمل على تلافي سلبيات التصور الكلاسيكي من جانب آخر .

و فيما يلى نعرض لأهم انعكاسات هذه التغيرات على التصور الذي تبنته فلسفة المسئولية الاجتماعية لحرية تملك وسائل الإعلام ، بشيء من التفصيل .

#### □ – تغير نظرة الفكر الاجتماعي الليبرالي لطبيعة الملكية:

أدت التعديلات التي أدخلت على طروحات الفكر الاجتماعي الليبرالي على يد الليبراليين المحدثين حول طبيعة الإنسان – سواء فيما يتعلق بطبيعة الحقوق التي يتمتع بها ، أو فيما يتعلق بسماته – و طبيعة الحقيقة – و طبيعة الدولة و التي عرضنا لها سالفاً – إلى وضع تصور جديد لما ينبغي أن تكون عليه طبيعة العلاقة بين الإنسان و الدولة ، لاسيما فيما يتعلق بالمجال الاقتصادي . فلم يعد ينظر ، على ضوء هذا التصور ، إلى حرية التملك كحق طبيعي ، و إنما أصبح ينظر إليها كوظيفة اجتماعية ، ينبغي أن قدف – شألها شأن باقي الحقوق – إلى خدمة الصالح العام للجماعة ، أكثر من كولها حقاً فردياً لصاحبها (١) ، تخوله قدرات الاستغلال و التصرف كما يحلوله .

و هذا ما جعل الفكر الليبرالى المحدث – كما أشرنا لذلك سلفاً – يطلب من الفرد أن يحد من تطلعاته إلى الحرية ، سواء حرية التملك أو غيرها ، فى ضوء المصالح الاجتماعية ، شعوراً منه بالمسئولية قبل الصالح العام (٢) .

- أنظر كذلك : - مجموعة باحثين ، مرجع سابق ، ص 210

<sup>(</sup>١) أنظر : حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص 91 .

<sup>(</sup>٢) أنظر : - مالك أبو شهيوه و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 276 .

و قد أباح الفكر الليبرالى المحدث للدولة – على ضوء نظرته لطبيعتها – التدخل فى الحريات الاقتصادية للأفراد ، بالقدر الذى يمكنها من تلافى سلبيات التصور الكلاسيكى لحرية التملك ، و أبرزها ظهور الاحتكارات و قتل مبدأ المنافسة .

و هذا ما جعل أغلب أفراد المجتمع الليبرالي ليس لهم من التملك إلا الحرية السلبية ، و ينطبق هذا على وسائل الإعلام كما ينطبق على أى وسيلة إنتاجية في المجتمع الليبرالي .

و قد كان من الطبيعي أن تتغير نظرة الفكر الإعلامي الليبرالي لحرية تملك وسائل الإعلام في ظل هذا التغير الذي أصاب الفكر الاجتماعي الليبرالي عامة . و أصبح ينظر هذا الفكر إلى وسائل الإعلام على ألها أدوات الإرادة و المصلحة العامة – لا الفردية – و ألها مطالبة بالعمل لا بالوكالة عن الأفراد الذين يمتلكونها و يديرونها و إنما عن الجمهور الذي منحها حق الحرية (١).

و فى سبيل تحقيق هذا الهدف ذهب هذا الفكر الجديد إلى إعطاء الدولة الحق فى التدخل لإجبار هذه الوسائل على تحمل مسئولياتما قبل المجتمع ، ما لم تعمل هذه الوسائل على تحمل هذه المسئوليات بصورة ذاتية (٢) .

#### □ – التطورات التكنولوجية التي أصابت مناعة الصحافة :

أصبحت صناعة الصحافة فى ظل التطورات التكنولوجية التى شهدها النصف الأول من هذا القرن صناعة ضخمة ، مكنت من إنتاج صحف أكثر سرعة و أكبر حجماً ،و أجود طباعة ، كما ساعد ذلك على ظهور الصحف ذات التوزيع الضخم – لاسيما فى ظل انتشار التحضر و ارتفاع نسبة التعليم (٣) – التي يمكن أن تخدم جههوراً واسعاً .

و قد أدى ذلك إلى ازدياد تكاليف إنتاج الصحف ثما جعل الوافدين إلى عالم الصحافة يجدون صعوبة بالغة في الولوج إلى هذا العالم. و تبوء مقعداً متميزاً فيه. بل وربما أسهم ذلك في فشل بعض الناشرين القدامي في الصمود و الاستمرار.

و هذا ما جعل العقيدة القائلة بأن أى فرد حر فى أن يبدأ فى إقامة صحيفة جديدة أصبحت - على حد تعبير - جيمس كران - + وهماً منذ بداية عصر تصنيع الصحافة .

F. S. Siepert T. Peterson and W. Schramm , op cit p. 95  $\,$  ( $^{\gamma}$ )

(٣) أنظر : وليام ل . ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 111 .

- J . Curran and J. Seation , op. cit , p 287 .  $(\mbox{\ensuremath{\xi}})$ 

<sup>(</sup>۱) وليام ل . ريفرز و " آخرون " مرجع سابق ، ص ص 121 ، 222 أنظر أيضاً : أيمن النبوي غبور ، مرجع سابق ، ص 119 .

و قد أسهم ذلك فى تركيز ملكية الصحف فى أيدى قليلة نسبياً ، و انخفاض أعداد الصحف بصورة واضحة . و قد أسهم التطور التكنولوجي أيضاً فى تطور الصناعات و من ثم صحافة الإعلانات و ضخامة تأثير الها على وسائل الإعلام .

و فى ظل هذه التطورات التى أسهمت فى ظهور الاحتكارات و هددت حق الفرد فى التعبير عن رأيه ، هذا من ناحية ، و أثرت على التعددية و التنوع بشكل واضح من ناحية أخرى ، استنجد الفكر الإعلامي الجديد بالحكومة لإعادة التوازن و القضاء على هذا الخلل ، سواء من خلال دعوها للتدخل لضرب الاحتكارات الإعلامية ، أو دعوها لتقديم تسهيلات لإقامة المزيد من الصحف ، أو حتى السماح لها بتملك صحف خاصة بها (1) .

#### 🗆 – ظمور وسائل الإعلام الإلكترونية :

شهد النصف الأول من القرن العشرين ظهور وسيلتين هامتين من وسائل الاتصال هما الراديو و التليفزيون ( الإذاعة ) و هما وسيلتان تميزتا بقدرات تأثيرية ، و قدرة على الانتشار تفوق تأثيرات و انتشار وسائل الإعلام المطبوعة .

و تتسم الإذاعة (الراديو و التليفزيون) بندرة قنواتها التي يمكن استخدامها للوصول للجماهير، ذلك لأن الزيادة في أعداد هذه القنوات عن حد معين تؤدى إلى تداخل الترددات فيما بينها، ثما يهدد جميع القنوات بالعمل بالصورة فعالة. و لما كانت هذه القنوات تعد من مصادر الطبيعة و لم يبذل فرد أو جماعة من الجماعات جهداً في توفيرها، و لما كانت محدوديتها تعنى عدم إمكانية إتاحة الفرصة أمام المجتمع لاستخدامها كما هو شأن في وسائل الإعلام المطبوعة . فقد كان من الطبيعي ألا تترك الإذاعة بدون تدخل من قبل الدولة، سواء بتملك هذه الوسائل ، أو على الأقل تنظيم تردداتها و تخصيصها (٢)، و ذلك بالصورة التي تراها تخدم الصالح العام و هو الهدف الأساسي الذي تنظر أي فلسفة إعلامية لتحقيقه .

#### التصور الذي تبنته فلسفة المسئولية الاجتماعية للملكية :

على ضوء العوامل سالفة الذكر عملت فلسفة المسئولية الاجتماعية على وضع التصور التالى :

**ففيها بنعلق بالصحف:** أباح هذه الفلسفة للحكومة التدخل لضرب الاحتكارات إذا ما كان ذلك ضرورة تقتضيها عملية المحافظة على التعددية و التنوع، و ذلك من خلال استخدام

(٢) جيهان أحمد رشتي ، النظم الإذاعية في المجتمعات الغربية ، ص 25

<sup>-</sup> Commission on Freedom of the Press, op. cit, pp.. 80, 90. (1)

قوانين الاحتكار العامة ، و هذا ما انتهت إليه لجنة حرية الصحافة " لجنة هتشتر " (1) ،أما اللجنة الملكية البريطانية لحرية الصحافة فرغم ألها اتخذت في اجتماعها الأول ( 1947 ، 1949 ) نفس الموقف الذي ذهبت إليه لجنة هتشتر " ، ورأت أن قانون الاحتكارات ، الذي صدر في عام 1948 ويتعلق ببحث الاحتكارات في الصناعة و التجارة و لا يمس الصحافة ، يوفر أداة كافية لبحث أية أو ضاع احتكارية تظهر في مجال الصحافة ، على أساس اعتبار الصحف منتجات ، إلا أن لجنة 1962 الملكية أو صت في تقريرها الصادر في 1963 بإنشاء لجنة تختص بالنظر في اندماج و بيع و شراء الصحف و لها الحق في الموافقة أو الرفض – كيفما يتبين لها – على أي عملية بيع أو اندماج بالصورة التي تراها تخدم الصالح العام (٢) . غير أن هذه التوصية تم تجاهلها ، و لم يتم إلا تقديم مشروع لقانون يتعامل مع الاندماج والاحتكار أقر في 1965 ، و اكتفى هذا القانون – بدلاً من إنشاء لجنة كما أو صت اللجنة الملكية – بالنص على إحالة طلبات اندماج أو شراء أو بيع الصحف إلى لجنة الاحتكارات القائمة بالفعل بمقتضى قانون طلبات اندماج أو بعن النصوص الخاصة بالصحافة ( $^{(7)}$ ) .

و قد أباح الفكر الإعلامي الجديد للدولة حق تملك وسائل إعلامية خاصة بها تعبر خلالها عن سياستها (٤٠) ، أو تسعى خلالها إلى إتاحة الفرصة أمام التعددية المفقودة في ظل سيطرة

<sup>-</sup> Commission on Freedom of the Press, op. cit, P. 83 (1)

<sup>(</sup>۲) أنظر سليمان صالح ، أزمة الصحافة في النظم الرأسمالية ، مرجع سابق ، ص ص 124 ، 138 (٣) و ذلك مثل نص ضرورة الحصول على موافقة وزير التجارة في حالة تحويل ملكيته أى صحيفة ، فيما عدا الدوريات ، و السماح بهذا التحويل دون موافقة الوزير إذا كان المالك الجديد لا يزيد توزيع الصحف التي يملكها عن 500 ألف نسخة . كذلك النص على إقامة لجنة للاندماج و الاحتكار. يقتصر دورها على التوصية للوزير بالموافقة او الرفض على التحويل . كما تضمن القانون بعض الاستثناءات المخول وزير التجارة فيها ، مثل حقه في الموافقة على طلبات التحويل دونما عرض على لجنة الاحتكارات إذا كان توزيع هذه الصحيفة يقل عن 25 ألف نسخة ، و إذا كانت الجريدة غير قابلة للحياة اقتصادياً بدون هذا التحويل ، و ذلك بدون عرض الأمر على لجنة الاحتكارات أيضاً .

أنظر المرجع السابق ، ص ص 140 ، 142 .

<sup>(</sup>٤) و فى ذلك تقول لجنة حرية الصحافة - على ضوء النظرة الجديدة لطبيعة الدولة - " لا يوجد شيء فى التعديل الاو ل او فى تقاليدنا السياسية يحرم الحكومة من المشاركة فى تملك وسائل إعلامية خاصة بما تعبر خلالها عن سياستها كمصدر من مصادر المعلومات . و مثل هذه المشاركة ليست خطراً على حرية الصحافة

<sup>-</sup> Commission on Freedom of the Press , op .cit p. 81 .

الاحتكارات الضخمة . كما طالبها بتقديم التسهيلات اللازمة التى تشجع على إنشاء المزيد من الوحدات الإعلامية الجديدة (١) .

و على الجانب الآخر طالب الفكر الجديد وسائل الإعلام بتنظيم نفسها بشكل ذاتى حتى لا تعرض نفسها للتدخل الحكومي الذى قد يحد من التدخل فى حرياتها . كما طالبها تحمل التزامات أخلاقية قبل جماهيرها ، و إتاحة الفرص أمام هذه الجماهير للتعبير عن آرائها المتنوعة (٢) .

أما فيما يتعلق بملكية وسائل الإعلام الجديدة: فقد ذهب الفكر الإعلامى الجديد إلى إعطاء الدولة الحق في التدخل لتحديد السبيل الأمثل الذي يمكن خلاله استخدام الإذاعة بالصورة التي متطلبات الصالح العام.

و في هذا الصدد ذهبت الدول الغربية مذاهب شتى في تملك هاتين الوسيلتين ، فأمريكا مثلاً ورغم ألها أقرت حق الأفراد في الملكية الخاصة لها ، إلا ألها جعلت هذه الملكية خاضعة لرقابة و توجيه الدولة ، و جعلت للدولة الحق في أن تفرض عليها بث بعض البرامج المرتبطة بسياستها الداخلية و الخارجية ، و ذلك من خلال هيئة عامة مؤلفة من سبعة أعضاء يرشحهم مجلس الشيوخ ، و يصدر قرار بتعيينهم من رئيس الدولة . أما في فرنسا فقد قررت في 4 فبراير 1959 جعل مؤسسة الإذاعة مؤسسة عامة (٣) . أما بريطانيا فقد وضعت الإذاعة تحت إشراف هيئة عامة مسئولة بصورة غير مباشرة أمام الحكومة . أما كندا فتبنت نظاماً مزدوجاً يجمع بين نفوذج الهيئة العامة التي تعمل في ظلها المحطات الوطنية ، و المشاريع الخاصة و لها المحطات المحلية (٤)

- Ibid, p. 84 (1)

<sup>(</sup>٢) طالبت اللجنة من الصحف النظر إلى نفسها على أنها تمارس حدمة عامة ذات طابع مهنى بمعنى أنها ملزمة بتأدية هذه الخدمة العامة ، و أن تكون أكثر تسامحاً مع الأفكار و المواقف التي تختلف معها ، و اقترحت عليها القيام بتمويل أنشطة تجريبية جديدة ذات مستوى ثقافى رفيع ، و أن توجه هذه الوسائل الثقافية إلى الأقليات في المجتمعات المحلية التي لا تتوافر فيها وسائل إعلامية كثيرة ، حتى لا تظل هذه الأقليات حبيسة الذوق العام الذي تخلقه الوحدات الكبيرة . أنظر :

<sup>-</sup> Commission on Freedom of the Press, op. cit . , pp 90 , 94 .

<sup>(</sup>٣) أنظر : أبو اليزيد على المتبت ، النظم السياسية و الحريات العامة ، بدون ناشر ، بدون تاريخ ب ت ، ص 231

<sup>(</sup>٤) أنظر : حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص 194 .

و يمكن القول أن أغلب الدول الأوربية تميل إلى تبنى الإذاعة نموذج العامة بديلاً عن النموذج التجارى الأمريكي (١).

أما فيما يتعلق بالسينما: فقد فرضت الرقابة على هذه الوسيلة من قبل الحكومات في أمريكا و بعض الدول الأوربية بصورة رسمية في بداية عصرها ، ثم أنشئ في أمريكا أداة للرقابة الذاتية ، كذلك أنشئ في إنجلترا و بعض الدول الأوربية مجالس للرقابة الذاتية ، و قد اتفقت جميعها على مجموعة من المبادئ الأخلاقية التي لا ينبغي انتهاكها (٢) و إن لم يشهد الواقع التزاماً حقيقياً كها .

# تقويم تصور فلسفة المسئولية الاجتماعية لحرية تملك وسائل الإعلام:

رغم أن فلسفة المسئولية الاجتماعية نجحت – إلى حد ما – فى طرح تصور يتلافى الكثير من سلبيات التصور السابق حول حرية تملك وسائل الإعلام نظرياً. إلا أن توجسها من التدخل الحكومي كأداة لتحقيق هذا التصور فى أرض الواقع وربما بشكل مبالغ فيه ، و اعتمادها بشكل كبير فى تلافى سلبيات التصور الكلاسيكي على مطالبة الصحافة بالالتزام الذاتي بتنظيم نفسها ، و سيطرة و تجذر الوضع الاحتكارى الذى أفرزه التصور السابق على أرض الواقع أيضاً ، أدى إلى تقليل فعالية التحسينات التي أدخلها هذا التصور إلى حد كبير

<sup>(</sup>١) أنظر : حمدى حسن ، الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعلام ، مرجع سابق ، ص 158 .

و للمزيد حول وضع الإذاعة في البلدان الليبرالية بصفة عامة . أنظر :-

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Schramm, op. cit, pp. 64, 67.
. 48، 41 ص ص 41، مرجع سابق، مرجع سابق، ص ص 44، 44، طاقع الإذاعية في المجتمعات الغربية، مرجع سابق، ص

<sup>(</sup>٢) أنظر: حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص ص 206 ، 207 .

و من هذه المبادئ: صيانة حرمة نظام الزواج و البيت ، فيجب ألا تعالج الأفلام مواضيع الزنا و المسائل المجنسية المحرمة ، عن طريق ذكرها او تبريرها او عرضها عرضاً جذاباً . و يجب تقييد المشاهد التي تعرض نزوات الشهوة و العواطف الجامحة (كما يجب عدم إبراز محاولات التغرير و العنف أبداً بأكثر من الإيحاء . و بين الممنوعات المباشرة أية إشارة او عرض لأنواع الشذوذ الجنسي و الرقيق الأبيض او الاختلاط الممنوع . و أن الرذيلة و الكفر ممنوعان ، كما أن هناك عدد من الكلمات التي لا ينبغي أن تستعمل مثل " اللعنة " او المحيم التي تحشر حشراً في سياق الحديث ، و العرى ، باستثناء المناظر التي يكون فيها شيئاً عادياً بين المواطنين ... إلخ "

<sup>-</sup> المرجع السابق ،ص ص 207 ، 208 .

وفيما يتعلق بالصحف: لم يشهد الواقع الإعلامي تخلصاً من الاحتكارات ، كنتيجة طبيعية لتقييد تدخل الحكومة في ضرب هذه الاحتكارات بقوانين الاحتكار العامة. و هذا ما حدث و بشكل واضح – في الولايات المتحدة  $^{(1)}$  مما جعل الاتجاه الاحتكاري لا يزال مستمراً في نموه و اطراده نحو تركيز أعنف و أشد  $^{(7)}$ . أما القانون البريطاني الذي صدر عام  $^{(7)}$  الحاص بالاحتكارات الصحفية فقد احتوى على الكثير من الثغرات ، و لم تستطع الحد من تركيز الملكية  $^{(7)}$ . التي أفقدته فاعليته ، ولم يستطع – من ثم – الحد من تركيز الملكية .

و يستثنى من ذلك القانون الفرنسى الذى صدر عقب انتهاء الحرب العالمية الثانية ، و الذى وضع نصوصاً تتعامل بدقة مع كيفية ضرب الاحتكارات (<sup>٤)</sup> .

- أما فيما يتعلق بدعوة مالكى الصحف لتحمل مسئوليات معينة قبل جماهيرهم ، مثل : إعطاء كافة الآراء و التوجهات حق الوصول إلى الجماهير عبر هذه الوسائل ، فإنما لم تجد أيضاً التزاماً حقيقياً من قبل هؤ لاء المالكين (٥) .

كما أن رغبة هؤلاء الملاك فى جنى الأرباح لم تشهد تغيراً ، وظلت هى الرغبة المسيطرة ، و كثيراً ما كان الصالح العام هو ضحية تحقيق هذه الرغبة (١) .

- W . E . Francios , *Mass Media Law and Regulation* : انظر (۱) أنظر (Columbus, Grid Publishing , ) pp. . 651 , 674 .

(٢) أنظر : - محمد أحمد البادي ، مرجع سابق ، ص 192

(٣) سليمان صالح ، أزمة حرية الصحافة في البلدان الرأسمالية ، مرجع سابق ، ص 146 .

(٤) و من هذه النصوص:

أ- وجوب نشر أسماء أصحاب المؤسسة الصحفية على الجمهور الفرنسي

ب - وجوب تسجيل أسهم الشركة صاحبة المؤسسة و حصولها على ترخيص في حالة نقلها من ملكية إلى أخرى .

جــ – نشر ميزانية المؤسسة و خضوع دفاتر حساباتها للتفتيش الحكومي .

د - عدم السماح لأية مؤسسة بأن تصدر أكثر من صحيفة يومية واحدة .

كما أصدرت الحكومة الفرنسية قانوناً آخر في الحادى عشر من شهر مايو 1946 يقضى بإنشاء مطبعة صحفية عمومية " لجميع الصحف الفرنسية " . و في أبريل 1947 صدر قانون ثالث لينظم المؤسسات الخاصة بتوزيع الصحف .

- للمزيد أنظر : عبد اللطيف حمزة ، أزمة الضمير الصحفي ، مرجع سابق ، ص 208 .

(٥) أنظر : سليمان صالح " ظاهرة التحيز في وسائل الإعلام الغربية : دراسة تطبيقية على الصحافة البريطانية ، مجلد الدراسات الإعلامية ، عدد 75 ، أبريل ، يونيه 1994 ، ص ص 90 ، 91

أما فيما يتعلق بالوسائل الجديدة (الراديو والتليفزيون) فقد أدى التوجه الذى سمح بالملكية الخاصة ، إلى أن أصبحت هذه الوسائل أدوات مهمة لجلب الأرباح ، لاسيما و ألها تعد في هذا الصدد مشروعات عالية الربحية . فالتليفزيون كما يقول " شيلر " : " من بين كل وسائل الإعلام باختلاف درجات ربحيتها يعد آلة هائلة لجمع المال " (7) . و في سبيل تحقيق هذا الهدف " يجرى تنظيم التليفزيون التجارى – و ذلك هو التعبير المناسب تماماً – من أجل تسليم الجمهور الغفير من المشاهدين للمعلنين . و البرامج هي المادة التي " تملأ كما الفراغات " بين الرسائل الإعلانية للمعلنين . فالمشاهد ليس عميلاً للتلفزيون بل مجرد مستهلك له . إنه ما يشتريه المعلن تماماً كما تشرى قطعان الماشية 2.5 دولار للألف للكميات الكثيرة " دون انتقاء " من 4 إلى 8 دولارات للألف عند الانتقاء — شابان ، شابات ،مراهقون . حسب المنتج التجارى الجارى تسويقة " (7) .

و قد كان من الطبيعي أن يمثل التليفزيون التجارى خطراً على المستوى الثقافي و الأدبى و الفنى ، و هذا ما دلل عليه تحقيق لمنظمه الاونسكو شمل 84 دولة والذى توصل فى إحدى نتائجه إلى أن المزاهمة التجارية غير المحدودة تؤدى حتماً إلى تدبى مستوى البرامج ، و بالتالى إلى إهمال النواحى الخلقية و الثقافية و حتى الفنية أيضاً (<sup>1)</sup>.

أما النموذج البديل للنموذج التجارى ، و هو نموذج الإذاعة العامة و الذى كانت هناك توقعات هائلة عن الدور الذى يمكن أن يلعبة فى تحسين الأوضاع الاجتماعية و التغيير الديموقراطى ، فقد أدت الممارسات العملية إلى حالة من الإحباط وخيبة الأمل بسبب التوجه الصفوى لبعض منظمات الإذاعة و استجابتها للضغوط السياسية و الاقتصادية و الاعتبارات المهنية (٥).

<sup>(</sup>۱) و فى هذا الصدد يقول هربرت شيلر " إن ما تقدمه كل وسيلة من وسائل الإعلام من صور و أفكار و توسيخ توجهات - مع استثناءات نادرة - إنما يجرى لتحقيق أهداف متشابحة هى ببساطة جنى الأرباح ، و ترسيخ دعائم مجتمع الملكية الخاصة الاستهلاكي "

<sup>. 31 ، 30</sup> مرجع سابق ، ص ص 30 ، 31 .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص 202 .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص ص 106 ، 107 .

و للمزيد حول تأثيرات الإعلام على محتويات التليفزيونات التجاري أنظر:

<sup>-</sup> توبي شواتز ، مرجع سابق ، ص ص 70 ، 71 .

<sup>(</sup>٤) حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص 197

<sup>(</sup>٥) حمدى حسن ، الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعلام ، مرجع سابق ، ص 158 .

أما فيما يتعلق بالسينما: فقد أثبت الواقع أن التنظيمات التى جاءت بها الرقابة الذاتية للأفلام فى أمريكا و بعض البلدان الأوربية قد تم تجاوز الحدود التى وضعتها من قبل منتجى هـــذه الأفلام و أصبحت حبراً على ورق و أصبحت الرقابة الذاتية اسماً على غير مسمى (١).

و إحقاقاً للحق ينبغى الإشارة في نهاية حديثنا عن أهم ملامح إخفاق طروحات فلسفة المسئولية الاجتماعية حول حرية تملك وسائل الإعلام في إدخال تحسينات حقيقية على واقع ملكية وسائل الإعلام في المجتمعات الليبرالية ، إلى أن دعوة هذه الفلسفة للتدخل الحكومي لإعانة الصحف الصغيرة بالصورة التي تمكنها من الاستمرار في وجه المنافسة الاحتكارية أسهمت لعل النموذج البارز لذلك ما نراه في السويد التي تقدم ما يقرب من 130 مليون دولار سنوياً لعل النموذج البارز لذلك ما نراه في السويد التي تقدم ما يقرب من على الميون دولار سنوياً لهذه الإعانات ، و يقرر هذه المبالغ البرلمان ، و تديرها وكالة مستقلة هي مجلس دعم الصحف السويدية . و كذلك نجد أن هذه الإعانات تقوم بدور بارز في الحفاظ على التعددية في فنلندا و النرويج ، سواء تمثل ذلك في التسهيلات التي تقدمها الحكومة ، كالتخفيض في أسعار البريد و الشحن و التليفزيون ، و الإعفاء من بعض ضرائب الأعمال التجارية . أو تمثل في منحها الشحن و التليفزيون ، و الإعفاء من بعض ضرائب الأعمال التجارية . أو تمثل في منحها إعانات استثنائية للصحف التي لا يزيد توزيعها عن 200 ألف نسخة ، و لا يزيد مجموع إيراداقاً من الإعلانات عن 30% ، من دخلها العام (٢) .

و هكذا و فى ظل التحسينات الطفيفة التى استطاعت الفلسفة الجديدة إدخالها على ملكية وسائل الإعلام فى أرض الواقع ، و فشلها فى طرح تصور يتلافى عيوب التصور السابق ظهر فكر إعلامى جديد متمثلاً فى نظرية المشاركة الديموقراطية – و إن كان يفتقر إلى وجود حقيقى فى الواقع الإعلامي (٦) يعمل على وضع تصور الأشكال جديدة فى تنظيم وسائل الإعلام تتلافى الطابع التجارى و الاحتكارى لوسائل الإعلام المملوكة ملكية خاصة ، و المركزية و البيروقراطية فى مؤسسات الإذاعة العامة . و يهدف إلى تمكين الأقليات من إصدار صحف خاصة بهم ، وحفظ حقهم فى استخدام الإذاعة لتكون وسيلة التعبير عن آرائهم و اهتماماقم و يشجع على إصدار وسائل إعلامية صغيرة محلية و إقليمية لكونما تعطى حيزاً أكبر الاهتمامات الأهالى المحيطين إصدار وسائل إعلامية صغيرة محلية و التعبير عنها (٤)

<sup>(</sup>١) حسن الحسن ، مرجع سابق ، ص 208

<sup>(</sup>٢) ميلتون هوليستاين ، " اقتصاديات وسائل الإعلام في او ربا الغربية " في ل . جروفر شودرى " محرران " مرجع سابق ، ص ص 348 ، 352 .

D. M cQuil , op.cit , pp. 96/98 نظر (۳)

<sup>(</sup>٤) أنظر : أيمن النبوي غبور ، مرجع سابق ، ص 112

# انهاحثانثین علی الله الهادی الله الهادی اله

انمطهب الأول

حرية تممكوسيئم الإعلاف قَمسفة الإعلام الاشتواك

تشكلت طروحات فلسفة الإعلام الاشتراكى حول حرية تملك وسائل الإعلام تبعاً لأكثر من عامل . و فيما يلى نعرض لهذه العوامل ، ثم نليها بالحديث عن ملامح التصور الذى تشكل على هداها ، ثم نعرض لأهم النتائج التى انبنت على تبنى هذا التصور فى أرض الواقع .

#### أُولاً – العوامل التي شكلت تصور فلسفة الإعلام الاشتراكي لحرية تملك وسائل الإعلام:

هناك أكثر من عامل أسهم في تشكيل تصور فلسفة الإعلام الاشتراكي لحرية تملك وسائل الإعلام هذه العوامل هي :

#### □ – التصور الاشتراكي لطبيعة الملكية بصفة عامة :

يذهب الفكر الاجتماعي الاشتراكي إلى أن ملكية وسائل الإنتاج تعبر عن العلاقات بين أفراد المجتمع الاشتراكي من حيث حيازهم المشتركة للشروط المادية للإنتاج الاجتماعي . و يرى أن الملكية الاجتماعية الاشتراكية لوسائل الإنتاج تتميز بصورة جذرية – من حيث المضمون – عن كافة الأشكال السابقة لملكية وسائل الإنتاج . ففي التشكيلات الاجتماعية الاقتصادية التناحريه لا يمتلك وسائل الإنتاج سوى قسم واحد من المجتمع يتمثل في طبقة أو طبقات استغلالية و جماعات من الناس أو أشخاص منفردين ، بينما القسم الأكثر من أفراد المجتمع – أى الكادحين أى الكادحين المحتمع الاشتراكي فإن الكادحين أى الكادحين هم المالكون الجماعيون لوسائل الإنتاج و يستخدمونها لما فيه مصالح سائر أفراد المجتمع (1)

(١) يوري بوبوف،دراسات في الاقتصاد السياسي ، ( موسكو : دار التقدم ، 1985 )ص ص 29 ، 30

و فى ظل الاشتراكية تتجلى ملكية الشعب بأسره لوسائل الإنتاج فى شكل ملكية الدولة . و مواضيع هذا الشكل من الملكية هى الأرض و ثروات باطنها . . و المؤسسات الثقافية و العلمية و ما إلى ذلك (١)

و على ذلك ، فإن وسائل الإعلام ذات الأهمية الخاصة فى تشكيل الوعى الجماهيرى من الضرورى أن تكون مملوكة للدولة ، لا أن تكون مملوكة لفئة قليلة من الأشخاص ، مما يمنحهم الفرصة لتشكيل وعى الجماهير تبعاً لمصالحهم ، حتى و لو كان ذلك على حساب مصالح الجماهير الكادحة ذاتما (<sup>7)</sup> .

#### □ - مفموم حربة الصحافة :

تذهب فلسفة الإعلام الاشتراكى إلى أن الحرية الحقيقية للصحافة لا توجد إلا عندما تتاح للجميع فرصة التعبير عن آرائهم " فحرية الصحافة لا توجد فى نظام يتيح للطبقة الغنية وحدها الوصول لوسائل الاتصال . و لو تعين على المرء أن يكون ثرياً لكى يبلغ رسالة ما إلى الجماهير ما أمكن للمرء أن يتحدث عن حرية الصحافة . و هذا يتساو ى مع اختيار " هوبسون " ، حيث إن الاختيار الوحيد المتاح هو أن تدع الأثرياء يتحدثون من أجلك (٣) .

أما الحرية و المساواة الحقيقتان فستكونا مضمونتين فى النظام الذى يبنيه الشيوعيون " و الذى لن تتوافر فيه لأحد الفرص لاكتناز الثروة على حساب الآخرين و لن تكون فيه فرص موضوعية لوضع الصحافة تحت سلطان النفوذ السافر أو المستتر ، و لن تكون هناك أية حواجز في طريق أى عامل أو مجموعة عمال ، مهما بلغ عددهم ، للتمتع بممارسة الحقوق المتساوية فى استخدام المطابع أو مخزونات الورق العامة " (أ)

و هكذا فإن حرية الصحافة لن تتحقق إلا بالتحرر من سلطان رأس المال ، أو بمعنى آخر لن تتحقق إلا في مجتمع لا طبقى ، تمتلك فيه الطبقة العاملة الإمكانات المادية اللازمة للاتصال الجماهيرى ، و تنتفى معه السيطرة على وسائل الاتصال من قبل المالكين البرجوازيين (٥) .

#### □ – الدور المنتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع بـه:

(١) المرجع السابق ، ص ص 32 ،33

- فابر فرانز ، مرجع سابق ، ص 23

<sup>(</sup>٢) أنظر في هذا المعني :

<sup>(</sup>٣) ل . جون مارتن ، انجو جروفر شودري ، مرجع سابق ، ص ص 51 ، 52 .

<sup>(</sup>٤) لينين، حول الصحافة، ترجمة :فخرى كريم، (بيروت، دار الفارابي، بت ) ص ص 194، 195

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Perterson and W. Schramm, op. cit, p. 111. (°)

هناك مهمتان أساسيتان ينتظر الفكر الاجتماعي الاشتراكي من وسائل الإعلام الاضطلاع كمما هما :

- 1- القضاء على بقايا الثقافة البرجوازية و نشر الفكر الاشتراكي .
  - 2- الإسهام في إقامة المجتمع الاشتراكي و تدعيم وجوده .

و تحقيق المهمة الأولى و كما يقول لينين يتطلب " إقامة صحافة حرة ، ليست حرة بالمعنى الشكلى للحرية ، و لكن حرة أى متحررة من سيطرة رأس المال ، و متحررة من الطابع الفردى الذى تتميز به البرجوازية . و بذلك يمكن لهذه الصحافة أن تسهم فى إنجاز مهمة رئيسية هى تحرير المجتمع الاشتراكى من الثقافة البرجوازية " (۱) .

و كما يتطلب تحقيق المهمة الأولى تحرير الصحافة من السيطرة البرجوازية ،فإن تحقيق المهمة الثانية يتطلب وضع جميع وسائل الإعلام فى يد الحزب الشيوعى الذى يقع عليه عبء قيادة العمل الساعى لإقامة المجتمع الاشتراكى و قيادة مسيرته ، و ذلك ضماناً " للنقاء الأيدلوجى " (٢) ، هذا من ناحية و ضماناً لاستخدامها " كأداة للحزب فى توعية و تحريض و تنظيم جماهير الثورة و فى مقدمتها العمال و الفلاحين (٣) ، من ناحية ثانية

## ثانياً - ملامم تصور فلسفة الإعلام الاشتراكى لحرية تملك وسائل الإعلام:

فى ظل العوامل سالفة الذكر كان من الطبيعى أن يعمل الفكر الإعلامى الاشتراكى على وضع تصور لملكية وسائل الإعلام ، يجعل هذه الوسائل مملوكة لكل الشعب ، و يشرف عليها الحزب ممثل الطبقة العامة و الأمين على الحقيقة الماركسية و ذلك من خلال :

- عدم السماح لأى فرد أو منظمة غير معترف بها من قبل الحزب بتملك أى وسيلة إعلامية ، كذلك عدم السماح بظهور أى وسيلة يمكن أن تروج لفكر مغاير أو مناهض للفكر الاشتراكي ، ثما يهدد النقاء الأيديولوجي و يقضي على الوحدة الفكرية للمجتمع الاشتراكي .

<sup>(</sup>١) أنظر : عواطف عبد الرحمن ، المدرسة الاشتراكية في الصحافة ، مرجع سابق ، ص 8

<sup>(</sup>٢) جون ج. كارش ، " الأحبار و استخداماتها فى العالم الشيوعى " فى ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، ( محرران ) مرجع سابق ، ص 162 .

<sup>(</sup>٣) أنظر : - عواطف عبد الرحمن ، المدرسة الاشتراكية في الصحافة ، مرجع سابق ، ص 9 .

- التحكم فى الأجهزة و المعدات " مطابع ، ورق ، أحبار ، أجهزة إرسال و استقبال ... إلخ ، وذلك تمشياً مع مبدأ الملكية العامة من ناحية ، و ضماناً لعدم استخدام هذه الأدوات من قبل أى تنظيم خارج الحزب استخداماً غير مرغوب فيه (١) .
- تمويل وسائل الإعلام بصورة أساسية من ميزانية الدولة ، حتى لا تحتاج للإعلانات التى هى مفتاح السيطرة البرجوازية على وسائل الإعلام ، هذا بالإضافة للدخل الذى يمكن تحقيقه من خلال التوزيع أو رسوم التراخيص على أجهزة الاستقبال (٢).
- تعیین محرری جمیع هذه الوسائل و ذلك ضماناً لالتزامهم بالخط المرسوم و جعل قیادات هذه الوسائل من أعضاء الحزب الشيوعی  $\binom{n}{2}$ .
  - امتلاك وكالات الأنباء و التحكم الدقيق في مصادر المعلومات (<sup>٤)</sup> .

و المتأمل فى النظام الإعلامى السوفيتى – الذى قام على هذا الفكر – يجد أن الدستور الاتحادى ينص فى مادته رقم 125 على أنه " تمشياً مع اهتمامات الطبقة العاملة ، و لتقوية النظام الاشتراكي ، فإن القانون يضمن لمواطني الاتحاد السوفيتي :

- حرية الخطابة
- حرية الصحافة
- حرية الاجتماعات بما فيها الاجتماعات الجماهيرية
  - حرية التظاهر.

ولضمان هذه الحقوق توضع المطابع الصحفية ، خامات الورق ، المبانى العامة ، الشوارع ، الاتصالات ، و كافة التسهيلات اللازمة لممارسة هذه الحقوق تحت تصرف الطبقة العاملة و تنظمالها (٠٠) .

(١) أنظر:

- F . S . Siebert , T . Perterson , and W . Schramm , op . cit ,p p . 128 : انظر :

- مارك هوبيكتر ، " اقتصاديات وسائل الإعلام فى العالم الشيوعى " فى ل . جون مارتن ، انجو جروفر شودرى " محرران " ، مرجع سابق ص 394 .

(٣) أنظر:

- Ibid, p. 125 (°)

و قد سعى الحزب الشيوعى و منذ توليه مقاليد السلطة قى روسيا عقب الثورة البلشفية ، إلى تأميم وسائل الإعلام التى كانت موجودة فى عهد القيصرية ، كما سعى إلى إنشاء وسائل إعلام جديدة منها ما هو على المستوى المقليمي ، و منها ما هو على المستوى الإقليمي ، ومنها ما هو على المستوى المحلى . كما عمل على إنشاء الصحف المتخصصة التى توجه رسائلها إلى قطاع معين من الجماهير كالصناع أو الزارع أو ما إلى ذلك (١) . و ذلك بالصورة التى تمكن الحزب من الاستفادة بقدر الإمكان من هذه الوسائل فى تحقيق الأهداف التى يسعى إليها .

و رغم اعتماد هذه الوسائل و بصورة أساسية على ميزانية الدولة و دخلها من التوزيع و عدم لجوئها للإعلانات للسبب السالف ذكره ، إلا أنه مع وفرة الإنتاج ، و ظهور حاجة المجتمع السوفيتي إلى التسويق الداخلي لهذا الإنتاج ، بدأ الإعلان يظهر في وسائل الإعلام ، و أصبح يمثل جانباً – و إن كان ضعيفاً – من دخلها (٢) .

و عموماً يمكن القول أن الفكر الإعلامي الاشتراكي ، و التطبيقات التي شهدها في أرض الواقع ، أعطى للدولة حق السيطرة التامة على وسائل الإعلام فيها . كضرورة يقتضيها إسهام هذه الوسائل بفاعلية في تحقيق الأهداف التي يصبوا المجتمع الاشتراكي إليها .

### النتائج التى ترتبت على تبنى طروحات فلسفة الإعلام الاشتراكى حول حرية تملكوسائل الإعلام في أرض الواقع :

لاشك أن ما ذهب إليه الفكر الإعلامي الاشتراكي من إعطاء الحزب الشيوعي - ممثل الطبقة الكادحة و قائدها - السيطرة التامة على وسائل الإعلام كان ضرورة فرضتها طبيعة الأهداف التي سعي هذا الفكر لإسهام وسائل الإعلام في تحقيقها . و لاشك أن تطبيق هذا الفكر حقق نجاحاً واضحاً في ضمان النقاء الأيديولوجي ، و قطع الطريق على أي صوت معارض سواء أكان معارضاً للفكر الاشتراكي ذاته ، أم كان معارضاً لمناهج و تطبيقات هذا الفكر بما قد يؤدي إلى تعطيل مسيرة العمل الاشتراكي .

غير أن تبرير السيطرة الصارمة على هذه الوسائل من قبل دعاة الفكر الاشتراكى ، و قصر السماح بالنقد على أشكال النقد الذاتى فى أضيق نطاق ، و حصره فى حيز التفاصيل . أدت إلى غياب النقد الشجاع الذى كان يمكن أن يكشف أى انحراف أو خطأ فى تطبيقات الفكر

<sup>(</sup>١) أنظر : سلوى أبو سعدة ، مرجع سابق ، ص 16 .

<sup>-</sup> إحلال خليفة ، مرجع سابق ص 143 .

F . S . Siebert , T . Peterson and W . Schramm , op.cit. , pp. 130 , 131 . 43 ، 42 . مرجع سابق ، ص ص 42 ، 43 ، (٢) أنظر : ل . جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، مرجع سابق ، ص ص

الاشتراكى . و هذا ما جعل وسائل الإعلام فى البلدان الاشتراكية تعمل – فى غالب الأحيان – على استعراض الواقع بالصورة التى ترضى القابعين فى سدة الحكم ، المتحكمين فى هذه الوسائل . كما أدى من ناحية ثانية إلى إغراء بعض القادة لاستخدام هذه الوسائل بما يخدم أهدافهم الذاتية و تبرر أفعالهم حتى لو كانت تتنافى فى نهاية الأمر مع أبجديات الفكر الاشتراكى (') .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أنظر : محمد سيد محمد ، اقتصاديات الإعلام ، الكتاب الاول ، المؤسسة الصحفية ، ( القاهرة : مكتبة الخانجي ، ب ت ) ص ص 99 ، 100 .

# انمطهبانثین عصمه الرعاد الله المعالی المعالی

هناك عدة عوامل أسهمت فى تشكيل التصور الذى تبنته فلسفة الإعلام التنموى لحرية التملك . و فيما يلى نعرض الأهمها ، ثم نليه باستعراض ملامح هذا التصور ، و النتائج التى ترتبت على تبنيه فى أرض الواقع .

### أو لاً — العوامل التى أسمهت فى تشكيل تصور فلسفة الإعلام التنموى لحرية تملك وسائل الإعلام:

#### □ – الظروف التي تعيشما مجتمعات العالم الثالث:

لما كانت أغلب بلدان العالم النامى – حتى تلك التى تتمتع بقدر من الديموقراطية – تعانى من أزمات سياسية تتمثل فى الانقسامات الطائفية و القبلية – فلاشك أن رفع الدولة يدها عن التدخل فى العملية الإعلامية فيما يتعلق بتملك وسائل الإعلام أو الرقابة عليها سوف يسهل إمكانية استخدام هذه الوسائل بالصورة التى تخدم المصالح الطائفية و القبلية ، و ذلك على حساب وحدة المجتمع بأسره (١) ، فى الوقت الذى تفرض فيه هذه الظروف ، من ناحية أخرى ، تدخل الدولة لاستخدام وسائل الإعلام بالصورة التى يمكن خلالها أن تسهم فى تجاوز هذا الواقع . و تصبح هذه الوسائل خلالها أداة من أدوات تحقيق التنمية (١) .

#### □ – الدور الملقى على الدولة في تحقيق غايات المجتمع النامي:

لما كانت الدولة تتولى فى البلدان النامية الدور الأكثر فاعلية فى تخطيط و تنفيذ برامج التنمية الاقتصادية و الاجتماعية بدون مشاركة واضحة من الجماهير  $\binom{n}{}$ ، و ذلك على اعتبار أن

<sup>(</sup>۱) يدلل على ذلك على ما ذهبت إليه الكثير من حكومات الدول النامية - على سبيل المثال - من جعل الإذاعات كلها تنبع من العاصمة تجنباً للاتجاهات و التراعات الإقليمية الانفصالية ، او خشية استيلاء الانفصاليين عليها .

<sup>-</sup> جيهان أحمد رشتى ، النظم الإذاعية في المجتمعات الغربية : دراسة في الإعلام الدولي ، مرجع سابق ، ص ص 14 ، 15 .

<sup>(</sup>٢) جيهان أحمد رشتي ، **نظم الاتصال ، الجزء الاو ل** ، مرجع سابق ، ص ص 165 ، 166

<sup>.</sup> 146 , 145 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 ,

النخبة الحاكمة فيها هي الأكثر دراية بسبل تنمية المجتمع الذي تنتمي إليه ، و أن الدولة هي الطرف الأكثر قدرة على تحقيق الأهداف التنموية ، و لما كانت وسائل الإعلام تعد أداة مهمة من أدوات تحقيق الأهداف التنموية ، فمن الطبيعي أن يكون للدولة الحق في التحكم – بصورة أو بأخرى – في العمل بهذه الوسيلة بالشكل الذي يمكن استخدامها استخداماً يخدم الأهداف التنموية .

#### □ – الدور المنتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع به:

لاشك أن أهداف البلد النامى لا يمكن تحقيقها دون مساندة وسائل الإعلام الجماهيرية الحديثة (1) التى تعد أداة مهمة من أدوات نشر التغير المطلوب لإحداث التنمية (7) ، بالصورة التى تخلق خلالها المناخ الصالح و المهيىء لأحداثها . كما ألها تعد أداة مهمة من أدوات استكمال الاستقلال الوطنى (7) و تحقيق الوحدة .

و من الطبيعى أن يفرض هذا الدور توجيه شتى الجهود الإعلامية بما يساعد على تحقيق هذه المهام الضرورية لإحداث التنمية . و ذلك من خلال استخدام التخطيط الإعلامي المحكم للكيفية التي يمكن استخدام وسائل الإعلام خلالها بصورة تمكن من تحقيق هذه الأهداف على النحو المرجو .

و لاشك أن عملية التخطيط هذه و تنفيذ محتوياها تتطلب تدخل الدولة لأنما تكاد أن تكون الجهة الوحيدة القادرة على القيام بهذا الدور على الوجه الأمثل .

#### □ - طبيعة وسائل الإعلام:

تكتسب الطبيعة الخاصة لكل وسيلة من وسائل الإعلام – بالإضافة إلى قدرها على تحقيق التعددية – بعداً خاصاً فى الكثير من البلدان النامية ، يتمثل هذا البعد فى المتطلبات المادية لإقامة وسيلة ما دون غيرها من الوسائل.

<sup>(</sup>١) صلاح الدين عبد الحميد ، مرجع سابق ص 28 .

<sup>(</sup>٢) أحمد النكلاو ي ، مرجع سابق ، ص 183 .

<sup>(</sup>٣) ألبرت ال هيستير، الصحافة الثورية و صحافة التنمية ، مرجع سابق ، ص ص 80 ، 81 .

<sup>(</sup>٤) التخطيط الإعلامي في دولة نامية هو حصر القوى الإعلامية فيها من طاقات بشرية و أجهزة إعلامية و معدات و مؤسسات بدأً من النشرات الحذبية إلى المؤسسات الصحفية ، إلى الإذاعة و التليفزيون ، إلى مصلحة الاستعلامات إلى قصور الثقافة و ما إلى ذلك ، و تعبئة و توجيه هذه القوى لتحقيق أهداف المجتمع

<sup>-</sup> محمد سيد محمد ، الإعلام و التنمية ، مرجع سابق ، ص 241 .

و رغم أن تكلفة إقامة صحف ليست بالأمر العسير في كثير من البلدان ، إلا أن هناك من هذه البلدان من يحتاج تدخل الحكومة لإنشاء صحف بها (١) .

أما فيما يتعلق بإقامة الإذاعات و التي تعد تكلفة إقامتها أعلى بشكل واضح من تكلفة إنشاء الصحف ، فإن مثل هذا الأمر يجعل تدخل الدولة لإقامة الإذاعة في الكثير من الدول النامية ذات الاقتصاد الضعيف أمراً لا محيص عنه (٢) .

#### ثانياً – تصور فلسفة الإعلام التنموى لحرية تملك وسائل الإعلام:

فى ظل العوامل سالفة الذكر ، كان من الطبيعى أن يؤيد مفكرو الإعلام التنموى – حتى و لو تم ذلك بشكل ضمنى – تدخل الدولة فى تحديد الإطار الأمثل الذى يناسب بلدها من أطر ملكية وسائل الإعلام (٣) . سواء تمثل ذلك فى :

السماح للدولة بتملك هذه الوسائل بصورة مباشرة ، كضرورة لتجنب أى آثار سلبية يمكن أن تترتب على الملكية الخاصة لهذه الوسائل – لاسيما الوسائل الإلكترونية – وكضرورة يفرضها أيضاً الدور المنتظر من هذه الوسائل ، لاسيما وأن هذه المهام يصعب أن تضطلع بها وسائل الإعلام الخاصة التى يتم إقامتها لتحقيق أغراض أصحابها ومصالحهم ، سواء تمثلت هذه الأغراض فى ترويج أفكارهم ودعم نفوذهم ، أو تمثلت فى تحقيق أرباح مادية . مما يجعل أغلب المواد التى تبث عبرها تصب فى خدمة هذه الأغراض ، ولا تحتم – من ثم – بخدمة أغراض المجتمع التنموية (٤) وإن كان من المفترض أن "تجعل المصلحة الوطنية فوق أغراضها الذاتية " .

(٢) جيهان أحمد رشتى ، النظم الإذاعية في المجتمعات الغربية ، دراسة في الإعلام الدولي ، مرجع سابق
 ، ص 18

(٣) رغم أن كثير من العلماء الذين اهتموا بالتنظير للإعلام التنموى ، لم يهتموا بوضع تصور لما ينبغى أن يكون عليه شكل النظام الإعلامي في المجتمع التنموى ،إلا أن النماذج التي وضعت من قبلهم او ظائف وسائل الإعلام في بلدان العالم الثالث تقوم على تدفق إعلامي من جانب واحد . من الحكومة المسئولة عن تخطيط مشروعات التنمية الوطنية للشعب ، مما وفر في الدول النامية الشرعية النظرية لتبرير وضع وسائل الإعلام تحت سيطرتهم المحكمة .

أنظر : - عثمان محمد الأخضر ، مرجع سابق ، ص 79

(٤) أنظر في هذا المعنى : شون ماكبرايد ، مرجع سابق ، ص 268

<sup>(</sup>١) ففى بعض البلدان لا يكون هناك الإختيار بين وسائل اتصال مملوكة ملكية خاصة ، او مملوكة ملكية عامة ، و مملوكة ملكية عامة ، و لاً وسائل اتصال على الإطلاق .

<sup>-</sup> شون ماكبرايد ، مرجع سابق ، ص 262 .

- أما فى حالة سماح الدولة بوجود وسائل إعلامية خاصة فإن الفكر الإعلامى يعطى لها - على ضوء العوامل سالفة الذكر - الحق فى التدخل فى شئون هذه الوسائل بالصورة التى تضمن ، على الأقل ، تجنب أى تأثيرات سلبية يمكن أن تنجم عن الاستخدامات غير المرغوبة لهذه الوسائل و تؤثر على مسيرة المجتمع التنموى (١) .

و على ضوء هذا التصور جاءت التوصية الرابعة لتقرير اللجنة الدولية لدراسات مشكلات الاتصال " تقرير ماكبرايد " و نصها " إن كل بلد عليه أن يضع نظم الاتصال الخاصة به وفقاً لأو ضاعه و احتياجاته و تقاليده الخاصة بحيث يؤدى ذلك إلى دعم وحدته و استقلإله و اعتماده على نفسه " (۲).

#### واقع ملكية وسائل الإعلام في الدول النامية :

كان من الطبيعى أن تسعى بلدان العالم الثالث – فى ضوء التصور السالف – إلى إقامة أنظمة إعلامية تتواءم مع احتياجاتها الاجتماعية و قناعتها السياسية . و فى هذا الصدد عملت كثير من هذه البلدان . و التى كانت مستعمرات أوربية فى أفريقيا و آسيا و أمريكا اللاتينية ، على تحقيق ذلك من خلال :

( أ ) امتصاص القنوات الإعلامية في داخل التعليمات و الأهداف الوطنية القائمة عن طريق الإدارة و الملكية الحكومية المباشرة .

(  $\psi$  ) عند تعثر الإجراءات - و ذلك فى حالة وجود وسائل إعلام خاصة من العهد السابق- تعمل الحكومة على فرض سلسلة من القيود التى تجنب الحكومة التوجهات المعارضة فى هذه الوسائل على أقل تقدير  $^{(7)}$ .

و قد أصبح الأسلوب الأول هدفاً أساسياً فى كثير من بلدان أفريقيا ، فى حين أن عدة دول آسيوية ، و دول فى أمريكا اللاتينية اتبعت الأسلوب الثابى (<sup>1)</sup> . و تلجأ الحكومة – فى حالة الأسلوب الثابى – إلى عدة سبل لضمان سيطرها على هذه الوسائل ، مثل استخدام سلطاها فى المنح و المنع ، أو عن طريق التوجيه (<sup>0)</sup> ، من خلال اللجوء إلى الضغوط الاقتصادية مثل

- أنظر : رفيق سكري ، مرجع سابق ، ص 108 .

<sup>(</sup>١) و ذلك من خلال التدخل الرقابي او غيره من الوسائل

<sup>(</sup>٢) شون ماكبرايد ، مرجع سابق ، ص 525 .

<sup>(</sup>٣) امدي - مايكل هايت ، مرجع سابق ، ص 153 .

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع ، ص ص 154 ، 154

<sup>(</sup>٥) ليلي عبد الجيد ، سياسات الاتصال في العالم الثالث ، مرجع سابق ، ص ص 57 ، 58 .

الرشاوى و الإعانات و الامتيازات الخاصة ، و السيطرة على ورق الصحف ، واستخدام الإعلانات الحكومية كوسيلة ضغط ، والرقابة على القروض البنكية ، هذا بالإضافة إلى اللجوء إلى سبل أخرى عديدة لإجبار الصحف على الانصياع لرغبة الحكومة (١).

و هكذا و على خلاف الوضع القائم فإن السيطرة الاقتصادية بواسطة الفرد أو أى هيئة مستقلة لا تحمل فى طياتها ضمانا بعدم التدخل فى نشر الأخبار و فى أراء المحررين و الصحفيين و استخدام هذه الوسائل استخدماً حره (٢).

## النتائج التى ترتبت على تطبيق تصور فلسفة الإعلام التنموى لحرية التملك في أرض الواقع:

رغم سلامة الكثير من المبررات المطروحة لتفويض الدولة ( الحكومة ) في تبنى التصور الذي تراه مناسباً لملكية وسائل الإعلام بالصورة التي تتماشى مع ظروفها ، و تحقق أهدافها . إلا أن الواقع شهد – رغم وجود قدر من النجاح في استخدام هذه الوسائل لخدمة العمليات التنموية – انحرافات واضحة في استخدام هذا التفويض من قبل حكومات الكثير من البلدان النامية ، و ذلك سواء فيما يتعلق بوسائل الإعلام التي تمتلكها أو تديرها هذه الحكومات ، أو تتعلق بالوسائل ذات الملكية الخاصة .

- ففيما يتعلق بالوسائل التي تمتلكها أو تديرها ، استخدمت الحكومات هذه الوسائل - في أحيان كثيرة - كأدوات للدعاية لإنجازات هذه الحكومات الوهمية منها ، و الحقيقية هذا من ناحية ، و كأدوات لتحقيق المجد الشخصى لقادة حكومات هذه الدول من ناحية ثانية  $\binom{n}{2}$  ، كما استخدمت كأدوات لتحقير من الخصوم السياسيين و تسفيه آرائهم .

- أما فيما يتعلق بعلاقتها بالوسائل الإعلامية الخاصة ، فقد لجأت هذه الحكومات للتدخل بشتى السبل ، مستخدمة في ذلك الضغوط السياسية و الاقتصادية و القانونية و الإدارية ... إلخ لا لمنع الأصوات المعارضة التي تقدد المسيرة التنموية . و إنما استخدمت هذه الضغوط - غالباً - لمنع تلك الأصوات التي تفصح تصرفات هذه الحكومات ، و تكشف عوراتها . و ذلك تحت حجج كثيرة كتهديد المسيرة التنموية ، و تحديد الوحدة القومية ، والخوف على المصلحة الوطنية ... وما إلى ذلك

(٢) ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودري ، مرجع سابق ، ص 44

<sup>(</sup>١) سانو و نام ، مرجع سابق ، ص ص 443 ، 447 .

# انهاح الثن المسلم الإعلام والمسلم الإعلام الإعلام الإعلام الإسلام الإسلام الإسلام الإسلام الإسلام المسلم ا

هناك عدة عوامل تتضافر فى تشكيل تصور فلسفة الإعلام الإسلامى لحرية تملك وسائل الإعلام . و فيما يلى نعرض بشيء من التفصيل لهذه العوامل ، ثم نليه باستعراض الملامح العامة لهذا التصور .

### أُولاً — العوامل التى تشكل تصور فلسفة الإعلام الإسلامي لحرية التملك:

#### طبيعة الملكية في الفكر الإسلامي :

لا يقف التصور الذى يطرحه الفكر الاجتماعي الإسلامي لطبيعة الملكية عند حد كونه إفرازا للطروحات التي يتبناها هذا الفكر حول طبيعة الإنسان و طبيعة الحقيقة و طبيعة العلاقة بين الإنسان و الدولة – كما هو الحال في نظريات الفكر الاجتماعي الوضعي – و إنما يمتد لما هو أبعد من ذلك ليصبح هذا التصور إفرازاً لمسلمات الكوزمولوجيا الإسلامية ذاتما . فالمتأمل في المسلمة الرئيس لهذه الكوزمولوجيا . و هي مسلمة " وجود إله فاعل " يجد أن من الأسماء الحسني للإله الخالق الفاعل و التي سمى بما نفسه اسم " مالك الملك " تُولُ اللَّهُمُ مَالِكَ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ اللهُ مُلْكِ اللهُ مُلْكِ اللهُ مُلْكِ اللهُ مُلْكِ اللهُ مُلْكِ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ أَلُونُ اللهُ مُلْكُ اللهُ مُلْكُ اللهُ مُلْكُ له اللهُ مُلْكُ له اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الإرادته التي أباها في كتبه و على لسان رسله . و أي استخدام لها من قبل الإنسان – هذا الكائن المكلف باستخلاف الخالق في أرضه – يخالف إرادة المالك – سبحانه و تعالى – يعرضه لعقابه سواء أكان هذا الإنسان حاكماً ممثلاً لسلطة الدولة ،أم كان محكوماً ليس له تصرف إلا لعقابه سواء أكان هذا الإنسان حاكماً ممثلاً لسلطة الدولة ،أم كان محكوماً ليس له تصرف إلا فيما ملكت يداه . كما إن إحسان الفرد خلافة المالك الأصلي – سبحانه و تعالى – فيما يملك فيما أهلاً لكافأته و ثوابه .

و هكذا فالناس ليسوا مالكين حقيقيين لشيء في هذه الدنيا و إنما وكلاء مسئولون عن هذه الوكالة أمام مالك الملك و هم في هذا مبتلون و مختبرون ، لينظر ماذا يفعلون فيها (٣) .

<sup>(</sup>١) آل عمران ، من آية 26 .

<sup>(</sup>٢) الحديد ، من آية 2 .

<sup>(</sup>٣) حول مفهوم الملكية في الإسلام أنظر:

و لما كانت هذه الملكية قثل جانباً مهماً من الجوانب التى أراد الخالق – سبحانه و تعالى – أن يبتلى الإنسان فيها "وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ ذَلائِكَ اللَّرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُمْ فَع مَا آتَاكُمْ " (') .

فإن هذا يعنى أنه ليس هناك مجال لدخول الدولة بسلطالها لحرمان الفرد من تملك ما يستطيع تملكه و إدارته ، إلا عندما ينحرف فى استعماله لما يملك ، بصورة تخالف إرادة المالك الأصلى ، و تؤدى إلى الإضرار بالجماعة ، أو فى حالات الضرورة التى يقتضيها تغليب مصلحة الجماعة على مصلحة الفرد العائدة من هذه الملكية (٢) .

#### الفهم الإسلامي لحق الفرد في التعبير عن رأيه :

لما كانت فلسفة الإعلام الإسلامي تنظر إلى حق الفرد فى التعبير عن رأيه كحق يرتقى ليصبح واجباً فى كثير من المواضع ، و ضرورة من ضرورات تمكين الفرد من الاضطلاع بالدور المكلف به فى هذه الدنيا (٣) فإن هذا يفرض على المجتمع المسلم واجباً يتمثل فى ضرورة إتاحة

= خالد إبراهيم عربى ، نظرات فى الاقتصاد الإسلامي (طرابلس: منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1991 ) ص ص 27 ، 29

- عبد إلهادى النجار ، الإسلام و الاقتصاد : دراسة فى المنظور الإسلامى لأبرز القضايا الاقتصادية و الاجتماعية المعاصرة ، سلسلة عالم المعرفة عدد " 63 " (الكويت : المجلس الوطنى للثقافة و الفنون و الآداب ، مارس ، 1983 ) ص 59 .

- فاروق دسوقى ، حرية الإنسان فى الفكر الإسلامى : بحث فى القضاء و القدر و الجبر و الاحتيار ، ( الإسكندرية : دار الدعوة للطبع و النشر ، ب ت ) ص 416 .
- محمد عماره " الخصوصية الإسلامية للاستخلاف في الثروات و الأموال " مجلة إلهلال ، عدد يناير 1996 ، ص 34
  - (١) الأنعام ، أية 165 .
  - (٢) حول شروط تدخل الدولة في الملكية الفردية:
  - محمد محمود بابليو ، الحرية الاقتصادية في الإسلام ، سلسلة دعوة الحق ، السنة التاسعة ، عدد 98 ( مكة المكرمة ) : رابطة العالم الإسلامي ، 1990 ) ص ص 38 ، 163 .
    - إبراهيم دسوقى أباظه ، الاقتصاد الإسلامى : مقوماته و مناهجه ، بدون ناشر ، و بدون تاريخ ، 50 .
      - (٣) أنظر هذا المعني ، يوسف القرصاو ي ، مرجع سابق ، ص 11
      - كذلك راجع ما ذكرناه حول الفهم الإسلامي لحق الفرد في التعبير عن آرائه ،ص .

شتى السبل الكفيلة بتمكين الفرد من التعبير عن آرائه و تمكنه – من ثم – فى من المشاركة الفعالة فى قضايا مجتمعه وذلك من خلال إعطائه الحق فى تملك الوسيلة الإعلامية التي يرى أنها تحقق أهدافه هذه ، و أيضاً من خلال إعطائه حق بث آرائه ، – إن لم يتمكن من تملك وسيلة إعلامية خاصة به – فى الوسيلة الإعلامية التي تناسبه . و تمكين الفرد من ذلك ينبغى أن يكون التزاماً دينياً و أدبياً على من يملكون وسائل الإعلام الخاصة ، و التزاماً أقوى على المشرفين على ون وسائل الأفلام العامة .

و لاشك أن أى تقصير من قبل الدولة المسلمة فى إتاحة السبل أمام الفرد للتعبير عن آرائه – و ذلك فى حدود الشريعة – أو أى تدخل من قبلها بأى وسيلة كانت محرمان الفرد من التمتع بهذا الحق دون مبرر مشرع سوف يجلب على القائمين على تصريف شئون هذه الدولة سخط الله و عقابه .

#### □ – المهام المنتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع بـها في المجتمع المسلم.

هناك ثلاثة وظائف من الوظائف التي ينتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع بها في المجتمع المسلم تؤثر بشكل واضح على التصور الذي تطرحه فلسفة الإعلام الإسلامي لملكية وسائل الإعلام هذه الوظائف هي:

الدعوة: وهى من المهام الجسيمة التى ينبغى على وسائل الإعلام الإسهام فى الاضطلاع هما سواء على المستوى الداخلى أو على المستوى الدولى . و لما كان التكليف بالدعوة يشمل الأفراد و الجماعات و الدولة (١) فإن هذا يعنى أنه لا ينبغى حرمان من يريد امتلاك وسيلة إعلامية يمارس خلالها نشاطه الدعوى من ذلك كما يعنى أنه لا ينبغى حرمان الدولة من تملك ما تشاء من وسائل إعلامية تستخدمها فى الدعوة لاسيما على المستوى الدولى

مراقبة مسيرة المجتمع المسلم: و تشمل مراقبة شتى مناحى الحياة الاجتماعية في المجتمع المسلم، و فضح أى انحراف من قبل المسئولين عنه في أى منحى من هذه المناحى و الدعوة

<sup>(2)</sup> أنظر في هذا المعنى: إبراهيم إسماعيل ، **الإعلام الإسلامي و وسائل الاتصال الحديث** ، سلسلة دعوة الحق ، عدد 1313 ، ( مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، محرم 1414 ) ص 28

<sup>(</sup>١) أنظر : إبراهيم إمام ، **الإعلام الإسلامي : المرحلة الشفهية** ، ( القاهرة : مكتبة الأنجلو المصرية ، 1980 ) ص ص 19 ، 22

لتقويمه (1) ، و هذا – 1شك – يتطلب وجود مؤسسات إعلامية حرة تمكن كل فرد من الإسهام في هذا الدور دونما أدبى ضغط من قبل أهل الحكم (1) .

و لاشك أن المقوم الأساسى لحرية وسائل الإعلام – لاسيما الصحف – هو حرية تملكها . لأن انتفاء حرية الفرد في تملك هذه الوسائل ، و قصر تملكها على الدولة – و من ثم قصر إدار تما و التحكم فيها على أصحاب السلطة – يجعل إمكانية إنكار أى مسلك من مسالك هؤلاء أو أمرهم بمعروف هم تاركوه عبر هذه الوسائل أمراً متعذراً في غالب الأحيان . و من ثم فإن هذا يعنى تعطيل فريضة أساسية من فرائض الدين هي فريضة الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر في جانب مهم من جوانب الحياة و هو الجانب السياسي منها ، كما أنه يحمل إمكانية استخدام هذه الوسائل من قبل أصحاب السلطة بالصورة التي تدعم مكانتهم و تحقق مآر بهم الذاتية و لو كان ذلك على حساب المجتمع المسلم  $\binom{n}{2}$ .

البحث عن الحقيقة: و ذلك فيما يتعلق بالأمور الحياتية المتغيرة التى ليس هناك نص قاطع بصددها ، و التى تختلف الآراء و التوجهات حولها ، و لاشك أن تنوع الآراء و تعدد وجهات النظر – و الذى يعد السبيل الوحيد لتقليب الأمر من كل اوجه ، و الوصول إلى أقرب تصور للحقيقة – لن يكون متاحاً عندما يكون هناك صوت واحد هو صوت الدولة ، و هو المالك الوحيد لوسائل الإعلام – مهما تعددت – لأن كل ما يمكن أن يبث من أراء في هذه الوسائل ، لن يخرج في النهاية عن كونه تعبيراً عن وجهة النظر التي تتبناها الدولة (الحكومة) ، و التى تسعى لتأكيدها عبر شتى الوسائل و كألها الحقيقة ذاتها . رغم ما قد يشوها من اوجه الخلل

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) و فى ذلك يقول جلال أحمد حماد إن : " التعقيب على أخطاء الحاكم بالنقد و التوجيه ليس أمراً مباحاً فحسب ، بل هو حق لله تعالى على كل قادر و التقاعس عن أداته تفريط فى جنب الله تعالى "

<sup>=</sup> أحمد جلال حماد ، مرجع سابق ، ص

<sup>(</sup>٢) فرقابة أهل السلطة مقررة للأمة مجتمعة كما أنها مقررة للأفراد ذلك أن الواجب إذا وقع شيء من الجور أن يكلم الإمام في ذلك ، فلا يجوز تضيع شيء من واجبات الشرع ، فلكل مسلم الحق في هذه الرقابة " .

<sup>-</sup> صبحى عبده سعيد ، السلطة في المجتمع الإسلامي ، بدون ناشر ، 1991 ، ص 257 .

<sup>(</sup>٣) لذا لم يترك الإسلام هذا الأمر للعفوية ، و إنما عمد إلى توسيع استقلالية الفرد و الجماعة و المسجد في المجالات العلمية و الثقافية ، و الاقتصادية ، و لم يسمح للدولة أن تحتكر حق الاجتهاد او إصدار القوانين دونما رقابة من قبل العلماء المجتهدين . و في الخلافة الراشدة كان لكل فرد من المسلمين الحق الكامل في ممارسة الرقابة على السلطة و له كامل الحرية لتوجيه النقد او لتقويم سلوك القيادة و التعبير عن ذلك دونما خوف من عقاب يترتب على ممارسة هذه الحرية .

<sup>-</sup> منير شفيق ، **الإسلام و مواجهة الدولة الحديثة** ، مرجع سابق ص 27 .

و القصور و التى لا يمكن اكتشافها ، إلا فى سوق حرة للأفكار و الآراء و المعلومات حيث يمكن أن تظهر الحقيقة فى النهاية  $^{(1)}$  ، و هذه السوق قوامها تعدد الأصوات ، و قوام هذا التعدد هو تعدد وسائل الإعلام و تنوع ملكيتها .

#### □ – طبيعة الوسائل الإعلامية :

أشرنا – فيما سلف و فى أكثر من موضع – إلى أن طبيعة الوسيلة الإعلامية ذات أثر واضح فى تحديد الشك الأمثل لملكيتها ، فالصحف تتيح التعدد الشكل هائل . بعكس الإذاعة التي لا تتيح إلا قدراً محدوداً من التعدد . و هذا ما يجعل ملكية الصحف أمراً متاحاً أمام كل فرد يملك القدرة على إصدار صحيفة ، و يجعل التدخل لاختيار أفضل أشكال الملكية للإذاعة ، بالصورة التي تضمن التعددية و التنوع بما يخدم الصالح العام ، و يتلافى سلبيات الملكية الحكومية من ناحية ثانية أمراً ضرورياً لوضع تصور أمثل لملكية وسائل الإعلام فى فلسفة الإعلام الإسلامى .

### ثانياً – الملامم العامة لتصور فلسفة الإعلام الإسلامي لحرية تملك وسائل الإعلام:

على ضوء المقدمات سالفة الذكر و التى تعد المحددات الأساسية للتصور الذى تتبناه فلسفة الإعلام الأساسية لحرية تملك وسائل الإعلام ، و على ضوء التطبيقات التى شهدها أرض الواقع لطروحات فلسفات الإعلام الوضعية حول ملكية وسائل الإعلام ، و الإيجابيات و السلبيات التى نجمت عنها يمكن أن يقترح الباحث التصور التالى لملكية وسائل الإعلام فى فلسفة الإعلام الإسلامي (٢) و ذلك فيما يتعلق بتملك الصحف و ملكية وسائل الإعلام الإلكترونية (١).

<sup>(</sup>١) فالعلم بصورة الأشياء و طبائعها ليس حكراً على فئة معينة ، فهو مجال مفتوح لكل راغب ، و برامج العمل إصلاحاً و تزكية ليست وقفاً على أحد فيجب ألا يصد عن بابحا راغب قادر .

إبراهيم أحمد عمر ، مرجع سابق ، ص 57 .

<sup>(</sup>٢) هناك عدد من الكتابات العربية طرحت تصوراً سريعاً لما ينبغى أن تكون عليه حرية تملك وسائل الإعلام في المجتمع المسلم ، و هذه التصورات تتفق مع التصور الذي تطرحه هذه الدراسة في ضوء المقدمات التي عرضت لها .

<sup>-</sup> فعل سبيل المثال يرى إبراهيم إمام أن " حرية امتلاك أجهزة الإعلام مكفولة فى الإسلام و لا يجوز تأميمها ، او مصادرتما او احتكار ملكيتها ، لأن ذلك ينطوى على روح الإكراه المخالفة لنصوص القرآن و السنة ، كما أنه ينطوى على مآرب شخصية او حزبية او عقيدية "

<sup>-</sup> أصول الإعلام الإسلامي ، مرجع سابق ص 42 .

#### أ – ملكية الصحف :

يمكن القول – على ضوء المقدمات السالفة – أن إتاحة الملكية الفردية للصحف أمر أساسى يتطلبه أداء هذه الوسيلة للدور المنتظر منها فى المجتمع المسلم على النحو المرجو . و حتى يمكن تجنب انحراف الأفراد فى استخدامهم لهذه الوسيلة الخطيرة الشأن – و كما رأينا فى المجتمعات الليبرالية – فإنه ينبغى وضع لوائح قانونية تمنع ظهور الاحتكارات ، و تضع ضوابطاً رقابية على مصادر تمويل هذه الصحف حتى يمكن تفادى تمويل أى منها من قبل أى مصدر خارجى . و ما إلى ذلك من سبل تضمن عدم الانحراف فى استخدام هذه الوسيلة .

و على الجانب الآخر ينبغى أن تقدم الدولة التسهيلات اللازمة لإصدار الصحف بالصورة التى تشجع على إصدار المزيد منها ، هذا من ناحية ، و أن تشجع إصدار الصحف الصغيرة القائمة على الصمود فى وجه المنافسة مع الصحف الأكبر منها ، شريطة أن تكون هذه التسهيلات منظمة بلوائح قانونية . و ألا تكون خاضعة لرضاء الحكومة أو سخطها على هذه الصحف . مما قد يمثل أداة ضغط مهمة فى يديها ترهب ها معارضيها و تكافئ ها مؤيديها .

أما فيما يتعلق بملكية الحكومة للصحف: فالمتأمل فيما ذهبت إليه فلسفة الإعلام الليبرالى من تبرير تحريمها لتملك الحكومة للصحف، بالتخوف من الإمكانيات الهائلة التي يمكن أن تسخرها لها بصورة تجعل المنافسة بينهما و بين الصحف الخاصة منافسة غير متكافئة، يجد أنه

= وقد تبنى سعيد بن ثابت هذا الرأى في كتابة " الحرية الإعلامية في ضوء الإسلام " مرجع سابق ، ص 112 .

و يذهب محمد سيد محمد إلى أنه " لا توجد سدود و لا حواجز تمنع إنتاج الإعلام و تسويقه و بيعه مادام المنتج و مادامت قواعد الإنتاج تتم في إطار الشريعة الإسلامية و قوانينها " .

- المسئولية الإعلامية في الإسلام ، مرجع سابق ، ص 273 .

- و تحنباً للدخول في إشكالية تحديد نمط ملكية وسائل الإعلام في الإسلام مكيفي حمدى حسن بالتنمية إلى ضرورة مراعاة انعكاسات نمط الملكية على الدور المنتظر من وسائل الإعلام الاضطلاع به في المجتمع الإسلامي

- أنظر :- الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعلام، مرجع سابق، ص 161.

(۱) ما يهم الباحث الحديث عنه هنا هو وسائل الاتصال الجماهيرى و ليست الجمعى ، و يستبعد الباحث من حديثه السينما كإحدى وسائل الاتصال الجماهيرى ، لأنه لا يمكن الإدعاء أن هناك حكومة تحول بين أى فرد و بين إنتاج ما يشاء من أفلام سينمائية ، مادامت هذه الأفلام لا تتنافى مع توجهاتما ، او تتجاوز الحدود التي تضعها لحرية التعبير في مجتمعها .

مبرر يحمل قدراً كبيراً من الصواب - و من ثم - و حتى يمكن تفادى هذا الخطر ينبغى ألا يُسمح للحكومة بتملك الصحف إلا في نطاق ضيق و هو :

- إعطاءها حق تملك الصحف المتخصصة في الدعوة الإسلامية سواء التي تصدر على نطاق محلى أم دولى .

- أما الدول التي تلجأ لاستخدامها لشرح سياساتها و وجهات نظرها و الدفاع عن توجهاتها بالصورة التي تخدم بقاء أعضائها في سدة الحكم فيمكن السماح بها ، شريطة وضع الضوابط اللازمة التي تضمن تمويل هذه الصحف لنفسها بنفسها من خلال التوزيع و الدخل الإعلاني . و ذلك من خلال مراقبة إيرادات هذه الصحف و مصروفاتها ، و لا ينبغى للحكومة أن تنفق من مال الشعب مليماً واحداً تستخدمه في خدمة مصالحها ، التي تكون في بعض الأحيان مناهضة لمصالح هذا الشعب . و من خلال وضع الضوابط الدقيقة لذلك يمكن - إلى حد ما التغلب على الخطورة الكامنه في دخول الحكومة إلى عالم الصحافة بإمكانياتها الهائلة التي يمكن أن تفسد عملية المنافسة بن الصحف (١) .

#### ب – ملكية الإذاعة (الراديو –التليفزيون):

فى ضوء المقدمات سالفة الذكر – لاسيما الخاصة بطبيعة وسائل الإعلام – يمكن القول أن إعطاء الأفراد حق تملك القنوات الإعلامية الإلكترونية يحمل فى طياته قدراً من الخطورة يتمثل فى .

- احتمالية استخدام هذه القنوات - من قبل ملاكها - بالصورة التي تحقق أكبر عائد من الأرباح. و ما يعنيه ذلك من إمكانية التورط في نشر مواد إعلامية هابطة بمدف جذب أكبر قطاع من عامة الجماهير ، حتى لو تنافت هذه المواد مع قيم الإسلام و أخلاقياته .

- احتمالية عدم سماح أصحاب هذه القنوات لما يعارض توجهاهم من أفكار و أراء و معلومات أن تبث عبر هذه القنوات المحدودة بطبيعتها ، و ما يعنيه ذلك من تحجيم التنوع و التعددية التي يمكن أن تساهم خلالها هذه القنوات في الوصول للحقيقة .

لا كان الدور الأكبر الذى ينتظره المجتمع من هذه القنوات دوراً توجيهياً و تثقيفياً و تعليمياً ، و لما كانت مثل هذه البرامج لا تحظى بانجذاب القطاع الأكبر من الجماهير – و فى غالب الأحيان – و ما يعنيه ذلك من التأثير السلبي على العائد الربحي الذي يمكن أن تحققه

\_

<sup>(</sup>١) و لا يعد هذا تقليلاً من هيبة الدولة و إنما حماية لها من الانحراف و الاستبداد ، و ما يعنيه ذلك من فقدان دعم الشعب و سخط الله عليها

<sup>-</sup> قارن منير شفيق ، الإسلام و مواجهة الدولة الحديثة ، مرجع سابق ، ص 33 .

هذه القنوات من الإعلانات ، فإن هذا يجعل ميل أصحاب هذه القنوات لإنتاج مثل هذه البرامج ميلا ضعيفاً . و يهدد – من ثم – الوظيفة الأساسية المنتظر من هذه القنوات الاضطلاع بما للإسهام فى بناء المجتمع المسلم . و يجعل جل اهتمام أصحاب هذه القنوات منصباً على إنتاج و بث المواد الترفيهية ،، وما يحدث فى القنوات الإعلامية الإلكترونية الخاصة فى العالم الغربى دليل قوى على ذلك (١) .

و على الجانب الآخر يمكن القول أن قصر حق تملك الإذاعة على الدولة يحمل أيضاً في طياته قدراً من الخطورة. فرغم أن الدولة لن تحتاج إلى تكثيف بث المواد الترفيهية الجذابة التي تحقق أرباحاً إعلانية ، و رغم إمكانية توسعها في إنتاج و بث البرامج الثقافية و التوجيهية و التعليمية ، إلا أن احتمالية استخدام الإذاعة من قبل الحكومة القائمة في الدولة المسلمة استخداماً دعائياً لسياساتها و إنجازاتها الحقيقية و الوهمية ، و استخدامها كأداة للتأثير على الرأى العام ، بل و ربما تضليله ، أمر وارد و يمثل خطورة واضحة على المصالح العليا للمجتمع المسلم .

و على ضوء ذلك يمكن القول أن أنسب أنواع الملكية التى يمكن أن تتلافى – بقدر الإمكان – سلبيات كل من الملكية الفردية أو الملكية الحكومية للقنوات الإذاعية هو الملكية العامة ، و إدارة هذه القنوات من قبل هيئة مستقلة تماماً عن الحكومة – سواء فى تمويلها أو فى اختيار العاملين بها ، أو فى رسم سياساتها . أما فيما يتعلق بتمويلها فإنها تمول بصفة أساسية من الميزانية العامة للدولة بمبلغ أو نسبة محددة سلفاً ، وليس للحكومة حق تخفيض أو زيادة هذا المبلغ ، إلا لأسباب منطقية و معلومة للرأى العام .

و المصدر الثابى لتمويل هذه الهيئة هو الأرباح التى يمكن أن تحققها من بيع البرامج التى تنتجها ، هذا بالإضافة لدخلها من الإعلانات التى تبثها و التى ينبغى أن تعتدل فى الكم الذى تبثه منها .

و ينبغى أن يكون لهذه الهيئة العامة ميثاقاً واضحاً يحدد الوظائف المنتظر قيامها بها ، و ينظم السبل الكفيلة التى تمكن شتى وجهات النظر من الوصول إليها . مع مراعاة العدالة فى الوقت الممنوح لكل منها ، بالصورة التى تضمن عدم سيطرة وجهة النظر الحكومية على نصيب الأسد من وقت هذه القنوات .

<sup>(</sup>١) حتى إن وسائل الإعلام في المجتمع الأمريكي – على سبيل المثال – تعتمد على تقديم نسبة 90% من مواد الترفيه مقابل نسبة 10% من المواد التي تخدم الصالح العام . C . G . Christians , etal , op . المواد التي تخدم الصالح العام . cit , p . 251

من خلال استعراضنا للملامح العامة لطروحات فلسفة الإعلام الوضعية حول حرية تملك وسائل الإعلام و أهم النتائج التي ترتبت على تطبيقاتها في أرض الواقع ، و الطروحات الإسلامية المناظرة لها يمكن أن نخلص إلى عدة نتائج أهمها :

- أن فلسفة ملكية وسائل الإعلام فى الفكر الإسلامى تختلف عن فلسفة ملكية وسائل الإعلام فى مدارس الفكر الوضعى على اختلافها ، ذلك لأن ملكية هذه الوسائل لا تعد ملكية حقيقية و إنما هى ملكية استخلاف . و من ثم فإن مالك أى وسيلة إعلامية سواء أكان فرداً أم هيئة عامة أم حكومة لا ينبغى له أن يستخدم هذه الوسيلة إلا فى الإطار الذى رسمه لها المالك الأصلى سبحانه و تعالى وأن و أى استخدام لها خارج هذا الإطار يعرض صاحبه لسخطه و عقابه كما أن الالتزام به يجعله أهلاً لثوابه .

- أن فلسفة الإعلام الإسلامي في تأطيرها لحدود تملك وسائل الإعلام لا تقف من ملكية الدولة لهذه الوسائل موقف التحريم - كما ذهبت إلى ذلك فلسفة الإعلام الليبرالي - كما ألها لا تقف من الملكية الفردية موقف التحريم - كما ذهبت لذلك فلسفة الإعلام الاشتراكي . و إنما تعطى لكل طرف منهما الحق في ملكية هذه الوسائل في إطار محدد ، بالصورة التي يمكن معها تلافي النتائج السلبية التي يمكن أن تترتب على إطلاق يد طرف منهما و تقيد الطرف الآخر في حرية تملك هذه الوسائل ، كما ألها لا تمانع في الاستفادة من الشكل الذي ابتكره الفكر الإعلامي الوضعى لملكية الوسائل الإلكترونية و هو شكل الهيئة العامة و المستقلة عن ضغوط الحكومة من ناحية ، و عن الرغبة في تحقيق الربح أو النفوذ من ناحية أخرى

- رغم أن إغراء استخدام وسائل الإعلام لتحقيق الأهداف الذاتية للمسيطرين عليها ، أفراد ، حكومة - و لو على حساب الصالح العام ، و الذى يعد عاملاً أساسياً وراء إخفاق التصورات التى وضعتها فلسفات الإعلام الوضعية فى تحقيق الأهداف التى نظرت لها ، هو أمر وارد الحدوث فى المجتمع المسلم ، إلا أن فلسفة الإعلام الإسلامي تتفوق على فلسفات الإعلام الوضعية فى كوفها تمتلك آلية من آليات الرقابة على هؤلاء المتحكمين فى أمور هذه الوسائل ، يمكن أن تجعلهم لا يحيدون فى استخدامها عن الإطار المرسوم لها فى خدمة الإسلام و المجتمع المسلم قيد أنملة . هذه الآلية هى الرقابة الإلهية و إن كان هذا قد يجعل فلسفة الإعلام الإسلامي تتهاون فى المطالبة باتخاذ الاحتياطات المكنة للتصدى لأى انحراف من قبل هؤلاء المسيطرين على وسائل الإعلام فى المجتمع المسلم يخرج بهذه الوسائل عن المهام المنوطة بها فى إقامة مجتمع الاستخلاف .

الفصلكثالث وظائف وسائل الإع م

#### تمهيــــد:

ذكرنا - سلفاً - أن فلسفات الإعلام الوضعية لا تعدو أن تكون وسائلا فكرية تنظر للكيفية المثلى التي يمكن لوسائل الإعلام أن تسهم خلالها في تحقيق غايات النظرية الاجتماعية التي أفرزها . ,ولما كانت النظريات الاجتماعية الوضعية تتبنى غايات متباينة - رغم إلها لا تخرج في النهاية عن غايات الكوزمولوجيا العلمانية - فقد كان من الطبيعي أن تتباين طروحات الفلسفات الإعلامية - تبعاً لهذا التباين - حول ما ينبغي أن تضطلع به وسائل الإعلام من وظائف يمكن خلالها الإسهام في تحقيق هذه الغايات ، وان تتباين - تبعاً لتباين هذه الوظائف - التصورات التي تطرحها هذه الفلسفات حول الكيفية التي يمكن خلالها لوسائل الإعلام الاضطلاع هذه الوظائف .

و يستعرض هذا الفصل طروحات فلسفات الإعلام عن هذه الوظائف والآليات التى وضعتها كل فلسفة لضمان اضطلاع وسائل الإعلام بهذه الوظائف ، وما تحقق من هذه الوظائف فى أرض الواقع . وذلك من خلال ثلاثة مباحث هى :

- وظائف وسائل الإعلام في فلسفتي الإعلام الحر.
- وظائف وسائل الإعلام في فلسفتي الإعلام الموجه.
- وظائف وسائل الإعلام في فلسفة الإعلام الإسلامي.

## الهرحث ا.ول وظئفوسكل الإعلافك سُفت ً الإعلام للحر

# المطلب الأول ويضال الإعلام الإعلام الإعلام الإعلام الإعلام ويضال الإعلام الإع

تشكلت فلسفة الإعلام الليبرالى حول الدور الذى يمكن لوسائل الإعلام أن تسهم خلاله في تحقيق غايات المجتمع الليبرالى على ضوء التصور الذى وضعه الفكر الاجتماعى لما ينبغى أن تكون عليه العلاقة بين الإنسان والدولة ، والذى رأى أنه السبيل الأمثل لتحقيق هذه الغايات

وعلى ضوء هذا التصور ، وعلى ضوء المقدمات التى انبنى عليها ، عملت فلسفة الإعلام الليبرالى على تحديد الوظائف التى يمكن لوسائل الإعلام الاضطلاع بها للقيام بهذا الدور ، وسبل إلزام وسائل الإعلام بها . وفيما يلى نعرض لهذه الوظائف ، وسبل إلزام وسائل الإعلام بها ، وما تحقق منها فى أرض الواقع فى ضوء الإطار الذى رسمته فلسفة الإعلام اليبرالى الأدائها والذى عرضنا له فى الفصلين السابقين .

#### أولا – وظائف وسائل الإعلام في المجتمع الليبرالي:

تعترف الفلسفة الليبرالية بست وظائف لوسائل الإعلام هي : التنوير العام ، خدمة النظام السياسي ، خدمة النظام الاقتصادى ، المحافظة على الحقوق المدنية ، الحصول على الربح، الترفيه ، ولا تكون الوسيلة الواحدة مسئولة عن كل ذلك - بالطبع - ولكنها وظائف جميع وسائل الإعلام (١)

#### □ – التنوير العام:

يجمع المفكرون على أن التنوير العام من الوظائف الكبرى للصحافة . ومنذ عصر ملتون يرى الليبراليون الصحافة شريكا مهما في البحث عن الحقيقة (٢) وذلك من خلال قدرها على

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> F.S.Siebert , T. Peterson , and W . Schramn , op .cit ,p 51

<sup>-</sup> P.Parney , and D . Nelson , " the Worlds Regions and Journalism : in North American , J . C . Merrill , op.cit,p337  $\,$ 

<sup>(</sup>٢) وليام ل ريفرز و " آخرون " مرجع سابق ص 106

عرض مختلف الآراء والمعلومات فى سوق حرة ومفتوحة أمام الجميع وخلال هذا السوق فان الرأى الحائب سوف يتغلب فى النهاية على الرأى الخاطئ (١)

ومقابل هذا الواجب الملقى على عاتق الصحافة فى الوصول إلى الحقيقة كان من الطبيعى أن يمنح الفكر الإعلامي الليبرالي الأفراد حريات واسعة فى التعبير عن آرائهم دونما قيد أو رقابة

#### □ – خدمة النظام السياسي:

يضع الفكر الليبرالى مسئولية كبيرة على كاهل كل من الفرد والصحافة فى إقامة الحكم الديمقراطى . وحتى يمكن للفرد أن ينعم بحكم ديمقراطى سليم ينبغى له أن يعى المشكلات والقضايا التي تواجه الدولة التي يحيا فى ظلالها (٢) وكذلك حلولها ونتائجها المحتملة .

وهنا يأتى دور الصحافة متمثلاً فى تزويد الناس بالمعلومات والأفكار التى يحتاجون إليها لاتخاذ قرارات سليمة هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى تعد وسائل الإعلام أداه مهمة من أدوات توفير رجع الصدى للحكومة حول القرارات والسياسات التى اتخذها ، ومعرفة مدى تأييد الجماهير ها ، وتبين مواضع رضا الجماهير وتدعيمها ، ومواضع انتقاداها وتلافيها .

#### □- المحافظة على الحريات المدنية :

تنبثق هذه الوظيفة بشكل تلقائى من الوظيفة الثانية ، ذلك أن فكرة الاستقلال الذاتى للفرد تقع فى صلب النظرية الليبرالية ، وقد عبر جون ستيوارت مل عن هذه الفكرة بقوله " إن الحرية الوحيدة التى تستحق الاسم هى السعى وراء مصلحتنا بطريقتنا الخاصة ، ما دمنا لا نحاول حرمان الآخرين من حرياقم أو نعوق جهودهم للحصول عليها . وكل فرد هو الحارس الأمين على صحته الجسدية والعقلية والروحية. وإذ يسعى كل فرد وراء مصلحته الخاصة بطريقته الخاصة . وإذ يطور قدراته بحرية ، فان ذلك يؤدى فى نظر الليبراليين عامة - إلى إثراء المجتمع (٣) .

غير أن حرية الفرد مهددة من قبل العدو الرئيسي والتقليدي للحرية وهي الحكومة ، وحتى في المجتمعات الليبرالية يمكن لأصحاب المناصب أن يستخدموا سلطتهم بطريقة خطيرة

<sup>(</sup>١) عبد اللطيف حمزة ، الإعلام له تاريخه ومذهبه ، ص 120

<sup>(</sup>٢) ويتطلب ذلك إعطاء الصحافة الحق في الاقتراب من المعلومات الحكومية و إلا اصبح حق النشر على حد تعبير برناردشوارتز حقاً فارعاً .

<sup>-</sup> B . schwartz , *Constitutional Issues : Freedom of the Press* (New York: Facts On file, p.30

<sup>(</sup>٣) وليام ريفرز و'' آخرون ''، مرجع سابق، ص106

ومتقلبة ، ومن ثم فان الليبراليين يسندون للصحافة مهمة مراقبة الحكومة باستمرار ، والقيام بدور الديدبان الذي يحذر الجمهور كلما تعرضت حرياته الشخصية للخطر (١).

وقد عبر توماس حيفرسون عن هذه النقطة بوجه خاص حينما كتب في 000 يقول (إن موظفى كل حكومة يميلون إلى التحكم بمشيئتهم في حرية ناخبيهم وممتلكاهم وحينما تكون الصحافة حره، وكل شخص يستطيع القراءة، يكون كل شئ في أمان (٢) وقد كتب بعد ذلك بسنوات (إن المراقبة القوية للموظفين العموميين واستجواهم أمام محكمة الرأى العام، تؤدى إلى الإصلاح وبغير ذلك لابد وان يتم الإصلاح الاقتصادى (فالصحافة إذن ينبغى إلا تحمى حريتها فقط و إنما حرية المواطنين جميعاً (٣)

#### 🗆 - خدمة النظام الاقتصادي :

وذلك من خلال:

- نشر أخبار الأحداث التى تقع فى عالم التجارة والصناعة والزراعة وهناك صحف متخصصة فى هذه الجالات تعطى لقرائها الأفكار والأخبار والتطورات الجديدة فى عالم الاقتصاد ، كل فى التخصص الذى يهتم به كما تعطى الحرف والمجالات العامة كمية ضخمة من الموضوعات حول الشئون الاقتصادية والتجارية (٤٠).

- الإعلان ويعد وظيفة أساسية من وظائف الصحافة القائمة على حرية المشروع ، فهو يقدم خدمة أساسية للأفراد الذين يريدون شراء شئ ما ، أو يبيعون شيئاً ، أو يبحثون عن وظيفة. باختصار هو وسيلة مهمة الإقناع الأفراد بشراء سلعة أو خدمة (٥)

والصحافة إذ تعمل ذلك تقوم بالإسهام فى تحقيق مستوى عال من الاستهلاك وتساعد على تشجيع الإنتاج المتنوع والتنافس الاقتصادى. كما تساعد على توفير الأسعار المناسبة لصالح المستهلك (٦).

انظر كذلك:

- J. Whale  $\mbox{,} \textit{Journalism and Government}$  ( London : Macmillan , 1972 ) P . 28

(٢) وليام ل . ريفرز و " آخرون " ،مرجع سابق ، ص 107

(٣) نفس المرجع ،ص107

(٤) المرجع السابق ، ص 109

– P. P. Arney and , D. Nelson , op. cit, P  $310(\circ)$ 

(٦) وليام ل. ريفرز و" آخرون " ، مرجع سابق ، ص 108

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص 106 ،

#### □-الترفيه:

لم تهتم الفلسفة الليبرالية إلا قليلاً بالوظائف الترفيهية لوسائل الإعلام . حقيقة أن الترفيه هو أحد الوظائف الاجتماعية الست التى تنسب إلى الصحافة ، ولكن لم تقدم تعليلاً فكرياً للترفيه على نحو خدمة النظام السياسي أو الاقتصادي .ويبدو إنها أدرجت الترفيه ضمن الوظائف لمجرد أن الصحافة كانت تقوم دائماً بالترفيه (۱) فالمتأمل في مضمون وسائل الإعلام يجد أن المواد الترفيهية تكاد تكون ابرز الأنشطة التى تقوم بها وسائل الإعلام الجماهيرية ولو من ناحية حجم الوقت الذي يخصصه الناس للقراءة والمشاهدة والاستمتاع (۲) ويذهب عالم الاجتماع روبرت ا بارل إلى أن وجود الصحف بشكلها الحديث ، إنما يرجع فقط إلى ما اكتشفه لفيف من الناشرين منذ النصف الأول من القرن التاسع عشر ، من أن الناس يفضلون الأخبار على مقالات الرأى ، وأفحم يفضلون الترفيه على التثقيف (۳)

وتتخذ الوظيفة الترفيهية لوسائل الإعلام في هذه الفلسفة – وفي باقى فلسفات الإعلام الوضعية – طابعاً مختلفاً عما هي عليه في فلسفة الإعلام الإسلامي ، سواء في طبيعة الدور الذي تؤديه هذه الوظيفة في تلك الفلسفات ، والذي يتسم بالضخامة والأهمية .. لكونه يساهم في تحقيق جانب هام من جوانب الغاية التي يسعى إليها أبناء المجتمعات العلمانية ، والتي تنحصر في تحقيق السعادة في حيز هذه الدنيا ، أم سواء في طبيعة المواد التي تقدم من قبل وسائل الإعلام تحت مظلة هذه الوظيفة ، والتي لا تتورع خلالها عن تقديم الجنس والفضائح والإثارة .. وأي مادة يمكن أن تؤدي دوراً في هذا الصدد ، طالما لا تخترق في ذلك الحدود المرسومة لها في المجتمعات العلمانية والتي عرضنا لملامحها سلفنا .

أما فى فلسفة الإعلام الإسلامى فإن هذه الوظيفة لا يقف دورها عند حد الترويح عن نفس مؤمنه ليعينها على مواصلة الإطلاع بمهامها الإيمانية ، ولا تتخطى أى مادة من المواد التي تقدم فى هذا الصدد أى حد من حدود أخلاقيات الشريعة الاسلامية .

#### 🗆 - الربح :

تعطى الأفكار الاقتصادية حول الاقتصاد تبريرا قوياً لهذه الوظيفة. فوفقاً للنظرية الليبرالية يمكن فقط للصحافة الحرة التي تعمل فى ظل المشروعات الخاصة كما يتصورها الليبراليون التقليديون ، أن تقوم بتنوير الجماهير ، وخدمة النظام السياسي والنظام الاقتصادى

(٢) دونالد ر . براون ، " وسائل الإعلام الترفيهيه في العالم الغربي " ، في ل . حون مارتن ، اجوجرفر شودر ، مرجع سابق ص265

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص 323

<sup>(</sup>٣) وليام ل . ريفرز ، و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص ص315 316

، والمحافظة على الحقوق المدنية . فالصحافة الحرة وحدها ، والتى لا تدين بفضل للحكومة ، أو لأى جماعة فى المجتمع . هى التى تستطيع أن تخدم قضية الحقيقة و فى نماية الأمر حقوق الإنسان ، والصالح العام . ولكى تكون الصحافة حرة فى تقديم الآراء والمعلومات دون خوف ، يجب أن تكون مشروعاً تجارياً خاصاً ومستقلاً (١)

#### سبل إلزام وسائل الإعلام بالاضطلاع بهذه الوظائف:

السبيل الأساسى لضمان اضطلاع وسائل الإعلام بهذه الوظائف هو الإطار الذى وضعته هذه الفلسفة لكيفية ممارسة هذه الحرية والذى عرضنا له في الفصلين السالفين .

ورغم أن هذا الإطار يوفر لوسائل الإعلام البيئة الملائمة لاضطلاع وسائل الإعلام بهذه الوظائف ، وذلك من خلال تصديه لإزالة شتى المعوقات الخارجية التى تحول بين وسائل الإعلام وبين الاضطلاع بهذه الوظائف ، إلا أنه لم يعمل على وضع آليات تلزم هذه الوسائل بالاضطلاع بهذه الوظائف إذا حدث وقصرت فى أدائها أو أداء بعضها (٢) واكتفت فلسفة الإعلام الليبرالى فى هذا الصدد بالاعتماد على آليات الإلزام الذاتية التى رأت ألها تضمن بشكل كاف اضطلاع وسائل الإعلام بهذه الوظائف ، ولم تسمح لأى جهة خارجية بالتدخل بالإزامها بهذه المسئوليات ، لاسيما الحكومة التى هى عدو الحريات الأول . وهذه الآليات هى

أ - رغبة وسائل الإعلام في تحقيق الربح: ذلك أنه حينما يعمل الناشر أو الإذاعي لكسبه الشخصي فإنه يعطى للمجتمع - كما لو كان عن قصد وتدبير نوع الوسيلة التي يريدها ويحتاج إليها - وقياساً على أفكار آدم سميث الاقتصادية يمكن القول. أن المساعدة في الوصول إلى الحقيقة مصلحة عامة ، وكشف الحقيقة يحتاج إلى العديد من الأفكار والكثير من المعلومات ، وما انشره لكسبى ال شخصي يخدم قضية الحقيقة و من ثم يخدم الصالح العام

وهكذا عندما يسعى الناشر لخدمة مصلحته الشخصية في تحقيق الربح فانه يعطى – كما لو كان على قصد وتدبير – نوع الصحيفة التي يريدها الجمهور ويحتاج إليها وقد عبر ذلك "

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص107

<sup>(</sup>٢) فالنظرية الليبرالية تفترض أن الحصول على كل المعلومات الجديدة نتيجة طبيعية للسوق الحرة المفتوحة للمعلومات . و لم تقدم أى ضمان لتدفق المعلومات إذا شاء الأفراد أن يصمتوا .

\_ وليام ل . ريفرز و'' آخرون '' ، مرجع سابق ،ص 121

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص 108

جورج سو كوليسكى" ذات مرة بقوله : "إن معركة التوزيع تصبح معركة من اجل الحقيقة الدري

جـ أَخْلَقْبِةُ الْإِنْسَانُ وَعَقْلَابِيْتُهُ: وَعَثْلُ عَنْصَرَ الْإِنْقَاذُ فَى النظرية الكلاسيكية ، حيث يعتقد الليبراليون أن كون الإنسان كائناً أخلاقيا ، فان سعيه لتحقيق الربح إذا لم يتمخض عن صحافة مسئولة تتحمل الالتزامات التي يطلبها المجتمع ، فان هذا الإحساس الأخلاقي الفطرى سوف يدفعه في النهاية إلى إيجاد تلك الصحافة المسئولة (٢) ولهذا فليست هناك حاجة لفرض المسئولية مقابل الحرية لان الناشرين سوف يتحملونها ذاتياً (٣) كما أن كون المستقبل كائناً عاقلاً سوف يجعله يسعى لإدراك الحقيقة التي توجد بين الأفكار المتلاطمة في ساحة السوق الإعلامية الحرة . وسوف يمكنه من الفصل بين الحقيقة والكذب ، وبين الحسن و الردىء (٤)

جـ عملية التصحيح الذاتى: وإذا حدث ولم يسع الناشر أو الإذاعى لخدمة قضية الحقيقة سواء بدافع الربح ، أو بدافع حاسته الأخلاقية فان عملية التصحيح الذاتى سوف تعمل فى النهاية على انتصار الحقيقة فإذا ما حدث وسعى البعض إلى خدمة أهداف وضيعة من نشر بعض الموضوعات فى وسائلهم الإعلامية فان النظام التنافسي الذي يتيحه تعدد الأصوات والسوق الحرة المفتوحة للأفكار والمعلومات سوف يجعل الحقيقة تنتصر فى النهاية ،فما يسعى البعض لحذفه يسعى "آخرون" لنشرة ، والخطاء الذي يرتكبه صحفي يصححه صحفي آخر ، والأكذوبة التي يسوقها محرر يصوبها محرر آخر ، ومحاولة خدمة قضية خاصة تكشفها صحيفة أو وكالة أنباء منافسة (٥٠) . وفي النهاية سوف ينتصر الحق والصواب على الزيف والبهتان وقد يبدو الكذب منتصراً مرحلياً ، ولكن إذا لم ترجح الحكومة كفه على أخرى . فان الحقيقة لابد

#### تقويم أداء وسائل الإعلامي في المجتمع الليبرالي :

(١) وليام ريفرز و" آخرون "، موقع سابق ، ص 108

(٢) نفس المرجع ، ص108

F.S.Siebert, T.Peterson. and W.schramm, op.cit, p,4 (\*)

- lbid, p 77 : نظر:

- P.M. Sandman, et al., p. 168

(٥) انظر وليام ل . ريفرز و" آخرون " ، مرجع سابق ، ص 108

(٦) وليام ل . ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق ، ص 95

الواقع أنه لا يمكن نكران الدور المهم التى لعبته الصحافة فى المجتمع الليبرالى فى تنوير الرأى العام فى الكثير من القضايا والإسهام فى الحفاظ على حريات الأفراد المدنية ، وفى إتاحة الفرصة أمام الأفراد للتمتع بالحريات السياسية . كما انه لا يمكن إنكار الدور الذى لعبته فى خدمة النظامين السياسي والاقتصادى . غير أن اضطلاعها بالأدوار المنوطة بحا فى هذه المناحى ، شابه الكثير من اوجه القصور وقد اجمل "تيودر بترسون" (١) أهم جوانب القصور التى شابت أداء وسائل الإعلام فى المجتمع الليبرالى فى ظل سيادة الفلسفة الإعلامية التقليدية ، بصورة أعاقت وسائل الإعلام عن أداء وظائفها على النحو المرجو فى عدة نقاط هى :

- - ألها وضعت نفسها فى خدمة الأهداف الرأسمالية الكبيرة وكثيراً ما سمحت للمعلنين بالتدخل فى توجيه سياسة التحرير والمادة التحريرية فيها .
    - أنها قاومت التغيير الاجتماعي
    - ألها كثيراً ما أضفت اهتماماً مبالغاً فيه على الأمور التافهة والمثيرة أثناء تغطيتها للأحداث الجارية ، وان كثيراً من أبوابها الترفيهية يفتقر إلى تقديم شئ ذى مغزى
      - أنها عرضت الأخلاق العامة للخطر
      - أنها انتهكت خصوصية الأفراد دونما سبب مقنع
- ان هناك طبقة اجتماعية وحيدة تتحكم فيها ، هى طبقة أصحاب الأعمال الاحتكارية . وقد أصبح من الأمور البالغة المشقة دخول أناس جدد إلى عالم صناعة الصحافة مما عرض السوق الحرة للأفكار والمعلومات لخطر داهم .

وبالإضافة لهذه الانتقادات هناك أيضاً عدد آخر من الانتقادات التي وجهة لأداء وسائل الإعلام لمهامها لعل أهمها :

- ألها وقعت في تجاوزات واضحة في اضطلاعها بالدور المهم المنوط بها في الرقابة على أعمال الحكومة ، ولم تمتم إلا بنشر الأخبار السلبية ولم تقم بدور الوسيط ما بين الهتاف des adCheer lea وما بين خصومتهم Adversary
- العامة لتحقيق المصالح العامة الكثر من استخدامها لتحقيق المصالح العامة (7) ، ثما اضعف من ثقة العامة فيما تنشره (7)

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Shramm, op. cit, pp..,78,79 (1)

<sup>(</sup>۲) حسن عماد مكاوى ، مرجع سابق ، ص 180

<sup>(</sup>٣) محمد احمد البادي ، مرجع سابق ص 152

– أن قدرتما على توفير التعددية والتنوع في الأخبار والآراء والمعلومات أصبحت محدودة في ظل أوضاعها الاحتكارية (١)

- إن التنافس فيما بين الصحف لم يعد يهدف إلى خدمة القارئ ، وإنما لشرائه واستخدمت في إغراء القارئ طرقاً لا يرضاها عقل ولا تقبلها كرامة ، ساعدها على ذلك رغبة الجماهير في التعرض للمواد المثيرة والمسلية والممتعة .

وفي ظل هذه الانتقادات كان من الطبيعي أن يسعى الفكر الإعلامي الغربي إلى طرح بديل فكري يحاول أن يتلافى هذه الانتقادات ، وهو ما تمخض في طروحات فلسفة المسئولية الاجتماعية .

# المطلبالثين وللمطلب المطلب المطلب الإعلام والمستعلق المستعلق المستعلق المستعلق المستحددة المستح

#### نظرة الفلسفة الجديدة لوظائف وسائل الإعلام:

لم تطلب فلسفة المسئولية الاجتماعية من وسائل الإعلام الاضطلاع بوظائف مغايرة لتلك الوظائف التي تبنتها الفلسفة الكلاسيكية ، والتي عرضنا لها في المطلب السابق ، غير إلها لم ترض عن تفسير بعض ملاك وسائل الإعلام والإعلاميين لهذه الوظائف . كما إلها لم ترض عن الطريقة التي عملت وسائل الإعلام بها على الاضطلاع بهذه الوظائف خلالها (١) فقد قبلت الفلسفة الجديدة دور الصحافة في خدمة النظام السياسي وفي تنوير الجماهير ، وفي حراسة الحريات المدنية ، إلا إلها رأت أن أداء الصحافة لهذه الوظائف كان قاصراً . كما ألها قبلت دور الصحافة في خدمة النظام الاقتصادي غير ا ألها لم تعط هذه الوظيفة الأولوية على وظائف أخرى مثل تدعيم العمليات الديمقراطية وتنوير الجماهير . كما قبلت دور الصحافة في تزويد الجماهير بالمواد الترفيهية ولكن اشترطت أن يكون الترفيه جيداً كما ألها أيدت حاجة الصحف كمؤسسات للتمويل الذاتي ، ولكنها لم توافق على السبل التي تتبعها بعض الصحف لتحقيق ذلك (٢)

وحتى يمكن تلافى السلبيات التى شهدها الواقع الإعلامى وتحسين أداء وسائل الإعلام بالصورة التى تمكن من الاضطلاع بالوظائف المرجوة على اكمل وجه ، عملت الفلسفة الجديدة على مطالبة وسائل الإعلام والعاملين بها – وبشكل صريح وليس ضمنياً كما كان الحال فى الفلسفة التقليدية - بتحمل عدد من المسئوليات (الالتزامات) لإنجاز هذه الوظائف على النحو المرجو .وقد تأثرت هذه الفلسفة فى تحديدها لهذه المسئوليات وسبل إلزام وسائل الإعلام بها بعدة عوامل هى:

- التغيرات التى طرأت على نظرة الفكر الليبرالى لطبيعة الإنسان وطبيعة الحقيقة وطبيعة الدولة وما ينبغي أن تكون عليه طبيعة العلاقة بين الإنسان والدولة

- التطورات الهائلة التي شهدها صناعة الإعلام ، وبروز وسائل إعلامية جديدة ذات قدرات تأثيريه عالية

F. S. Siebert, T. Peterson, and W. Shramm, op. cit, p.14 (7)

<sup>(</sup>١) وليام ل . ريفرز ، و" آخرون " ، مرجع سابق ص 111

- المساوئ التي ترتبت على تطبيق الإطار الذى وضعته فلسفة الإعلام الليبرالي لأداء وسائل الإعلام للوظائف المرجوة منها في أرض الواقع

ورغم إن المسئوليات التى طالبت الفلسفة الجديدة وسائل الإعلام بتحملها موجهة أيضا للإعلاميين العاملين فى هذه الوسائل إلا أن الفلسفة الجديدة طالبت هؤلاء الإعلاميين الالتزام بعدد من الأخلاقيات أثناء تأديتهم لعملهم الإعلامي

وفيما يلى نعرض هذه المسئوليات ثم نليه باستعراض أهم هذه الأخلاقيات: أ-المسئوليات التي ينبغي على وسائل الإعلام تحملها:

طالبت لجنة حرية الصحافة – التي نظرت للفلسفة الجديدة وسائل الإعلام – بتحمل عدد من المسئوليات كضرورة للمساهمة في تحقيق أهداف المجتمع الليبرالي هذه المسئوليات هي

□ – إعطاء تقرير شامل وصادق وذلك لأحداث اليوم في سياق يعطى لها معنى: ويعنى طلب اللجنة هذا ، أن وسائل الإعلام ينبغى تكون دقيقة ،ولا تكذب و أول حلقة في سلسلة المسئولية تتمثل في الصحفى الذي يعد المصدر الأول للخبر وهذا الصحفى ينبغى أن يكون ماهراً وكفئا وعليه أن يلجأ إلى المصادر الأكثر دقه وان يختار الموضوعات الجديرة الكتابة عنها كما أن عليه أن يعمل على تصنيف الحقائق كحقائق والآراء كآراء وان يفصل بينهما بقدر الإمكان وان كان هذا الأمر مهما في الأخبار المحلية فانه اكثر أهميه في الأخبار الدولية . ذلك لان معرفة السياسات الخارجية أمر محبب لغالبية الشعوب ومن ثم فهناك مسئولية تتمثل في صياغة الأخبار الخارجية بشكل اكثر دقة ويمكن من استيعابها بسهوله 00 انه لم يعد كافيا أن تروى الواقعة بصدق ولكن من الضرورى أن تذكر الحقائق المتعلقة بالواقعة (١) حتى يمكن الإحاطة بجميع ملابساها و فهما فهماً متكاملاً وليس فهماً مبتوراً .

2- العمل كمنبر لتبادل التعليق والنقد: بمعنى أن تعمل وسائل الإعلام كمنبر لتبادل التعليق والنقد هو أن تعتبر هذه الوسائل نفسها بمثابة وسائل عامة فى النقاش والحوار العام وان كان من غير الممكن أن تنشر وسائل الإعلام كل الأفكار التى تصل إليها إلا ألها ينبغى أن تلتزم بنشر الأخبار المهمة التى تخالف توجهاتما دون أن تتخلى عن حقها فى اتخاذ موقف لها (٢).

وتكمن العلة التى تقف خلف مطالبة اللجنة لوسائل الإعلام بالعمل كمنبر لتبادل التعليق والنقد فى تركيز ملكية وسائل الإعلام فى يد اقل فاقل بحيث أصبح المواطن الفرد يجد سبيله إلى

Commission on Freedom of the Press, op. cit,pp..21,23 (1)

lbid ,p.23,24 (Y)

وسائل الإعلام بصعوبة متزايدة . لذا فان وسائل الإعلام ينبغى أن تتحمل مسئولياتها في نشر مختلف وجهات النظر التي يدونها لن تجد وجهات النظر هذه سبيلها للتداول العام (١)

البراز صورة ممثلة فعلاً للجماعات الشرعبة في المجتمع : وهنا يجب على وسائل الإعلام أن تصور جميع الفئات الاجتماعية بدقة وان تكون الصور والأفكار والمعلومات التي تطرحها هذه الوسائل وتؤكد عليها ممثلة لكل هذه الجماعات المتنوعة التي يتكون منها المجتمع كما هي في الواقع ولا يعنى ذلك الاقتصار على نشر ما يتعلق بهذه الجماعات عدم التعرض لنشر نقاط ضعفها وعيوبها فذلك ينبغي أن يؤخذ في الاعتبار مثله مثل نشر قيمها وطموحاتها وصفاتها البشرية . وتعتقد اللجنة انه إذا ما تعرف الناس على الحقائق الداخلية لحياة جماعة ما فسوف يتكون لديهم بالتدرج فهماً واحتراماً حقيقيين لها (٢)

4- عرض وتوضيم أهداف المجتمع وقيمه: هناك مسئوليه واضحة ملقاة على عاتق وسائل الإعلام قبل المجتمع وقيمه، ووسائل الإعلام سواء أرادت أم لم ترد تسهم بشكل أو بآخر بما تنشره عن الإخفاقات والإنجازات كل يوم في توضيح هذه الأهداف والقيم أو في التعتيم عليها. ولا يعني هذا أن اللجنة تطالب وسائل الإعلام بتحوير الحقائق وإثارة العواطف حولها لخلق صورة وردية ،وإنما تطالب بتغطية واقعية للأحداث ، والقوى التي تعمل ضد أهداف المجتمع وكذلك القوى التي تعمل لصالحها.

وينبغى أن تدرك وسائل الإعلام أن عليها أن تتحمل مسئولية - مثل تلك التى يضطلع بها المربون - فى بيان وتوضيح المثل العليا التى يسعى إليها المجتمع ، لكونها واحدة من اقوى الوسائل التعليمية فى هذا الصدد (٣)

□ - تقديم المعلومات كاملة : من الواضح أن كمية المعلومات التي يحتاجها المواطنين في المجتمع الحديث اكبر بكثير من كمية المعلومات التي كان يحتاجها في أي وقت مضى . رغم أن المواطن لا يستخدمون دائماً جميع المعلومات التي يحصلون عليها . إلا أن نشر الأخبار والآراء على نطاق واسع أمر ضروري بالنسبة للحكومة التي نقيم حكمها على الرضا . كما أن توفير المعلومات للجميع ضرورة في المجتمع الديمقراطي الذي تتغير فيه القيادات بكثرة وبحرية ، بحيث قد يجد أي مواطن نفسه في يوم ما في موقع المسئولية ولدية سلطة اتخاذ القرار (ئ)

(١) وليام ل . ريفرز ، و" آخرون " ، مرجع سابق ص 117

Commission on Freedom of the Press, op. cit, pp..26,27 (7)

lbid ,pp. .27 ,28 (r)

Commission on Freedom of the Press, op. cit, p.28 (٤)

# ب - الواجبات الأخلاقية التي يجب أن يلتزم الإعلاميون بها :

طالب الفكر الإعلامي الجديد الإعلاميين - وبشكل صريح - مراعاة عدد من القواعد الأخلاقية أثناء ممارسة العمل الإعلامي .وقد اضطلعت مواثيق الشرف التي وضعتها الاتحادات الإعلامية ، والدساتير الأخلاقية للإذاعة والتلفزيون (١) مهمة تحديد أهم هذه القواعد وطالبت الإعلاميين أن يتخذوا منها معياراً لقياس أدائهم الإعلامي على هداها ومن أهم هذه الوجبات الأخلاقية :

الموضوعية: وذلك من خلال السعى لتحقيق المعالجة غير المنحازة أو التناول غير العاطفي للقضايا المثيرة للجدل ، وعرض شتى وجهات النظر

□-الأمانة: وتتطلب التحرر من أى التزام قبل أى جهة ذات مصلحة الالتزام إلا قبل الجمهور في معرفة الحقيقة وبذلك يكون أمينا في تحمل مسئوليته قبلهم

3- الصدق والدقة: من خلال تحرى الحصول على البيانات والمعلومات أو الآراء الصادقة من مصادرها الأساسية، وتقديم المعلومات كاملة كما ينبغى على كتاب المقالات والتحليلات والتعليقات التمسك بنفس مبادئ الدقة في الحقائق التي يتناولونها مثلما يفعل بشأن القصص.

وتتطلب الدقة الحصول على المعلومات الموثقة ، ومن مصادرها الأساسية ، كما تتطلب الاعتراف بالأخطاء والعمل على تصحيحها بسرعة وفي مكان بارز في الصحيفة (٢).

□ الإنصاف: فعلى الإعلاميين في جميع الأوقات أن يظهروا الاحترام اللائق بكرامة الناس الذين يقابلونهم ، وخصوصياتهم وحقوقهم ورفاهيتهم. وذلك أثناء عملية جمع الأخبار ونشرها وذلك من خلال:

(١) انظر نمازج لهذه القواعد في :

- جون ل . هاتلنج ، أخلاقيات الصحافة: مناقشة علمية للقواعد الأخلاقية للصحافة كما دونتها جمعية رؤساء تحرير الصحف الامريكية، ترجمة : كمال عبد الرءوف ، ( القاهرة : الدار العربية للنشر والتوزيع ، ب ت ) ص ص ، 111، 140

- W.L . Rivers , The Mass Media , 2 nd edition (New York : Harper and Row , Publishers , 1981 ) PP..600,605

(٢) المرجع السابق، ص139

أنظر أيضا: - حسن عماد مكاوى، "نظرية المسئولية الاجتماعية وممارسة العمل الإخبارى " مجلة بحوث الطر أيضا: - حسن عماد مكاوى، "فجلة بحوث الاتصال، عدد 9 (جامعة القاهرة: كلية الإعلام، يوليو 1993 )ص ص236،238.

- عدم نشر أى الهامات غير رسمية تؤثر في سمعة أو كرامة أى شخص.
- عدم محاولة انتهاك حق الشخص في الاحتفاظ بحياته الخاصة بعيدا عن الأخبار.
  - عدم نشر التفاصيل غير اللائقة في موضوعات الدعارة والجريمة  $^{(1)}$  .

هذا بالإضافة إلى عدد كبير من الإرشادات الأخلاقية التي تمكن الإعلامي إن التزم بها من الاضطلاع بمسئولياته على النحو الأمثل.

# آليات إلزام وسائل الإعلام بمسئولياتما قبل المجتمع:

رغم أن فلسفة المسئولية الاجتماعية لم تحبذ الاستنجاد بالحكومة لإجباره وسائل الإعلام على تحمل مسئولياتها إلا في حالة الضرورة القصوى (٢)، ولم توافق على تدخلها في شئون وسائل الإعلام إلا فيما يتعلق بوسائل الإعلام الإلكترونية وبضوابط محددة، ورغم ألها رأت أن وسائل الإعلام ينبغى أن تتحمل هذه المسئوليات تحملاً قائما على التعاقد الواقع بينها وبين المجتمع والذي يضمن لها المجتمع خلاله الحرية الإعلامية مقابل قيامها بسد حاجته إلى المعرفة والرأى. إلا أن هذا لا يعنى أن هذه الفلسفة الجديدة لم تسع إلى التماس بعض الآليات التي يمكن خلالها إلزام هذه الوسائل بمسئولياتها إذا ما أخلت بها. ومن هذه الآليات ما ظهر مع الإرهاصات الأولى لهذه الفلسفة ومنها ما نادت به لجنة حرية الصحافة التي اكتمل بناء هذه الفلسفة على يديها. وهذه الآليات وبشيء من الإيجاز هي:

□ – دسانير العمل: ظهرت دساتير العمل، التي تستهدف تشجيع الممارسات الإعلامية المسئولة، على يد بعض المنظمات الخاصة "الاتحادات الإعلامية" مثل "المجتمع الأمريكي لمحرري الصحف، مجتمع الصحفيين المحترفين، جمعية رؤساء تحرير الصحف الأمريكية (٣)

كذلك استهدفت دساتير العمل ، التى وضعتها الاتحادات الإذاعية ، توضيح المسئوليات الأخلاقية التى ينبغى الالتزام بها فى ممارسة العمل الإذاعى. وطالبت من الإذاعة العمل فى جميع الأحوال لصالح الجمهور وراحته وتلبية احتياجاته وعكست هذه الدساتير النظرة الجديدة فى الفكر الاجتماعى الليبرالى إلى طبيعة الإنسان ككائن ليس عقلانيا تماما فى سلوكه وانه شديد القابلية للفساد الأخلاقي. ومن ثم اهتمت بالتوصية بعمل البرامج التى ترقى

<sup>(</sup>١) حون ل. هاتلنج، مرجع سابق، ص ص134،135.

<sup>(</sup>٢) وذلك في حالة فشل تنظيم الصحافة نفسها تنظيما ذاتيا وفشلها في الاضطلاع بالدور المنوط بما.

<sup>(</sup>٣) أنظر: حسن عماد مكاوى، أخلاقيات العمل الإعلامي ، مرجع سابق، ص144.

الأخلاق العامة وتراعى المعايير المقبولة للذوق السليم ليس فى هذه البرامج وحدها وإنما فى الاعلانات أيضا(١)

□ - مجالس الصحافة: وهى منظمات تطوعية تسعى إلى تحسين أداء الصحافة ووسائل الإعلام الأخرى. ودراسة الشكاوى المتعلقة بالممارسة الإعلامية. وهى تسمح للناس بأن ينتقدوا أداء وسائل الإعلام بدون تهديد رسمى أو قانوين لهذه الوسائل (٢٠) كما أن لمجالس الصحافة مهمة أخرى تتمثل فى حماية وسائل الإعلام من التأثيرات الضارة الواقعة عليها من قبل المجتمع أو السلطات الحاكمة. كما ألها تقوم بفض التراعات بين الصحفيين وبين أصحاب الصحف (٣٠).

وقد كان أول ظهور لمجالس الصحافة في عام 1916 في السويد عندما تشكلت هيئة أطلق عليها "اللجنة العادلة للصحافة" ثم تبعها ظهور عدد من الهيئات المشابحة في الدول الأوروبية (4).

وقد أوصت "لجنة حرية الصحافة" بإقامة هيئة جديدة للتقييم ، وتقديم تقرير سنوى عن أداء الصحافة (٥) . ولم تلق هذه التوصية صدى بين وسائل الإعلام الأمريكية إلا فى أواخر الستينيات من هذا القرن. ولم ينشأ مجلس للصحافة على المستوى القومى إلا فى عام 1972، غير أن هذا المجلس صوت على حل نفسه فى عام 1984(٢) .

□-النقد الداخلى: وهو نوع من النقد الذى يقوم به مدققون أو محررون تعينهم الصحيفة لهذا الغرض لتلقى شكاوى القراء والرد عليها من ناحية ، ولاكتشاف دقة القصص الأخبارية وتوازلها ومعالجة نقاط ضعفها من ناحية ثانية . والغاية الأساسية لعملية النقد الداخلى هو أن تصبح أسرة الأخبار أكثر حساسية من الناحية الأخلاقية للمشكلات الكامنة في مسائل مثل

(١) وليم ل ريفرز و " آخرون " ، مرجع سابق، ص ص114،115

-وللمزيد حول هذه المواثيق والقواعد التي تحتوي عليها أنظر:

روبرت شمول، مرجع سابق، ص ص16،18.

E.E. Dennis and J.G. Merrill, Basic Issues in Mass :اكا أنظر:

*Communication :* A Debate ( New York : Mac-Millan Publishing Company, 1984) pp. 161,163

(٣) للمزيد حول الدور الذي يمكن أن تقوم به مجالس الصحافة في تحسين أداء العمل الإعلامي أنظر:

- E. E. Dennis and J.G. Merrill, op. cit, pp. 170,171.

(٤) وليم ريفرز وآخرون، مرجع سابق، ص123.

- Commission of Freedom of the Press, op-cit, p 100. (°)

(٦) روبرت شمول، مرجع سابق، ص ص20،21.

الدقة والإنصاف والتوازن (١) ، وقد أوصت لجنة حرية الصحافة العاملين في الميدان الصحفي بالدخول في نقد عام مشترك وجرئ ، حتى يمكن تصحيح الأخطاء التي تقع فيها الوحدات  $(^{(7)}$  الإعلامية ذاهما ، ودون تدخل من قبل الحكومة

□ - النقد الفارجي: رغم أن عملية النقد الخارجي لحتويات الصحافة قديمة قدم الصحافة ذاهًا. إلا أن هذا النقد كان يدور حول حالات أو مشكلات بعينها ويفتقد إلى صفة الاستمرارية. كما أنه كان يفتقد في حالات كثيرة إلى العمق. غير أن هذا النوع من النقد اتخذ - مع ظهور وانتشار وسائل الإعلام الإلكترونية - صفة المهنة عند البعض وأصبح للسينما نقادها ، وللإذاعة نقادها.. وهكذا . كما ظهرت مجلات متخصصة في هذا الصدد. وخير مثال لذلك مجلة "كولومبيا جورناليزم رفيو" الأمريكية التي تعلن في كل أعدادها أن هدفها تقييم أداء الصحافة في جميع أشكالها والتنبيه لنواقصها، وقدراتها، والمساعدة على تعريف أو إعادة تعريف معايير الخدمة الشريفة المسئولة ... والمساعدة على حفظ التحسين المستمر في المهنة ، والجهر بما هو حق وعدل و خير<sup>۳)</sup>.

□ - جماعات الضغط: وهي مثل جماعات رجال الأعمال، النقابات العمالية، رجال الدين، الجماعات العرفية والمهنية ... الخ وتسعى هذه الجماعات إلى تحقيق الصالح العام للمجتمع من خلال ممارسة ضغوطها على وسائل الاتصال خاصة الراديو والتليفزيون ... وقد انتشرت هذه الجماعات في الولايات المتحدة وأصبحت تعرف باسم "حركة إعادة صياغة وسائل الإعلام" ويسعى أعضاء هذه الجماعات إلى محاولة تملك وسائل الإعلام والعمل فيها لتلبية حاجات القطاعات التي يمثلونها مثل المرأة، الطفل، الأقليات ، ... الخ كما تعمل على التأثير على وسائل الإعلام من خلال تقديم الشكاوي والاعتراضات على بعض ما تنشره هذه الوسائل. كذلك من خلال مراقبة الإعلانات وإرسال خطابات لشركات الإعلان تعبر فيها عن موافقتها أو اعتراضها على مضمون بعض الإعلانات (٤).

(١) روبرت شمول، مرجع سابق، ص ص18،19.

Commission on Freedom of the Press, op.cit, p. 94 (٢)

(٣) روبرت شمول، مرجع سابق، ص ص19،20

وللمزيد حول دور النقد الخارجي في تقويم وسائل الإعلام أنظر:

حسن عماد مكاوى، مرجع سابق، ص ص153،155.

(٤) أنظر المرجع السابق، ص ص 155، 156 ، وللمزيد أنظر :

- W. Rivers, W Schramm, op.cit, pp. 125,129.

□-التوبية الأخلاقية: لاشك أن التشكيل الأخلاقي للشخص العامل في الأخبار يعد آمرا حاسما في تقرير كيفية تغطيته لقصة أخبارية ولخلق الضمير الأخلاقي لدى العاملين بوسائل الإعلام ، لذا اهتمت الكليات التي تدرس الإعلام بزيادة عدد دروس الأخلاق الصحفية ، وأخذت أيضا تدير – على نحو أكثر تكررا – برامج التعليم المستمر (المؤتمرات، الاجتماعات، الندوات) التي تناقش وتبحث قضايا مسئولية الإعلام.ولاشك أنه يمكن للبرامج التعليمية الجادة بعيدة المدى أن تقود في النهاية إلى رفع الوعى الأخلاقي لدى الإعلامي ، بصورة تجعل عمله يتسم بمسئولية أكبر (١٠).

هذه هي أهم الآليات التي رأت الفلسفة الجديدة ألها يمكن أن تسهم في إلزام وسائل الإعلام بمسئولياتها، هذا بالإضافة إلى الدور الذي يمكن أن تقوم به الجماهير بصفة عامة في هذا الصدد. من خلال ردود الأفعال التي تصدر منها قبل وسائل الإعلام وما ينشر فيها ، والتي تتمثل في إقبالها على التعرض لوسيلة ما أو إعراضها عنها، كما تتمثل في الخطابات التي يمكن أن ترسل من قبل أفرادها إلى وسائل الإعلام تعليقاً أو نقداً أو استحسانا لإحدى المواد التي نشرت بحل سعى بعض وسائل الإعلام للتعرف على اتجاهات الجمهور قبل المواد التي تنشرها من خلال المسوح الإعلامية دليل واضح على الدور الذي يمكن أن يقوم به في التأثير على كل ما تنشره وسائل الإعلام.

ويضاف لكل ما سبق فيما يتعلق بالإذاعة (راديو تلفزيون) آلية مهمة لإلزام هذه الوسيلة المهمة بمراعاة الصالح العام فيما تقدمه— فى حالة كولها مملوكة ملكية خاصة— وهى التهديد الحكومي بسحب الترخيص الممنوح لها أو على الأقل عدم تجديده لها (7).

## تقويم أداء وسائل الإعلام في ظل فلسفة المسئولية الاجتماعية :

لا شك أن فلسفة المسئولية الاجتماعية أدخلت تحسينات واضحة على أداء وسائل الإعلام لمهامها فى المجتمع الليبرإلى، فعلى يد هذه الفلسفة أصبحت فكرة حق الجمهور فى الحصول على المعلومات – وهو حق أساسى للمعرفة – عقيدة رئيسية يعتنقها المحرون الناشرون والإذاعيون (٣)، كما أن وسائل الإعلام أصبحت تتفق من حيث المبدأ والتطبيق، – خاصة فى السنوات الأخيرة – على أن لها دوراً فى النقل العام للأنباء والآراء، وهذا – لا شك – يساعد

<sup>(</sup>١) نفس المرجع، ص23

<sup>(</sup>٢) وليام ل. ريفرز ، و'' آخرون '' ، مرجع سابق ، ص ص 192 ، 193.

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص 121 .

وسائل الإعلام على الوصول إلى أكبر عدد ممكن من الجماهير، كما أنه يساعد فى الآن نفسه على تداول أفكار ما كان بدولها أن تصل إلى الجماهير (1).

ولقد أنجزت الصحافة الأمريكية – على سبيل المثال – فى هذا الصدد تقدماً يمكن تقديره منذ تقرير لجنة هتشر، يدلل على ذلك الشعبية المتزايدة للصفحات التى تشرح وجهات النظر الشخصية المعارضة لللافتتاحيات، و بذلك قطعت الصحف مسافة لا بأس بها بعيداً عن التوجه المنسوب إلى " وليم بيتر هاميلتون " صاحب صحيفة وول ستريت جورنال بأن "الصحيفة هى مشروع خاص لا يدين بأى شيء مهما كان للجمهور الذي لم يوفر له أى حق أو امتياز إذ ألها لا تتأثر بالمصلحة العامة، وإلها بالتأكيد ملك لصاحبها الذي يبدع إنتاجاً جاهزاً على مسئوليته الشخصية (٢).

كما أن كثيراً من وسائل الإعلام أصبحت تتحمل مسئوليتها بشكل صريح فى تدعيم أهداف المجتمع وقيمة وتوضيحها ، ورغم وجود صراع بين هذه الأهداف والقيم – وخاصة فى المجالات الاقتصادية والاجتماعية – فى المضمون الذى تقدمه وسائل الإعلام، إلا أن غالبية الوسائل تظهر ميلاً قوياً إلى ضم الصفوف عندما تتعرض أهداف المجتمع وقيمه التقليدية للخطر (٣).

بالإضافة لذلك لا يمكن إنكار توجه صحف الصفوة الواضح لتنفيذ ما أوصت به لجنة هتشتر حول المسئوليات التى ينبغى أن تتحملها الصحافة قبل المجتمع من تقديم وصف صادق وشامل وبارع عن الأحداث اليومية في سياق يجعلها ذات معنى (<sup>1)</sup>.

ورغم هذه التحسينات الواضحة وغيرها التى أدخلها الفكر الإعلامى الجديد على أداء وسائل الإعلام لبعض مهامها ، ورغم الدور الذى لا ينكر لآليات الإلزام الذاتى التى ابتكرها فلسفة المسئولية الاجتماعية فى تحقيق هذه التحسينات، إلا أنه لم يكن من اليسير على هذه الفلسفة الجديدة أن تحرز تقدماً كبيراً فى تحسين أداء وسائل الإعلام فى ظل تجزر الوضع الثابت ، وظل الواقع الإعلامي يعانى من الكثير من المساوئ التى كانت تأمل الفلسفة الجديدة فى تلافيها: فعلى سبيل المثال:

(٢) ايلي بيل ، " العودة إلى هتشتر : خمسة وثلاثون عاما على نظرية المسئولية الاجتماعية " ، في روبرت شمول (محرر) ، مرجع سابق ، ص 52.

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 113 .

<sup>(</sup>٣) وليام ل. ريفرز ، و " آحرون " ، مرجع سابق ، ص 120 .

<sup>(</sup>٤) هنرى ف. شولت ، " وسائل الإعلام كأدوات للتعليم والإقناع وتشكيل الرأى فى العالم الغربي " ، فى ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، (محرران) ، مرجع سابق ، ص ص 202،203.

- ظل الواقع الاحتكارى قائماً دونما تغير حقيقى فى ظل ضعف القوانين التى استخدمت للحد منه ، بل هناك شواهد تدلل على تزايده خاصة فى إنجلترا وأمريكا (١)، وظل هذا الوضع يمثل قيداً على حرية التعبير نتيجة لتدخل الشركات الكبرى فى شئون الصحافة ، والذى أصبح بديلاً عن التدخل الحكومي، كما أنه ظل يمثل قديداً واضحاً للتعددية والتنوع (٢) التى تمثل حجر الزاوية فى إقامة سوق حرة للأفكار والمعلومات ، حتى إن الفكرة القائلة بأن الملكية الخاصة لوسائل الإعلام سوف تضمن للأفراد حق التعبير تبدو الآن فى الغرب فكرة غير منطقية (٦)

- ظل الهدف الربحى ، الذى يرتبط ارتباطا عضوياً بالملكية الخاصة لوسائل الإعلام التي أقرقما فلسفة المسئولية الاجتماعية ، مسيطراً على هذه الوسائل ومتحكماً فيما تنشره بصورة كبيرة ، وإن كان هذا التحكم يبلغ مداه فى وسائل الإعلام التي اتخذت من الربح غاية لها لا وسيلة للبقاء والمنافسة. ولم يحدث تغير حقيقى فى السبل التي اتبعتها وسائل الإعلام التجارية لتحقيق هذا الهدف، وظل نشر كل ما يجذب أكبر عدد من أفراد الجمهور قاعدة أساسية، ولم تتورع وسائل الإعلام – فى سبيل ذلك – عن التنافس فى نشر المواد الهابطة والمثيرة حتى إن مصطلح "الجنس يبيع" "Sex Sells" أصبح فيما يبدو بديهياً فى المجتمع الأمريكى الحديث، لكون الجنس والإثارة من العناصر الأساسية التي تجلب الأرباح للمشروعات الإعلامية التجارية لكون الجنس الإثنر مثلت حاجة وسائل الإعلام التجارية لتحقيق الأرباح باباً واسعاً يلج منه أصحاب المصالح الرأسمالية للضغط على هذه الوسائل واستخدامها كأداة مهمة للترويج أصحاب المصالح وسائل الإعلام التجارية "أكارهم وللدفاع عن مصالحهم ، لكوفهم المصدر الأساسي للإعلانات التي تمثل العمود الفقرى فى دخل وسائل الإعلام التجارية (٥).

- J. C. Curran and J. Seation, op.cit. pp. 340,344. : كذلك انظر : - كذلك انظر

(٢) انظر:

- هربرت شيلر ، مرجع سابق ، ص ص28،27.

- محمد الرميحي ، مرجع سابق ، ص 18 .

(٣) حمدى حسن ، " الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعلام ، مرجع سابق ، ص 151 .

- R. E. Hiebert and C. Reuss, op.cit. p. 161.

- وحول استخدامات الجنس في وسائل الإعلام انظر :

- J. D. Brown, "Sex in the Media" in ibid, pp. 167,170.

(٥) انظر:

- وليام ل. ريفرز و'' آخرون '' ، مرجع سابق ، ص 58 .

<sup>(</sup>١) انظر : حمدى حسن ، الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعلام ، مرجع سابق ، ص 151 .

- لم تحقق دعوة المسئولية لوسائل الإعلام بالالتزام الموضوعية فى معالجتها للقضايا التى تتناولها التزاماً حقيقياً، فقد أثبتت دراسات عديدة أن وسائل الإعلام الغربية تتحيز لطرف أو أطراف معينه فى الصراعات الداخلية أو الدولية، وتشوه صورة اتجاهات سياسية أو فكرية أخرى ، أو دول أو حركات تحريض أو أقليات عرقية أو دينية ، وهو ما يعنى أيضاً انعدام العدالة فى تغطية هذه الوسائل للأحداث الداخلية أو الخارجية (١).

- أشار البحث على مدى الأعوام التالية لتقرير لجنة حرية الصحافة فى المؤسسات الصحفية إلى نتائج أولية تهدد الافتراض القائم على استقلالية الصحفى المسئول أمام قرائه وضميره فحسب، فكل مؤسسة أخبارية أو إعلامية - جريدة ، محطة تلفزيون أو محطة إذاعة - تحاول أن تتأكد أن أعضاءها يسيرون على قواعدها الموضوعة من قبلها (٢) والتي ترى ألها محققة للغاية التي أنشئت من أجلها.

Credibility Gap "بفجوة المصداقية" حدث ما يسمى المحداقية المصداقية المصداقية المحداقية المحداقية العديد من الاهامات منها: ألها تشوه الحقائق وتعمد إلى الإثارة وتقتحم الحياة الحاصة للأفراد  $^{(7)}$  وفي ذلك تغيرت أخلاق الممارسة الإعلامية نحو الأسوأ خلال السنوات التالية لظهور تقرير لجنة حرية الصحافة، وقد أشارت نتائج دراسة أعدها "المجتمع الأمريكي لمحرري الصحف" حول مصداقية الصحف إلى أن 780 من المبحوثين المجتمع الأمريكي للمجتمع الأعرب حول مصداقية الصحف ألى أن 781 أشار استطلاع للرأي يعتقدون أن الصحفيين لا يهتمون بجرح مشاعر الناس أو إيذائهم (3)2 كما أشار استطلاع للرأي قام به معهد جالوب حول مصداقية الصحافة في عام 7881 أن 7.182 فقط هم الذين يعتقدون في مصداقيتها (3)2.

وكنتيجة لهذا الواقع التي تعيشه أغلب وسائل الإعلام لاسيما فى الولايات المتحدة الأمريكية ، ذهب " هودينغ كارتر " رئيس مراسلي محطات التلفزيون العامة " PBS " إلى

= هربرت شيلر ، مرجع سابق ، ص 31.

(١) انظر نماذج لذلك في:

- سليمان صالح ، " ظاهرة التحيز في وسائل الإعلام الغربية : دراسة تطبيقية على الصحافة البريطانية " ، مرجع سابق ، ص ص 90،81.

(٢) كلاوس شوينباخ ، " الأخبار فى العالم الغربى " ، فى ل. جون مارتن ، انجو جروفر شودرى ، (٢) كلاوس شوينباخ ، " الأخبار فى العالم الغربى " ، فى ل. جوران) ، مرجع سابق ، ص 63 .

(٣) حسن عماد مكاوى ، مرجع سابق ، ص 81.

R. L. Holsinger, op. cit. p. 209.

C. G. Christian, etal, op. cit. p. 26.

وصف هذا الواقع بقوله" لتوضيح الأمور بلغة بسيطة يمكن القول أن ميدان وسائل الإعلام اليوم هو غابة أخلاقية " "Ethical Jungleيتربع على عرشها المذهب البرجماتي النفعي. والمبادئ المتفق عليها فيما يخص الممارسات اليومية قليلة، ويتفاخر كثير من السكان بالفوضي التي تدب من حولهم" (١)

والواقع أن إخفاق فلسفة المسئولية الاجتماعية فى تحسين أداء وسائل الإعلام على النحو الذى كان مامولاً يعود – كما ذكرنا آنفاً – إلى :

- تجزر الكثير من السلبيات التى أفرزها الفلسفة الكلاسيكية فى التربة الإعلامية ويدعم هذه السلبيات واقع المجتمعات الليبرالية برمته. وهذا ما جعل أى إصلاح للواقع الإعلامى بمعزل عن إصلاح الواقع الاجتماعى بصفة عامة أمرا متعذراً.

- ضعف الطروحات التى قدمتها فلسفة المسئولية الاجتماعية لتلافى هذه السلبيات وتحسين أداء وسائل الإعلام للمهام المنتظرة منها، ويعد ذلك نتيجة طبيعية لقيام هذه الطروحات على مقدمات لم تختلف كثيراً عن المقدمات التى أقامت عليها الفلسفة الكلاسيكية طروحاتها. هذا بالإضافة إلى انطلاقها من نفس المسلمات الكوزمولوجية التى انطلقت الفلسفة الكلاسيكية منها، وسعيها - مثلها فى ذلك مثل هذه الفلسفة - للمساهمة فى تحقيق غايتها. لذا كان من الطبيعى أن تكون قدرة فلسفة المسئولية الاجتماعية على إصلاح الواقع الإعلامي قدرة محدودة. وأن يظل أداء وسائل الإعلام، لا سيما فى ظل الحريات الواسعة الممنوحة من قبل هذه الفلسفة فى ممارسة العمل الإعلامي، وفى ظل ضعف آليات الإلزام الفلسفة فى ممارسة العمل الإعلامي، وفى غلل ضعف آليات الإلزام الذاتي التي اعتمدت عليها لضمان الممارسة الإعلامية السليمة، مرهوناً إلى حد كبير بإرادة ملاكها وبمصالحهم الخاصة حتى ولو كانت تتعارض - فى كثير من الأحيان - مع الصالح العام.

وهكذا ظلت العلة الأساسية التي كانت وراء إخفاق وسائل الإعلام في الاضطلاع بالوظائف التي نظرت لها فلسفة الإعلام الليبرالي كامنة أيضاً في فلسفة المسئولية الاجتماعية. والواقع أن هذه العلة ستظل قائمة في أي فكر إعلامي ينطلق من فكر اجتماعي يحصر همه في تحقيق غايات أفواد مجتمعه في حيز هذه الدنيا.

وفى ظل فشل طروحات فلسفة المسئولية الاجتماعية فى تحقيق التحسن المأمول فى أداء وسائل الإعلام، بدأ فكر إعلامى جديد فى الظهور إلى حيز الوجود تحت مسمى نظرية المشاركة الديمقراطية" يدعو إلى محاربة العلل الكامنة وراء إخفاق وسائل الإعلام فى تأدية

- C. G. Christian, etal, op. cit. p. XI.

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> روبرت شمول ، مرجع سابق ، ص 16 .

الدور المنوط بها ، وأخطرها ظاهرة الاحتكار، و فيما يتعلق بالوسائل الخاصة ، والسيطرة البير وقراطية فيما يتعلق بوسائل الإعلام العامة. ويدعو إلى إعطاء المواطنين والأقليات حق الوصول إلى وسائل الإعلام وحتى استخدامها، ويطالب وسائل الإعلام بخدمتهم طبقاً للاحتياجات التى يحددونها هم .. ويحبذ هذا الفكر إنشاء وسائل إعلام صغيرة الحجم ويرى ألها توفر فرصاً أفضل للتفاعل والمشاركة من الوسائل الضخمة التى ينساب محتواها فى اتجاه واحد (۱) .. وما إلى ذلك من الطروحات التى يدعو هذا الفكر الإعلامي الجديد إلى تبنيها فى أرض الواقع كضرورة لتلافى السلبيات القائمة فى الواقع الإعلامي الحالى ..غير أن هذا الفكر لا يزال يفتقر إلى وجود حقيقي فى الواقع التطبيقي (۲).

(١) حول ملامح هذا الفكر الإعلامي الجديد انظر:

<sup>-</sup> D. McQuail, op. cit. pp. 96,98.

<sup>(</sup>٢) انظر : حمدى حسن ، الوظيفة الإخبارية لوسائل الإعلام ، مرجع سابق ، ص 157.

# المحثالثين وللمحثالثين والمحثال الإعلام الإعلام الإعلام الإعلام المحدد

# المطلب الأول وبظئ فوسهال الإعلاف للسفة الإعلام الاشتواك ً

يعول الفكر الاجتماعى الاشتراكى على وسائل الإعلام فى القيام بدور مهم فى إقامة المجتمع الاشتراكى والإسهام فى الانتقال به إلى المرحلة الشيوعية، وذلك بشكل ربما يفوق الدور الذى ينتظر من هذه الوسائل الاضطلاع به فى أى فكر اجتماعى آخر.

ويمكن تقسيم الوظائف المنتظرة من وسائل الإعلام الاشتراكي - كما حددها فلسفة الإعلام الاشتراكي - إلى وظيفتين كبيرتين يندرج تحتهما عدد من الوظائف الفرعية وذلك على النحو التالى:

## أولاً – تمميد السبيل لإقامة المجتمع الاشتراكي :

ويشمل هذا الدور ثلاث مهام فرعية هي:

محاربة الفكر والواقع البرجوازي: تعد وسائل الإعلام في هذا الصدد – وكما يذهب لينين – وسيلة مهمة ورئيسية من وسائل تحرير المجتمع من الآثار الثقافية والفكرية للإقطاع والبرجوازية (١) وذلك من خلال الدور الذي يمكن أن تقوم به في كشف مساوئ الواقع الذي أفرزته الطبقية الرأسمالية وكشف استغلالها، ومحاربة الأفكار التي تروج لها وتحاول التأثير على وعى الجماهير خلالها، ومحو أي تعاطف معها (١).

نشر الوعم التقدمي (الاشتراكي): وذلك من خلال التأثير في وعى الناس ونقل الخواص المرغوبة لهذا الوعى وتقريبه من النموذج المثالى الذي ينبغي أن يسود في المجتمع الاشتراكي (٣).

<sup>(</sup>١) عواطف عبد الرحمن ، المدرسة الاشتراكية في الصحافة ، مرجع سابق ، ص 8.

<sup>(</sup>٢) ر يلادين ميلز ، مرجع سابق ، ص ص 242،243.

<sup>(</sup>٣) انظر في هذا المعنى : المرجع السابق ، ص 240.

ويتم ذلك من خلال شرح وتبسيط طروحات الفكر الاشتراكى والأسس التى يستند اليها، والقوانين الأساسية التى يبنى عليها مختلف مقولاته، وتعليم أفراد الجماهير كيفية تفسير الأحداث، وفهم شتى الظواهر على هداها (١) وتعليمهم كيفية التفاعل السليم معها، وإرشادهم إلى ما ينبغى فعله – بصفة عامة – الإسهام فى التعجيل بإقامة المجتمع الشيوعى.

#### تنظيم ودعم العمل الثوري: وذلك من خلال القيام بعدة أدوار هي:

- الإسهام فى تكوين صفوة اشتراكية ديمقراطية تكون نواة لحزب حقيقى يقود العمل الثورى  $\binom{7}{}$ .
- العمل كمنظم جماعى، بمساعدة الصحافة وعن طريقها- كما يرى لينين- يأخذ كل تنظيم الشكل الذى يشارك به فى كل من الأنشطة المحلية، والعمل النظامى عموماً، ويدرب أعضاءه على متابعة الأحداث السياسية بعناية، وتقييم مغزاها وتأثيرها فى مختلف طبقات السكان، وتطوير وسائل فعالة يؤثر بها الحزب الثورى على تلك الأحداث (٣).
  - الإسهام فى زيادة فعالية جهود الحزب من خلال ربط الجماهير به وتعبئتها وراء خطواته، لتحقيق الأهداف الثورية التى يسعى إلى تحقيقها وإقامة المجتمع الاشتراكى.

وقد أدرك لينين أهمية وجود صحيفة مركزية للحزب وذلك بالإضافة للصحف المحلية التابعة له حتى إنه ذهب إلى أنه " من المستحيل القيام بالنضال السياسي ما لم يكن بمقدور الحزب ككل أن يبدى رأيه حول كل المسائل السياسية ، ويعطى التوجيهات لمختلف جوانب النضال .. أن تنظيم القوى الثورية وتطوير التكتيك الثورى محال بدون بحث هذه القضايا في صحيفة مركزية (<sup>3</sup>).

وهكذا فالمهام المطلوب من وسائل الإعلام الاضطلاع بها لتهيئة المناخ لقيام المجتمع الاشتراكي ، مهام متعددة وجسيمة، وإذا ما تحقق للحزب الاشتراكي الاستيلاء على السلطة ، والقضاء على البناء الطبقى للمجتمع البرجوازى ، وشرع فى إقامة المجتمع الاشتراكي الذي يعد معبراً لإقامة المجتمع الشيوعي ، فإن وسائل الإعلام مطالبة هنا بالقيام بالاضطلاع بعدد من الوظائف لتدعيم هذه الغاية .

(٢) عواطف عبد الرحمن ، المدرسة الاشتراكية في الصحافة ، مرجع سابق ، ص 19.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص 241.

<sup>(</sup>٣) ريلادين ميلز ، مرجع سابق ، ص ص235،236.

<sup>(</sup>٤) عواطف عبد الرحمن ، المدرسة الاشتراكية في الصحافة ، مرجع سابق ، ص 11.

# ثانياً – المساهمة في تحقيق غايات المجتمع الاشتراكي :

تتطلب عملية الإسهام في تحقيق غايات المجتمع الاشتراكي من قبل وسائل الإعلام القيام بثلاث وظائف هي:

- تدعيم مسيرة العمل الاشتراكي وذلك من خلال العمل على:
  - تحقيق الوحدة بين أبناء المجتمع الاشتراكي (¹).
- ربط الجماهير بالحزب وتعبئة كل السكان لتحقيق الأهداف التى وضعها الحزب للمجتمع ككل (٢)
  - دعم القوانين والتشريعات التي تساعد على تثبيت أركان النظام الجديد، وتنظيم علاقاته، وترسيخ قاعدته وتطويرها (٣)
- توعية الجماهير بروح المهام الجديدة المطروحة فى الميدان الاقتصادى وذلك بعد أن يتحقق الاستقرار للمجتمع الاشتراكى، وفى ذلك يقول لينين "إن الصحافة يجب أن تتحول من أداة مكرسه بصورة رئيسية للتحريض السياسى ، إلى أداة جادة لتربية الجماهير فى الميدان الاقتصادى" (<sup>1)</sup>.

وطالب لينين بأن تحتل السياسة ربع المساحة الكلية للصحيفة وأن تكون الأولوية فى النشر للخطة الاقتصادية الموحدة، والدعاية الإنتاجية وتدريب العمال والفلاحين على العمل الإدارى، والتحقق من أن القوانين والإجراءات التى تقرها المؤسسات تعطى ثمارها ، وإجراء حوار مع القراء (٥) وبالإضافة لذلك فأن على وسائل الإعلام أن تعمل على حث الجماهير على العمل والاجتهاد فى نشر تقارير دقيقة عن كل ذلك وأن تقدر العمل الجيد وتمدحه (١).

-كشف اوجه القصور في مسيرة العمل الاشتراكي: حينما حدد لينين وظائف الصحافة قال: " إن الصحافة هي الوسيلة الرئيسية لكشف نواحي النقص في تقدم الأمة

(٢) جيهان أحمد رشتى ، النظم الإذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، مرجع سابق ، ص 23.

(٤) عواطف عبد الرحمن ، المدرسة الاشتراكية في الصحافة ، مرجع سابق ، ص 31.

- انظر كذلك : ريلادين ميلز ، مرجع سابق ، ص 239.

(٦) عبد اللطيف حمزة ، الإعلام له تاريخه ومذاهبه ، مرجع سابق ، ص ص180،181.

F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op.cit. P 123. (1)

<sup>(</sup>٣) حميد جاد محسن ، مرجع سابق ، ص ص 33، 34.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ، ص 31.

الاقتصادى والسياسى " (1) لذا ينتظر من الصحافة أن تعمل كقوة أساسية فى السيطرة الاجتماعية، وكحارس عام ومراقب للحزب يكشف انحرافات الموظفين والمؤسسات، ويبرز الأخطاء فى عمل الحزب والمنظمات الاشتراكية. وينبغى عليها ألا تتوانى فى كشف الأفراد الذين يخطئون، وألا ترحم فى نقدها المذنبين الذين ينفقون المال العام بلا وجه حق والمهملين فى عملهم ومسئوليا هم (1).

غير أن هذا النقد لا ينبغى أن يُفهم على أنه شبيه بما يتم فى المجتمعات اليبرالية، وإنما هو نقد ينبغى أن تحدد موضوعاته من قبل السلطات الاشتراكية التى تعد الأقدر على معرفة ما يمس المصلحة العامة (٣).

وللنقد في المجتمع الاشتراكي مهام محددة هي:

- الإشراف على البيروقراطية.
- تسهيل جهود المجتمع والحزب في سعيه لإنجاز أهدافه.
- المساهمة في تدريب الجماهير للقيام بالحكم والمشاركة فيه.
- جعل الصحافة تعمل كوسيلة للاتصال بين الحزب وبين الجماهير (ئ)

ويشترط فى جميع الأحوال أن يكون النقد بناءً ، وألا يحدث تأثيرات غير مرغوب فيها على الجماهير، وألا يكون مدعاة لإظهار المجتمع الاشتراكى بمظهر الضعف أمام المجتمعات البرجوازية (6).

# الترويج للفكر الاشتراكي خارجياً وتفنيد الدعاية المضادة له:

وهنا تقوم وسائل الإعلام بالعمل على شرح وتبسيط طروحات الفكر الاشتراكى، وإتباع أنسب السبل الكفيلة بنشر هذه الطروحات والأسس التى يستند عليها ، والغايات التى يبشر ها ويسعى إليها والتى تتمثل فى القضاء على استغلال الإنسان للإنسان، وإقامة المجتمع

<sup>(</sup>١) جيهان أحمد رشتى ، النظم الاذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، مرجع سابق ، ص 61.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، ص 60 .

<sup>-</sup> وتعد مناقشة الفرد المخطئ أو الوضع الخاطئ تحذيرا أو نموذجا للتعامل مع المشاكل المشابحة .

<sup>-</sup> ريلادين ميلز ، مرجع سابق ، ص 249 .

<sup>(</sup>٣) جيهان أحمد رشتى ، النظم الاذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، مرجع سابق ، ص 61.

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع ، ص ص 72،76.

<sup>(</sup>٥) نفس المرجع ، ص ص 76،78.

الاشتراكى الذى يقضى على مظاهر الاستغلال هذه، لا سيما الاستغلال الاقتصادى. والانتقال بعد ذلك لإقامة المجتمع الشيوعى.. ذلك الفردوس الأرضى الذى يحقق فيه كل إنسان ما يصبوا الله.

وحتى يمكن لوسائل الإعلام أن تضطلع بهذا الدور على خير وجه فإنها مطالبة بالتصدى للأفكار والدعايات المعادية للفكر الاشتراكي وتفنيدها، وإثبات تهاويها وكشف الأهداف الحقيقة التي تقف ورائها، والتي تمدف للحفاظ على أوضاع ومزايا البرجوازيين على حساب الطبقات الكادحة.

## سبل إلزام وسائل الإعلام بهذه الوظائف:

عمد الفكر الإعلامي الاشتراكي إلى عدة سبل لضمان التزام وسائل الإعلام بالاضطلاع بهذه الوظائف. ولعل أهم هذه السبل على الإطلاق هو قصر حق تملك هذه الوسائل وتعين العاملين بها على الدولة. وهو ما فصلنا الحديث عنه في الفصل السابق.

غير أن الفكر الاشتراكى لم ير فى ذلك ضماناً كافياً لإلزام وسائل الإعلام والعاملين بها الزاماً دقيقاً بالاضطلاع بهذه الوظائف على النحو المرجو. لذا لجأ إلى عدة سبل لتحقيق هذا الالتزام وأهم هذه السبل هى:

- إعداد العاملين بهذه الوسائل إعداداً أيدلوجياً (١) وتعريف كل واحد منهم بدوره في تنفيذ الخطط الجماعية المدروسة ، ليعمل في تناسق مع الآخرين ، بما يمكنه من إنجاز المهام المكلف بها على خير وجه.

- إنشاء إدارة خاصة للدعاية والتحريك مهمتها رسم السياسات الإعلامية التي ينبغي أن تلتزم بها جميع وسائل الإعلام، وعلى جميع المستويات (قومي، إقليمي، محلي). وهذه الإدارة بها إدارات مسئولة عن السيطرة على الصحف المركزية، وأخرى مسئولة عن السيطرة على الصحف المحلية. وفي حالة الصحف لا يتم قراءة على الصحف الإقليمية، وثالثة للسيطرة على الصحف المحلية. وفي حالة الصحف لا يتم قراءة كل هذه الصحف، وإنما النمط الأساسي أن يخضع كل قطاع من آن لآخر جريدة واحدة أو عينة من الصحف التي تأتي تحت سيطرته للفحص الدقيق. هذا الفحص يصبح حينئذ الأساس لنقد الصحف المخالفة، أو نقد مجموعة من الصحف ، كما يصبح أساساً لإصدار توجيهات

F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op.cit. p. 132.

محددة أو عامة ، وحينما يكون الأمر أكبر من هذا تصدر قرارات من اللجنة المركزية لتعديل المسار في الاتجاه المطلوب (١)

- مشاركة الصحف في النقد والإشراف: وذلك من خلال إنشاء صحيفة خاصة لهذا الغرض مهمتها الاستعراض النقدى لأداء الصحف لأدوارها ، ومن خلال قيام الصحف المركزية باستعراض الصحف التي تقع في نطاقها وفي تخصصها ، ويتكرر هذا النمط من الإشراف حتى أدبى المستويات الصحفية. فكل جريدة تشرف على اوجه نشاط الجرائد في المستوى الأدبى منها في البناء الإقليمي الطبقي، حتى تصل إلى صحف الحائط وتعلق عليها وتتقدها (٢).

- الرقابة: وحتى يمكن ضمان اضطلاع وسائل الإعلام بالمهام المكلفة بها، ولتجنب عدم التزامها- رغم كل الضمانات السابقة - فإن العمل الرقابي لا ينبغى أن يكتفى بمراقبة اوجه الخروج على الخط المرسوم، وإنما ينبغى أن يهدف أيضاً إلى التأكد من اضطلاع هذه الوسائل بنشر المواد التي تحقق المهام المنتظرة منها (٣)

# النتائج التي ترتبت على تبني هذه الوظائف في أرض الواقع:

لا شك أن وسائل الإعلام الاشتراكي قامت بدور مهم في مساندة الأنشطة الثورية ونشر فكرها الاشتراكي بين جماهير الطبقات العاملة ، وفي محاربة الفكر البرجوازي المضاد، ولا شك ألها قامت بدور فعال في تثبيت دعائم التطبيق الاشتراكي في الكثير من البلدان. غير أن نجاح هذه الوسائل في الاضطلاع بالوظائف التي نظرت لها فلسفة الإعلام الاشتراكي على النحو المرجو ، لا سيما تلك التي تتعلق بتدعيم مسيرة المجتمع الاشتراكي، لم يكن بالأمر الهين مثلها في ذلك مثل باقي الوسائل التي أعتمد عليها الفكر الاشتراكي في تحقيق أهدافه – في ظل الخلل الكامن في الإطار الفكري الذي نظر لكيفية أداء وسائل الإعلام لهذه الوظائف ، والذي لا يعدو أن يكون انعكاسا طبيعياً للخلل الكامن في المقولات الكوزمولوجية والاجتماعية التي انبني عليها.

<sup>(</sup>١) انظر: جيهان أحمد رشتى ، النظم الاذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، مرجع سابق ، ص ص ص 42,50 .

<sup>. 12.50</sup> 

<sup>-</sup> وللمزيد انظر:

<sup>-</sup> F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op.cit. p. 132.

<sup>(</sup>٢) انظر : جيهان أحمد رشتي ، النظم الاذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، مرجع سابق ، ص 51 .

<sup>(</sup>٣) انظر : المرجع السابق ، ص 39 .

<sup>-</sup> أيمن النبوي غبور ، مرجع سابق ، ص 52 .

ولعل أكثر اوجه هذا الخلل – والتي انعكست بشدة على أداء وسائل الإعلام – تأثيراً، هي التي تمثلت، كما أشرنا لذلك سلفاً، في التفويض المطلق الذي منحه الفكر الإعلامي للحزب الاشتراكي في تحديد ملامح حرية الممارسة الإعلامية، وفي وضع التصور الأمثل لملكية وسائل الإعلام وإدارها، بالصورة التي تضمن نقاء هذه الوسائل من أي مادة إعلامية مناهضة للفكر الاشتراكي المستند إلى حقائق مطلقة.

وقد كان من الطبيعى أن يمثل هذا التفويض المطلق عامل إغراء للبعض بالانحراف فى توظيف وسائل الإعلام بالصورة التى تخدم أهدافهم ومصالحهم الذاتية، حتى ولو كان ذلك على حساب التطبيق الاشتراكي السليم.

ففى ظل هذا التفويض عمل كثيراً من القادة على استخدام وسائل الإعلام كأداة لترديد خطبهم وقراراتهم، وأصبح على المحررين فى وسائل الإعلام أن ينصتوا بشوق إلى القعقعة الجليلة للحقيقة التى ينطق بها هؤلاء (١) وفى ضوء ذلك أصبح الصحفيون مجرد أجهزة جيدة للاستقبال والإرسال وأى صحفى لا يرضخ لما هو مطلوب منه يتعرض لأقصى العقوبات (٢)

من ناحية أخرى أستخدم هؤلاء القادة هذا التفويض فى التنكيل بأصحاب الآراء المعارضة والزج بهم فى السجون والمعتقلات وإلحاقهم بمعسكرات العمل (7) ولم يكن هذا التنكيل من نصيب معارضى الفكر الاشتراكى فقط بل امتد لكل معارضة كان من شأها أن تؤدى إلى تهديد استقرار هؤلاء القادة فى مناصبهم ، أو حتى تنال من صورتهم أمام الجماهير بما قد يسىء إليهم

وقد كان من الطبيعى – فى ظل هذا الواقع القمعى القائم على الدعاية للقادة أو القائد الأوحد الملهم، وكبت الأصوات المعارضة – أن تتأثر مصداقية وسائل الإعلام بشكل عام تأثيراً سلبياً. ذلك أنه عندما يطفح وزن الدعاية الثقيلة على جوهر الإعلام يفقد الناس ثقتهم فى كل ما يقدم إليهم، سواء أكان حقيقة ام تأثيراً مقصوداً (ث) وهذا ما جعل الدعاية السوفيتية – على سبيل المثال – تفقد مصداقيتها وجاذبيتها بمرور الزمان. بل وأنعكس ذلك أيضاً على مواد الدعاية الثقافية ، وأصبح الجمهور السوفيتي يحجم عن مشاهدتها. لذا لجأ أغلب أفراده إلى المواد الترفيهية تاركين المواد الثقافية. فقد ذكر أكثر من 60% من أفراد الجمهور تفضيلهم

F. S. Siebert, T. Peterson and W. Schramm, op.cit. p. 118.

<sup>(</sup>٢) انظر : حيهان المكاوى ، حرية الفرد وحرية الصحافة ، مرجع سابق ، ص 154.

<sup>.</sup> 46 ) أيمن النبوى غبور ، مرجع سابق ، ص

<sup>(</sup>٤) أحمد كامل ، مرجع سابق ، ص 77 .

للبرامج الترفيهية عن الثقافية، ولم يكن هناك فارق في ذلك بين جمهور المثقفين وغيرهم فقد أجمع الكل على وضع البرامج الثقافية في ذيل قائمة مشاهداهم (١)

على الجانب الآخر كان من الطبيعي - في ظل هذا الواقع - أن تفشل وسائل الإعلام الاشتراكية، إلى حد كبير، في القيام بواحدة من أخطر المهام التي كان ينبغي أن تقوم وسائل الإعلام بها في أي مجتمع، ألا وهي مهمة مراقبة أي انحراف أو استغلال وفضحه والدعوي لتصحيحه وللقصاص من مرتكبيه. ففي ضوء هذا الواقع لم تستطع وسائل الإعلام أن تكشف أو تعرى للناس سوءات النظام الاشتراكي وأساليب الإدارة واستغلال الطبقة الحاكمة لنفوذها. ذلك أن هذه الطبقة اعتبرت أن كل محاولة للنقد ولو بطريق التلميح ، مراجعة آثمة للاشتراكية ، وعودة للرأسمالية يستحق مقترفوها أشد العقاب (٢) مما جعل الفساد يستشرى في جسد الكثير من الجتمعات الاشتراكية في الخفاء بصورة أسهمت في الهيار كثير منها في النهاية.

E. P. Mickiewicz, Media and the Russian Public, (New York:

<sup>(1)</sup> Praeger Publishers, 1981), p. 126.

<sup>(</sup>٢) لطفى الخولي ، اجتهادات ، جريدة الأهرام ، عدد 1997/10/23 ، ص 10 .

# المطلبالثين وللمطلبالثين والمطلبالثين والمطلبات والمستام والمستام

تعد الظروف التاريخية والمجتمعية التي تمر بها بلدان العالم النامي، من ناحية، والغايات التي تسعى هذه البلدان لتحقيقها ، والماثلة في تحقيق التقدم والنمو، من ناحية ثانية، بمثابة المحددين الأساسيين للدور الملقى على عاتق وسائل الإعلام في هذه البلدان. والذي يمكن تلخيصه في: " الإسهام في نقل هذه البلدان من طور التخلف إلى طور التقدم " (١)

ورغم اختلاف التفاصيل المتعلقة بكيفية اضطلاع وسائل الإعلام بهذا الدور من بلد ، إلى بلد تبعاً لظروفها الاقتصادية والسياسية والاجتماعية وما إلى ذلك، بل واختلاف هذه التفاصيل في البلد نفسه لتغير الزمان، ورغم وجود اختلافات واضحة بين علماء الاتصال حول النموذج الأمثل للكيفية التي يمكن لوسائل الإعلام الإسهام في عملية التنمية خلالها (٢) إلا أن هناك قدراً من الملامح العامة للدور الذي ينبغي لوسائل الإعلام الاضطلاع به في أي مجتمع نام يسمح بالحديث عن هذا الدور بنوع من التعميم بشكل لا يفتقر إلى الدقة.

وفيما يلى نعرض لتفاصيل هذا الدور ، ثم نليه باستعراض الآليات التي تم اللجوء إليها لضمان الاضطلاع هجذا الدور ، ثم نلى ذلك بتقويم هذا الدور ومدى ما حققه من نتائج في أرض الواقع.

# أولا– وظائف وسائل الإعلام في المجتمع النامي:

يمكن حصر وظائف وسائل الإعلام التي نظر لها الفكر التنموى الإسهام في تحقيق غايات المجتمع النامي في ثلاث وظائف رئيسية هي:

## □ – الإسمام في القضاء على الواقع المعوق للتنمية:

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) وهذا ما يشير إليه المعنى المقصود بمصطلح " التنمية " ، التي تعرف بأنها " عملية نقل المجتمع من حالة التخلف إلى حالة التقدم . أو عملية الانتقال من الوضع الاجتماعي المتقدم "

<sup>-</sup> عمرو محى الدين ، التخلف والتنمية ، (القاهرة : دار النهضة العربية ، 1977) ، ص 210.

<sup>(</sup>٢) فهناك نماذج اهتمت بالجوانب السيكولوجية للتنمية ، والدور الذي يمكن لوسائل الإعلام الاضطلاع به في خلق الشخصية الحديثة ، وهناك نماذج ركزت على الأبعاد الاجتماعية لها ، وهناك نماذج تخلط بينهما .

وذلك من خلال القيام بمهمتين هما:

#### أً — الاِسمام في القضاء على الأفكار والعادات والتقاليد المنافية للأفكار

التنموية: وذلك مثل الأفكار الخاطئة حول القضاء والقدر ، وعدم قدرة الإنسان على اتخاذ زمام المبادرة فى علاقته مع الطبيعة، والاعتقاد بأن الأعمال الشاقة تحط من قدر الإنسان، والأفكار المتعلقة بتحريم قتل بعض الحيوانات الضارة بالإنسان والنبات (١) كذلك العادات المتعلقة بالإنفاق والادخار، كذلك التقاليد الأسرية المتزمتة التى تجعل الشعور بالروح الجماعية شعوراً متضائلاً، وتولد نظرة أسرية ضيقة ، مما يكون مبعثاً للأنانية (١) وما إلى ذلك من أفكار وعادات وتقاليد يمكن بشكل أو بآخر أن تعيق العمل التنموى

وتتطلب عملية القضاء على هذه المعوقات تفنيد الأسس الفكرية التي تستند إليها وبذلك يمكن تمهيد الطريق لتغيير الأفعال التي تنبني عليها (٣)

ب - الإسمام في القضاء على الظروف المعوقة للتنمية: ولعل أهم المعوقات التى تقف في وجه التنمية تكمن في ارتفاع نسبة الأمية في هذه البلدان ، وما يعنيه ذلك من انعكاسات سلبية جمة على إنسان هذه المجتمعات ، وتكمن أيضاً في سيادة القبلية والطائفية والتي تمدد وحدة المجتمع وتماسكه، ولا شك أنه في ظل غياب الوحدة والتماسك لا تصبح هناك إمكانية لتحقيق أي هدف تنموى (٤).

W. Schramm, op.cit. p. 119.

(1)

(٢) للمزيد حول العوائق التي تمثلها هذه العادات والتقاليد على العمل التنموي انظر:

- محمد سيد محمد ، الإعلام والتنمية ، مرجع سابق ، ص ص 100 ، 103 .

وللمزيد حول معوقات التنمية بصفة عامة انظر:

- شاهيناز طلعت ، وسائل الإعلام والتنمية الاجتماعية ، ط 3 ، بدون ناشر ، 1995 ، ص ص 173،175.

- محمود أحمد عبد الغنى ، " دور الاتصال الشخصى فى التنمية الاجتماعية فى المجتمع المحلى : دراسة على إحدى قرى محافظة سوهاج " ، رسالة ماجستير غير منشورة ، (جامعة أسيوط : كلية الآداب بسوهاج ، محافظة سوها ، 84 .

G. C. Whiting, "How does Communication interface with change" in (r) E. M. Rogers (ed.), *Communication and Development, Critical Perspectives*, (London: Sage Publication, 1976), p.111.

(٤) حول انعكاسات غياب الوحدة على حياة المجتمع النامي أنظر:

= حاك لول، "القيم الاخبارية في العوالم الثلاثة" في ال هسنير (محرر) مرجع سابق، ص ص 58،59.

ويمكن لوسائل الإعلام أن تقوم بعدة مهام الإسهام في القضاء على الأمية مثل  $^{(1)}$ :

- القيام بحملة إعلامية متناسقة للتعريف بالمشكلة وأبعادها وخطرها على التنمية.
- حث المثقفين على الاشتراك والتطوع في جوانب العمل الوطني لمحو الأمية كمدرسين أو غير ذلك.
- حث الأميين على الالتحاق بفصول محو الأمية، وذلك يحفز هممهم وإعدادهم ذهنيا للتحمس لحو الأمية.
  - إعداد برامج محو الأمية في وسائل الإعلام ذاها.
  - متابعة جهود محو الأمية وتشجيع النماذج الإيجابية، والنقد والتقييم المستمر.

على الجانب الآخر يمكن لوسائل الإعلام الإسهام فى توحيد المجتمع ومحو التعصب القبلى والطائفي من خلال:

- بيان مخاطر التعصب القبلي والطائفي على وحدة الكيان الاجتماعي.
- التشجيع على التماثل والاندماج مع الجماعة الكبيرة أو الهامة (٢) .
- تنمية الشعور بالولاء القومى علاوة على الولاء المحلى، وتوضيح المصالح المشتركة وفائدة العمل القائم على التعاون من أجل تحقيق الأهداف التنموية (٣).
  - تحقيق التكامل السياسي والأيديولوجي والثقافي والديني <sup>(1)</sup>.

إحباط أصوات التشرزم والتفرقة والتخفيف من التناقضات بين الجماعات المتباينة (٥).

## □ – مساندة العمليات التنموية:

(١) محمد سيد محمد، **الإعلام والتنمية**، مرجع سابق، ص ص 298،299.

(٢) حيهان أحمد رشتي، نظم الاتصال، الجزء الاول، مرجع سابق، ص176.

(٣) حاك لول، "القيم الإخبارية في العوالم الثلاثة" في البرت ل هسنير (محرر) مرجع سابق، ص ص 58.59.

- (٤) فرانسيسكو ج فاسكيز "اقتصاديات وسائل الإعلام فى العالم الثالث" فى ل. جون مارتن، انجوجروفر شور ، مرجع سابق، ص377.
- (٥) للمزيد حول الدور الذي يمكن لوسائل الإعلام الاضطلاع به في تحقيق الوحدة والتماسك أنظر -E.B.Parker and A. Mohamadi, o.p.cit, pp. 170,171.

وتتطلب مساندة عمليات التنمية العمل على قميئة أذهان الأفراد لتقبل التغيير، والإسهام فى بناء الشخصية المؤهلة نفسيا ومهنيا للإسهام فى العمليات التنموية ، والعمل على مساندة الجهود القومية الساعية لأحداث التنمية فى شتى مناحى الحياة (سياسية-اقتصادية-اجتماعية.. الح).

i - تمبئة الأذهان لتقبل التغيير: ويمكن لوسائل الإعلام الاضطلاع هذا الدور من خلال تقديم:

- المعلومات، ويقصد بها أى مضمون يساعد الفرد على بناء أو تنظيم جوانب الظروف المحيطة المتصلة بالحالة التي سيعمل في إطارها أو يقوم فيها بتصرف معين.
  - عرض الأفكار الجديدة والمستحدثة.
  - تقديم رؤية شاملة للأشياء والواقع المعيش.
    - التمرد على هذا الواقع.
    - التطلع إلى واقع افضل.
    - وجود نماذج قدوة (حياة الآخرين).
      - الإقناع بالتغير.
      - إحداث التحول <sup>(1)</sup>.

ويمر الهدف النهائى وهو التحول وقبول التغير أو التبنى بثلاث مراحل هى: إدراك ضرورة التغير، وبعد الإدراك يأتى الاقتناع بأن وسيلة معينة هى التى ينبغى أن تتبع لكى يتحقق التغير. وأخيرا تأتى مرحلة تحول الإنسان من مجرد الاقتناع إلى مرحلة السلوك وهى مرحلة المشاركة الفعلية فى عملية التغيير إلى الأفضل أو عملية التنمية (٢).

#### ب – الاِسمام في تعليم الأفراد الممارات المطلوبة لإحداث التنمية:

بالإضافة إلى الدور المطلوب من وسائل الإعلام في محو الأمية الكتابية والثقافية للأفراد نجد ألها مطالبة بنشر أساليب الزراعة المتقدمة، والأساليب الصناعية الحديثة الشراعة المتقدمة،

(٣) جيهان أحمد رشتي، نظم الاتصال، الجزء الاول، مرجع سابق، ص 180.

<sup>(</sup>١) عبد المجيد شكري، **الاتصال الإعلامي والتنمية**: أفاق المستقبل وتحديات قرن حديد، (القاهرة: العربي للنشر والتوزيع، 1995) ص ص77،78.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع، ص 78.

المهندسين والأطباء وتزويد العمال بالمهارات الفنية لتلبية احتياجات المجتمع، وتزويد الناس بأساليب العناية بصحتهم وقوقهم وما إلى ذلك .. (١).

#### حـ - مساندة الجمود القومية الساعية لإحداث التنمية في شتى المجالات:

وذلك من خلال مساندة الجهود التنموية للدولة على شتى الأصعدة (سياسية، اجتماعية ، اقتصادية – زراعية – صناعية – تجارية – تكنولو جية – علمية ، ثقافية ... الخ ) . والواقع أن تدعيم هذه الجهود على المستوى القومى يتطلب اضطلاع وسائل الإعلام بمهام عديدة منها حلى سبيل المثال لا الحصر:

- ترشيد وتسخير كافة الموارد والإمكانات والطاقات والوسائل لدفع عجلة النمو بإيقاع يمكن البلد النامي من اللحاق بركب الدول المتقدمة في وقت قصير (٢).
- حم وشرح خطط التنمية على كافة المستويات (7) ونقل الأهداف والقرارات القومية وعلى نطاق واسع إلى كل الأمة ونقل تقارير التقدم الذى تحققه فى كل الجالات . . والسرعة فى نقل تلك المعلومات أساسية، فالمجهود القومى الفعال مستحيل بدون هذه السرعة (3)
  - تشجيع الجماهير على الإسهام في تحقيق الأهداف التنموية ونقل صوها إلى القيادة السياسية (٥).
    - مساندة الدولة و دعم خططها التنموية (<sup>٢)</sup>.
    - إبراز الإيجابيات وتقليل النقد إلى أدبى حد ممكن <sup>(٧)</sup>.

### □ – مراقبة مسيرة العمل التنموى:

لاشك أن كل الدول وحتى أكثرها ضعفاً ، وعدم استقرار يجب أن تعمل على أن تحتفظ وسائل الإعلام فيها بوظيفة المفتش العمومي، كضرورة لإظهار جوانب القصور التي يمكن أن

(٢) صلاح الدين عبد الحميد، مرجع سابق، ص5.

, "The Governance of Mass Communication" in -lthiel de Sola Pool (r)

M. Tehranian, etal., (eds. ) op .cit, p. 138.

(٥) نفس المرجع، ص184.

(٦) ل. جون مارتن، انجو جروفر شودري، مرجع سابق، ص43

(٧) البرت ل هستير، مرجع سابق، ص83.

<sup>(</sup>١) محمد منير حجاب، الإعلام والتنمية الشاملة، مرجع سابق، ص 136.

<sup>(</sup>٤) جيهان أحمد رشتي، نظم الاتصال، الجزء الاول، مرجع سابق، ص ص183،184.

تحدث فى أى مجال من مجالات العمل التنموى. ذلك لأنها الوسيلة الأقدر على العمل كمرآة تعكس أخطاء شتى المؤسسات العامة فى الدولة كمقدمة أساسية لتلافيها.

وقد يكون هذا الخلل أو القصور جانبا خطيرا من قانون جديد أو وضعا يهدد المجتمع أو جزءا منه، أو خطأ ارتكبه مسئول كبير أو ما شابه ذلك، وفي هذه الحالة ينبغي على وسائل الإعلام أن تقف موقفا إيجابيا من هذه الأحداث، إذ لا يجب أن يقتصر دورها على التنبيه فقط ولكن ينبغي أن يمتد إلى اقتراح الحلول الرشيدة لإزالة مواطن الخلل ، ليسير المجتمع في طريق التطور والتقدم (١).

وعلى الجانب الآخر فان وسائل الإعلام مطالبة بإبراز النماذج المشرقة في العمل والإنجاز ، والدعوة للاقتداء كها.

### سبل إلزامه وسائل الإعلام بالاضطلاع بهذه الوظائف:

تعتمد فلسفة الإعلام التنموى فى إلزام وسائل الإعلام بالاضطلاع بهذه الوظائف على سبيلين من سبل الإلزام:

- الإلزام القائم على التخصص ، وهو الماثل فى إلزام الإعلاميين العاملين فى وسائل الإعلام التى تخضع لسيطرة الحكومة أو إشرافها أو الهيئات العامة. وأى إخلال من قبل أى إعلامى بالدور المنوط به فى الوسيلة التى يعمل كها ، يعرضه للعقاب المقرر من قبل الحكومة ، أو الهيئة العامة المشرفة على هذه الوسيلة (٢).
- الالتزام التطوعى "الذاتى". وهو الماثل فى التزام وسائل الإعلام الخاصة ، البعيدة عن أى سيطرة ، بالإسهام فى مساندة الجهود التنموية. وقد يحدث تدخل من قبل الحكومة فى شئون هذه الوسائل أو شئون العاملين بها، غير أن هذا التدخل يهدف غالبا لإجبار هذه الوسائل أو وهؤلاء العاملين ، على عدم تجاوز الحدود التى وضعتها هذه الحكومة لحرية التعبير، والتى تعيق أو تدعى إنها تعيق مسيرة العمل التنموى لإجبارها على تدعيم هذه المسيرة.

(۱) محمود أحمد عبد الغنى، "دور الصحافة المصرية فى تنمية المجتمع المحلى: دراسة تحليلية للصحف اليومية المصرية فى الفترة من 1/1م1982 إلى 1968/12/31، مع دراسة ميدانية على عينة من شباب سوهاج" رسالة دكتوراه غير منشورة "جامعة أسيوط. كلية أداب سوهاج، 1990" ص 40.

(٢) وفي هذا الصدد تلجأ بعض الحكومات لرسم سياسات إتصالية تحدد سبل اضطلاع وسائل الإعلام بالوظائف المنوط بما على النحو الامثل. وتعد هذه السياسات محددا أساسيا للمسئوليات التي ينبغي الالتزام بما من قبل وسائل الإعلام والعاملين بما.

وهذا ما جعل المنادين بالنظرية التنموية فى الإعلام يرون أن الصحافة ذات الملكية الخاصة يصعب الاعتماد عليها فى تحقيق المهام القومية، وأن الصحف وسائر وسائل الإعلام الخاضعة لإشراف الحكومة هى الأجهزة الوحيدة التى يمكن أن تتعرض من خلالها الجماهير لعمليات التطوير التعليمي والثقافي (١).

#### واقع الإعلام في المجتمعات النامية:

الواقع أن وسائل الإعلام لم يقدر لها فى الكثير من المجتمعات النامية الاضطلاع بالوظائف سالفة الذكر على النحو المأمول لعدة أسباب أهمها:

1- قصور التصور الذى طرحته فلسفة الإعلام التنموى لكيفية أداء وسائل الإعلام لمهامها في البلد النامى. ولعل أخطر جوانب هذا القصور هي تلك الماثلة في الصلاحيات الكبيرة التي أعطيت للحكومات في البلدان النامية للتحكم في وضع ملامح الحرية الإعلامية، وملامح الشكل الأمثل لملكية وسائل الإعلام، على النحو الذي فصلناه من قبل. فقد أدى ذلك وعلى غرار ما حدث في المجتمعات الاشتراكية وان كان بشكل أقل وطأة إلى استغلال القابضين على زمام السلطة في كثير من البلدان النامية لهذه الصلاحيات بما يخدم مصالحهم الذاتية، وذلك من خلال جعلها أدوات دعائية تركز جل اهتمامها على الجوانب السياسية والدعائية، وتسليط الأضواء على أنشطة هؤلاء القادة وخطبهم وتنقلاقم، وذلك الاشكاد على حساب الوظائف الأساسية المنتظر من هذه الوسائل الاضطلاع بها (٢).

كما استخدمت هذه الصلاحيات من ناحية أخرى كأداة مهمة من أدوات كبت الآراء والتوجيهات المعارضة ، سواء تم ذلك عبر اللجوء إلى النصوص التشريعية (٣) أم غيرها من الوسائل بالصورة التي تحول بين الأفراد وبين التمتع بحقهم فى ممارسة الحرية الإعلامية (٤) هذا من ناحية، وبالشكل الذى حرم المجتمع من الدور الرقابي المهم الذى يمكن لوسائل الإعلام أن تقوم به، وتنبه خلاله إلى مواطن الخلل والقصور وتدعو إلى ما يخدمها، من ناحية أخرى .

<sup>(</sup>١) أنظر: عواطف عبد الرحمن، دراسات في الصحافة العربية، مرجع سابق، ص60.

<sup>(</sup>٢) أنظر: نفس المرجع، ص ص 32،33.

<sup>(</sup>٣) ليلي عبد الجحيد، سياسات الاتصال في العالم الثالث، مرجع سابق، ص56

<sup>-</sup> عواطف عبد الرحمن، الحق في الاتصال بين الجمهور والقائمين بالاتصال، ص42.

<sup>(</sup>٤) ولا زالت حرية الصحافة في بلدان الشرق الاوسط -على سبيل المثال- وكما جاء في مقدمة تقرير حرية الصحافة في العالم لعام 1994، ما زالت حلما مامولا"

<sup>-</sup> Reporters Sans Erontieres, Report Freedom of the Press Throughout the world (London. Paris: Jon Libby 1994) p 2.

وفى ظل هذا الوضع الذى استغلت فيه أكثر الحكومات صلاحياتها لإجبار وسائل الإعلام على طاعتها، كان من الطبيعى - على حد تعبير سانوو نام (1) - ألا تكون وسائل الإعلام أكثر من مجرد خادمة للسلطة. وقد ترتب على ذلك نتيجة تلقائية هى انخفاض ثقة الجماهير فى مصداقية أغلب ما تبثه هذه الوسائل من مواد إعلامية، مما أضعف قدرتما على تكوين أو تغيير اتجاهات هذه الجماهير بصورة تتوافق مع الأفكار التنموية الجديدة (1).

2 - مغايرة الكثير من الأفكار التى عملت فلسفة الإعلام التنموى -والتى تنطلق من مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية وتحدف للإسهام فى تحقيق غاياتها- على التنظير لكيفية إسهام وسائل الإعلام فى نشرها، لثقافة الكثير من بلدان العالم الثالث خصوصا البلدان الإسلامية منها والتى تدين رسميا بكوزمولوجيا مغايرة تماما للكوزمولوجيا التى تروج هذه الفلسفة لأفكارها فى مسلماتها وغاياتها. وهذا ما أدى إلى هيمنة الثقافة العلمانية على أغلب المواد التى تبثها وسائل الإعلام فى هذه البلدان ، وحصر الثقافات الأصلية لهذه البلدان فى أضيق الحدود.

وقد اسهم في تحقيق المزيد من الهيمنة لهذه الثقافة أكثر من عامل هما:

أ – ولاء أغلب أبناء النخب الحاكمة والمثقفة في هذه البلدان للثقافة العلمانية التي تعلموها في مدارس الغرب ومعاهده، أو تشربوها على أيدى أتباع هذه المدارس في بلدالهم. وقد كان من الطبيعي من ثم أن يتم استخدام وسائل الإعلام من قبلهم كأداة مهمة من أدوات نشر هذه الثقافة، التي يرون أن السير على هداها هو الطريق الأمثل لتقدم مجتمعاهم ولحاقها بركب الحضارة.

ب - التبعية الإعلامية للعالم الغربي، وهذه التبعية هي في جانب منها من صنع أيدى أبناء البلدان النامية وذلك من خلال سعيهم الدءوب للحصول على المواد الإعلامية التي تنتجها الوكالات الغربية، لا سيما المواد ذات المضامين الدرامية (٣).

<sup>(</sup>١) سانوو نام، مرجع سابق، ص 434

<sup>(</sup>٢) أنظر أحمد بدر، مرجع سابق، ص320 .

<sup>(</sup>٣) فعلى سبيل المثال تستورد محطات التليفزيون في البلدان النامية ما بين 40 إلى 60 في المائة من مجموع ما تقدمه من ساعات الارسال من دول الشمال.

<sup>-</sup> فاروق أبو زيد، الهيار النظام الإعلامي الدولي، مرجع سابق، ص 169.

<sup>-</sup> والغريب أن الدول النامية تجأر بالشكوى بعد ذلك من الغزو الثقافي والإعلامي الغربي لها. رغم أن أى دولة من هذه الدول تسعى للحصول على هذه المواد برغبتها واختيارها التامتين، دونما أدنا ضغط من جهة خارجية.

- جــ - التقدم التكنولوجي والإعلامي للدول الغربية، والذي خلق تبعية تكنولوجية لهذه الدولة، وسوسيو قافيه للشركات المتعددة الجنسية من خلال الإعلانات، وتبعية اتصالية لوكالات الأنباء الغربية، تم تبعية أكاديمية لمعاهد وكليات الاتصال الغربية (١).

3 – ضعف الإمكانات الاقتصادية لكثير من بلدان العالم الثالث، ثما أعاق قدرها على إقامة بنية اتصالية حديثة ومتكاملة تمكنها من الاضطلاع بالمهام المنتظرة منها للإسهام في العملية التنموية على النحو المرجو، وهذا السبب ذاته هو الذي جعل ثورة التوقعات المتزايدة التي استهدفت وسائل الإعلام استثارها لدى أبناء الدول النامية كمحفز لهم لتبنى الأفكار التنموية والإسهام في تطبيقها تنقلب إلى ثورة الإحباطات المتزايدة (٢).

وفى سبيل تلافى السلبيات السابقة ظهرت أفكار جديدة تنادى بأحقية الدول النامية فى التمتع بحكم ديمقراطى، وألها لا تقل فى حاجتها إلى الديمقراطية عن الدول المتقدمة، وترى أن استخدام وسائل الإعلام فى التنمية لا يبرر السلطوية، وأن حرية الإعلام والتنمية ليستا قيمتين متضادتين لا يمكن الحصول على إحداهما إلا بالتضحية بالأخرى .. بينما الواقع والمنطق يقول بإمكانية الحصول عليهما معا كما دلت على ذلك تجارب الدول الصناعية (٣) هذا بالإضافة إلى الأفكار التي طرحتها مدرسة التبعية والتي تشخص مظاهر التبعية الإعلامية والثقافية للعالم الغربي، وتحاول توصيف السبل الكفيلة بالقضاء عليها أو تخفيفها، وبالإضافة إلى النماذج التي طرحت تصورا جديدا للدور الذي يمكن لوسائل الإعلام القيام به فى المجتمع النامي، وكيفية قيامها به، ومنها نموذج الاتصال التنموي المشارك، ونموذج الانتشار والذي أشرنا إليه سلفا.

وعلى الرغم من البدائل التى قدمتها هذه الأفكار لتلافى سلبيات فلسفة الإعلام التنموى التى تستند إلى نموذج التحديث، إلا أن واقع وسائل الإعلام لازال يعانى من هذه السلبيات بصورة لا تخطئها عين.

R.L. Stevenson, *Communication, Development and the Third* انظر *World*: the Global Politics of Information, (New York: Longman, 1988) p. 176.

<sup>(</sup>١) عواطف عبد الرحمن، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية في العالم الثالث، مرجع سابق.

<sup>-</sup> وللمزيد حول مظاهر التبعية أنظر:

<sup>-</sup>فاروق أبو زيد، الهيار النظام الإعلامي الدولي، مرجع سابق، ص ص 167، 176.

<sup>-</sup>السيد بخيت، مرجع سابق، ص ص134،135.

<sup>(</sup>٢) أنظر: -جيهان أحمد رشتى، الإعلام الدولى، مرجع سابق، ص ص333،333.

<sup>(</sup>٣) أنظر: -محمد بن عثمان الأخضر، مرجع سابق، ص ص92،100

# الهج حثالثات وين المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطقة الم

تعد الغايات التى طرحتها الكوزمولوجيا الإسلامية المحدد الأساسى للدور الذى ينبغى أن تلعبه وسائل الإعلام فى المجتمع المسلم. ولما كانت الغاية الأساسية للكوزمولوجيا الإسلامية تتمثل فى إقامة مجتمع الاستخلاف الذى تتحقق فيه العبودية المطلقة للخالق –سبحانه وتعالى والذى يحقق لأفراده السعادة فى الدنيا ويضمن لهم الخلود فى نعيم الآخرة، ويسعى جاهدا لنشر الدين الحق وإعلاء كلمة الله فى أرضه، فان هذا يعنى أن وسائل الإعلام فى المجتمع المسلم مطالبة بالاضطلاع بعده وظائف للإسهام فى كل ذلك، هذه الوظائف هى:

## ترسيخ عقيدة التوحيد في مجتمع الاستخلاف:

يتطلب اضطلاع وسائل الإعلام بهذا الدور القيام بمهنتين:

مقاومة الأفكار والعادات والتقاليد المنافية لعقيدة التوجيد: سواء أكانت تلك الأفكار نتيجة لانفصام الواقع الاجتماعي عن المثال الإسلامي، أم كانت إفرازا لعقائد منافية للعقيدة الإسلامية ومعادية لها مثل تلك التي صنعها الاستعمار في المجتمعات الإسلامية مثل القاديانية والبابية والبهائية (١) ام كانت أفكارا جلبها المستعمر منه للقضاء على هوية البلدان الإسلامية وجعلها تدور في فلكه و هي الماثلة في الأفكار العلمانية التي يتبناها ويروج لها في شتى مناحي الحياة (السياسية والاقتصادية والاجتماعية، الدينية..ا لخ ) (١).

نشر وترسيم تعاليم عقيدة التوجيد في النفوس : وذلك من خلال توعية المسلمين على مختلف أعمارهم وثقافاهم بتعاليم دينهم طبقا لما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وما تعارف عليه العلماء وتنمية ثقافاهم الدينية. والتوعية هنا بمثابة زرع تعاليم الدين الحنيف، والتنمية بمثابة تعهد هذا الزرع بالرى وتوفير الجو الصحى له للنماء والزيادة حتى يؤتي ثماره الفكرية والعملية (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: إبراهيم امام، أصول الإعلام الاسلامي، مرجع سابق، ص34.

<sup>(</sup>٢) حول سبل مقومة هذه الأفكار أنظر:

<sup>-</sup> عبد الوهاب كحيل، الأسس العلمية والتطبيقية للإعلام الإسلامي، (القاهرة: عالم الكتب، 1985)، ص ص 85،87)، ص

<sup>(</sup>٣) سعيد محمود عرفة، مرجع سابق، ص87.

ومن خلال ذلك يمكن الإسهام فى بناء الإنسان المؤهل لإقامة مجتمع الاستخلاف ، الذى يجعل غايته العليا فى هذا الوجود رضوان خالقه سبحانه وتعالى، ويسعى فى كل حركة من حركاته وسكنة من سكناته لتحقيق هذه الغاية.

#### تدعيم الوظيفة العمرانية لمجتمع الاستخلاف:

لا يقف الدور المنوط بوسائل الإعلام فى إقامة مجتمع الاستخلاف عند حد توعية الفرد المسلم بأمور دينه وبرسالته فى مجتمع الاستخلاف، وإنما يمتد إلى الإسهام فى توعيته بالسبل المثلى للمشاركة الإيجابية فى الوظيفة العمرانية لمجتمع الاستخلاف وذلك من خلال:

- القيام بالتهيئة النفسية والاجتماعية للأفراد لتهيئة المناخ لإقامة النظام الإسلامي في التنمية، وتشجيع التطبيقات المبتكرة في مجالات الإنتاج والتوزيع والتمويل وأعمال المصارف والتنمية في ميادين الزراعة والصناعة والتجارة والتعليم والصحة وغيرها (١).
- النهوض بالمستوى الفكرى والحضارى للأفراد ، وترقية اهتماماهم ومحو الأمية الفكرية والحرفية (٢).
  - خلق الجو الحضارى الملائم للتقدم والنهضة ، ونشر العلوم والفنون السليمة الهادفة
     وتوعية الأفراد بكافة أهداف المجتمع وسبل الإسهام في تحقيقها
  - الدعوة إلى إعلاء الهمم والحث على فضيلة الجهاد والتعاون وتحقيق روح الإخاء والتكافل الاجتماعي.. وما إلى ذلك من السبل التي تساعد على تنمية الإنسان الصالح الأتقى الذي يقف على الأرض فيعمرها ويصلحها ويزيد إنتاجها (<sup>1</sup>).

وبالإضافة إلى الدور المنوط بوسائل الإعلام للإسهام فى بناء الإنسان المؤهل للقيام بالوظيفة العمرانية لمجتمع الاستخلاف، فإنها مطالبة أيضا بتدعيم مسيرة المجتمع المسلم العمرانية بصفة عامة، وذلك من خلال مساندة جهوده وعلى شتى المستويات السياسية، الاجتماعية، الاقتصادية، (زراعية، صناعية، تجارية، والعلمية و ....الخ)، ومن خلال تقوية الروابط بين

(٢) سعيد بن ثابت، مرجع سابق، ص121.

(٣) مصطفى الدميرى، الصحافة فى ضوء الإسلام، ( مكة المكرمة : مكتبة الطالب الجامعي ، 1987 ) ، مصطفى الدميرى، الصحافة فى ضوء الإسلام، ( مكة المكرمة : مكتبة الطالب الجامعي ، 1987 ) ، ص83.

(٤) يحيى بسيوني مصطفى، عادل الصيرف، التليفزيون الإسلامي دوره في التنمية، (الرياض: عالم الكتب،1985 ص ص47،48.

<sup>(</sup>١) إبراهيم امام، مرجع سابق، ص313.

أقاليمه والتوحيد بين ثقافاته الفرعية المتباينة (1)، ومن خلال تكوين الرأى العام المؤمن الواعى الذى يقدر حقيقة وجوده ومسئولياته فى كل ما يدعى إليه من أعمال تستهدف الصالح العام (٢) ومن خلال تدعيم مكانته بين مجتمعات الدنيا. والدفاع عنه ضد كل هجوم مغرض... وما إلى ذلك من مهام يتطلبها تفعيل الوظيفة العمرانية لمجتمع الاستخلاف، مجتمع آمة الشهادة، خير آمة أخرجت للناس.

# كشف أى خلل أو قصور في مسيرة مجتمع الاستخلاف:

وتعد هذه الوظيفة من أهم الوظائف الملقاة على عاتق وسائل الإعلام فى المجتمع المسلم، حتى إن فلسفة الإعلام الإسلامي لا ترى فى ممارسة هذه الوظيفة مجرد حق يمكن للقائمين على أمر هذه الوسيلة الاضطلاع به أو التخلى عنه، وإنما تنظر إليه على أنه واجب لابد من الاضطلاع به، سواء أكان هذا الخلل أو القصور متعلقا بأمر من أمور الدين أم أمر من أمور الدنيا، صادرا من قبل فرد ولو كان الحاكم ذاته، ام جماعة (٣) متمثلا فى الامتناع عن الاضطلاع بمعروف مأمور به، أم اقتراف منكر منهى عنه.

وهناك ثمانى آيات فى كتاب الله تشير بشكل أو بآخر إلى وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وتمدح فاعليه وتذم تاركيه (<sup>1)</sup> .

كما أنه هناك عدداً كبيراً من الأحاديث التى تدلل على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وتبشر فاعليه وتتوعد تاركيه ومنها حثلاً قوله (صلى الله عليه وسلم): – فى الحديث الذى ذكرناه سلفاً (من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فان لم يستطع فبلسانه ، فان لم

(٢) محمد منير حجاب، نظريات الإعلام الإسلامي، مرجع سابق، ص 34.

<sup>(</sup>١) مصطفى الدميري، مرجع سابق، ص83.

<sup>(</sup>٣) أنظر في ذلك: -منير حجاب، مبادئ الإعلام الإسلامي، مرجع سابق، ص ص89،90.

 <sup>(</sup>٤) وهي آيات104،110،114 آل عمران، أية 157 الأعراف وآيتا71،112 التوبة، آية 41 الحج، أبة 17 للقمان.

ومن آداب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر: 1 – العلم والتأكد من أنه منكر أو معروف نزل. 2 – أن يكون ورعا لا يأتى ما نحى عنه. 3 – أن يكون حسن الخلق حليما يامر بالرفق. 4 – ألا يتعرف إلى المنكر بواسطة التحسس. 5 – أن يامر وينهى بالمعروف.

<sup>-</sup>أبو بكر جابر الجزائري، مرجع سابق ، ص57.

يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان) وقوله: (الأمر بالمعروف والناهى عن المنكر شهيد (1) وقوله ما من نبى بعثه الله إلا كان له من أمته حوارييون وأصحاب يأخذون بسنته، ويقتدون بأمره. ثم ألها تخلف من بعدهم خلوف يقولون ما لا يفعلون. ويفعلون ما لا يأمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خودل (٢)

وتبعا لذلك فان المسلم مطالب بأن يكون رقيبا على دينه في مجتمعه ، كما هو رقيب عليه في نفسه وقد زوده الإسلام بأخلاق من الصراحة والشجاعة فأوجب عليه أن يفعل الخير ويدعو اليه ، وينهى عن المنكر ويسعى إلى تغييره ، وهذا ليس نافلة بل من صميم الدين  $\binom{n}{2}$  ويقتضى ذلك من حملة الأقلام وأرباب الألسنة أن يشتبكوا مع أى خلل أو قصور فى أى موطن من مواطن حياة المجتمع المسلم فى معارك حامية لا تنتهى إلا بإصلاح هذا الخلل ، وكل حركة فى هذا السبيل جهاد ، فإذا بلغ الأمر حد التضحية  $\binom{1}{2}$  فسيد الشهادء حمزة ورجل قام إلى إمام جائر فآمره و فهاه فقتله  $\binom{6}{2}$  .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ذكره السيوطى فى الجامع الصغير ، ورمز له بالصحة ، مرجع سابق ، الجزء الرابع ، 410 . وذكره المتقى الهندى فى كتر العمال حديث (11172 ) ، وعزاه لابن عساكر عن على . أنظر : على المتقى الهندى ، كتر العمال ، تحقيق : بكر صبابى ، وصفوة السقا ، ( بيروت : مؤسسة الرسالة ، 1989 ) (۲) أخرجه مسلم فى صحيحه عن حديث بن مسعود فى كتاب الإيمان ، باب كون النهى عن المنكر من الإيمان ، الحديث 80 ( 50 ) أنظر مسلم بن الحجاج مرجع سابق .

<sup>(</sup>٣) محمد الغزإلى، الاستبداد السياسي، ط3، (القاهرة: دار الكتب الإسلامية، 1984)، 0.34

<sup>(</sup>٤) أحمد جلال حماد، مرجع سابق، ص255.

<sup>(</sup>٥) من حدیث جابر ، عزاه المناوی فی فیض القدیر ، حدیث (3757) للشیرازی فی الألقاب ، وزاده فی حدیث (4747) عزوه للحاکم فی مناقب الصحابة والدیلمی والضیاء المقدسی ، وعزا نحوه لابن عباس عن الطیرانی . أنظر : محمد عبد الرءوف المناوی ، مرجع سابق . وعزاه المتقی الهندی فی کتر العمال حدیث (33263) للشیرازی فی الألقاب ، وعزاه للطیرانی والضیاء ، وعزا نحوه فی حدیث (33263) للطیرانی من حدیث علی . أنظر : علی المتقی الهندی ، مرجع سابق

وتعد رقابة وسائل الإعلام على تصرفات الحاكم انعكاسا طبيعيا للحق الذي أعطته الشريعة علامة في الرقابة على تصرفات حكامها والتي تندرج من الوعظ بالحسني حتى عزل الحاكم الجائر.

صبحى عبده سعيد، السلطة في المجتمع الإسلامي، مرجع سابق، ص257.

ويشترط فى اضطلاع القائمين على أمر وسائل الإعلام بهذه الوظيفة أن يكونوا فى نقدهم متجردين من الاعتبارات الشخصية وألا يكون للواحد منهم غرض سوى رضوان خالقه سبحانه وتعالى (١) والإسهام فى فهضة أمته وأن يقدم النقد فى أسلوب حكيم يبنى ولا يهدم وأن يبتعد فى أسلوبه عن السباب والبذاءة بدعوى محاربة الباطل، فان ذلك باطل يريد أن يدفع به ماطلا (٢).

# إعلاء كلمة الله في أرضه "نشر رسالة مجتمع الاستخلاط :

ويتطلب القيام بهذه الوظيفة الاضطلاع بمهمتين هما:

أولا: – مواجهة الحملات الإعلامية المضادة للإسلام التي تهدف إلى تشويهه أو إبرازه في صورة التخلف وعدم المعاصرة (٣). وتفنيد الأفكار التي تستند إليها وإظهار حقدها على الإسلام وتماوى الحجج التي تستند إليها في دعواها.

ثانيا: - الاجتهاد وبكل السبل فى نشر رسالة الإسلام "رسالة مجتمع الاستخلاف" ولإعلاء كلمة الله فى أرضه، ولاضطلاع الأمة المسلمة (أمة الشهادة) بالدور المنوط بها فى نشر الهدى والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر "كُنْتُمْ فَيْرَأُمَّةٍ أُهْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالْمَوْنَ عَنْ الْمُعْرُونَ بِاللَّهِ " ( أَنَّ فَانه يَنبغى:

- تأهيل كوادر من القيادات المسلمة في الخارج وتكليفهم بمهمة الدعوة بين غير المسلمين.

- تزويد الرأى العام العالمي بالرؤية الإسلامية للقضايا المعاصرة.
- تعريف العالم بموقف الإسلام من العقائد والأديان والمذاهب الأخرى.

محمد منير حجاب، "ضوابط الممارسة الإعلامية للقائم بالاتصال في الإعلام الإسلامي. "في ندوة الإعلام الإسلامي الإسلامي بين تحديات الواقع وطموحات المستقبل، (القاهرة: مركز صالح عبد الله كامل بجامعة الأزهر، في الفترة من 3 إلى 5 مايو 1992،

ص ص97،96.

(٢) عبد الكريم الخطيب، مرجع سابق، ص210.

(٣) إبراهيم مدكور، الإعلام الإسلامى الطباعى فى الدول غير الإسلامية (القاهرة: دار المعارف، ب ت ص 30،96.

(٤) سورة آل عمران أية110.

<sup>(</sup>١) حول ضرورة تجرد الإعلامي المسلم في عمله واخلاصه لوجه الله تعالى أنظر:-

- خلق جسور من التعاون مع أجهزة الإعلام والدعاية والتربية والتعليم وقادة الفكر في دول العالم المتقدم (¹).

هذا بالإضافة إلى الدور الأساسى لوسائل الإعلام المسلمة الماثل فى الإعلام عن الإسلام، وتبسيط طروحاته والإقناع بها من خلال الحكمة والموعظة الحسنة والجدل بالتي هي أحسن (٢)

# آليات إلزام وسائل الإعلام والعاملين بما بالاضطلاع بالوظائف المكلفين بما:

الواقع أن آليات إلزام وسائل الإعلام والعاملين بها بالاضطلاع بالمهام المنوطة بها لا تختلف كثيرا عن آليات إلزامها بعد تجاوز الحدود المشروعة فى وسائلها، إلا فى كونها لا تتضمن التدخل الحكومي عبر القضاء، وأنها تعول على الالتزام الذاتي من قبل القائمين على أمر هذه الوسائل فى تحمل هذه المسئوليات بشكل أكبر وذلك على النحو التالى:—

الالتزام الذاتى: يكاد الالتزام الذاتى من قبل القائمين على أمر وسائل الإعلام بالاضطلاع المهام التى ينتظرها المجتمع المسلم منها أن يكون الضامن الأساسى للاضطلاع بهذه المهام (٣) وإذا كان ذلك ينطبق بصفة عامة على العاملين فى أى وسيلة إعلامية فانه ينطبق بصفة خاصة على العاملين فى وسائل الإعلام المملوكة ملكية خاصة.

ويكمن الدافع الأساسى للالتزام الذاتى لتحمل هذه المسئوليات فيما يمكن أن يحققه هذا الالتزام لصاحبه من الفوز برضوان خالقه – وهو أعلى هدف يمكن أن يسعى إليه إنسان فى هذا الوجود، وأمامه تتضاءل الأهداف الأخرى مهما عظمت، وأمامه تتضاءل أيضا التضحيات التى قد يتطلبها هذا الالتزام وهذا فيما يتعلق بالاضطلاع بالمهمة الجسيمة ، مهمة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر – مهما عظمت نتائجها ، لأن الإنسان المسلم لكى ينال رضوان

<sup>(</sup>١) أنظر: - محيى الدين عبد الحليم، " الإعلام الإسلامي: الأصول، الأهداف في ندوة الإعلام الإسلامي بين تحديات الواقع وطموحات المستقبل " ، مرجع سابق، ص ص62،61.

<sup>-</sup> وللمزيد أنظر:محيى الدين عبد الحليم، الدعوة الإسلامية والإعلام الدولي، مرجع سابق، ص ص ص 151، 183.

<sup>(</sup>٢) حول دور وسائل الإعلام الإسلامية في ذلك أنظر:

<sup>-</sup> إبراهيم إسماعيل، الإعلام الإسلامي وسائل الاتصال الحديثة، سلسلة دعوة الحق، عدد (133) مكة: رابطة العالم الإسلامي محرم 1414) ص ص 74،78.

<sup>(</sup>٣) أنظر : محمد منير حجاب، مبادئ الإعلام الإسلامي، مرجع سابق، ص79.

خالقه عليه لا ينبغى له أن يسكت عن ظلم ولا ينام على باطل، لأنه يعلم أن الله جعل مصارع الظالمين على يد المظلومين... وأنه كتب على نفسه أن يكون ناصرا لمن ينصره وينصر قانونه ... فهو فى كفاح دائم، ولكنه كفاح مختلف فى روحه ودوافعه عن كفاح الرجل الأعزل الذى لا يؤمن بشيء غير نفسه، ولا يدعى لله وجودا – وهو ما ينطبق على المؤمن. بالكوزمولوجيا العلمانية بصفة عامة فهو ساكن النفس رابط الجأش مطمئن القلب، وقد اكتفى من حصته بأن يعمل وفوض النتيجة لله وأسقط حظوظه وأغراضه من الحساب، ووطد نفسه على القبول بالغنم والغرم، مؤمنا بأن لله حكمته التي تغيب عن الأفهام وبذلك أسقط عن نفسه القلق والهم والطمع والغرض، وأصبح خالصا وهاسا ملتهبا لنصرة الحق بلا خوف ولا تردد ولا مطمع.. بينما الرجل الآخر الذي لا يؤمن إلا بنفسه قد حمل هموم تلك النفس وقلقها وأطماعها ومخاوفها إلى المعركة، وهو فى حالة هزيمته لا يبقى له أمل يعيش من أجله. فهو لا يرى فى العالم حكمة ولا معنى ولا غاية غير ما يكسب لنفسه، فإذا مات أمله مات معه كل شئ (١٠).

وسائل الإلزام الأخرى: إذا ما حدث ولم يلتزم القائم بالاتصال أو مالك الوسيلة المسلم التزاما ذاتيا بما عليه من مسئوليات، وسعى لاستغلال عمله أو وسيلته لتحقيق أهدافه الذاتية، سواء تمثلت هذه الأهداف في تحقيق أرباح أو نفوذ أو غيره، فان الإنسان يطالب هنا الأفراد المحيطين به .. بل والمجتمع بأسره إذا ما كان التقصير واضحا – ممثلا في قادة رأيه ومؤسساته انطلاقا من واجب الأمر بالمعروف (٢) بتنبيه هذا الفرد الذي لم يلتزم بالمسئوليات الملقاة على عاتقه ، إلى تقصيره فيها وحثه على تحملها.

وبالإضافة لذلك يمكن الاستفادة من الوسائل التي ابتكرتما فلسفة المسئولية الاجتماعية لإلزام وسائل الإعلام بتحمل مسئولياتها مثل الاتحادات الإعلامية ومجالس الصحافة وذلك من خلال إعطائها الصلاحيات اللازمة لها لإلزام وسائل الإعلام بمسئولياتها ، شريطة ألا تكون هذه الوسائل منفذاً للتدخل الحكومي .. كما يمكن الاستفادة من فكرة تعيين ناقدين داخليين في كل وسيلة يرصدون جوانب القصور في معالجة الموضوعات التي تقدمها ويعملون على تلافيها بالسبل المناسبة ، كذلك يمكن الاستفادة من فكرة الناقدين الخارجيين الذين يتناولون المواد التي تبثها وسائل الإعلام بالدراسة والنقد وينشرون أراءهم في هذه المواد ويحددون نقاط القوة فيها لتدعيمها ونقاط الضعف لتلافيها ، كما يمكن الاستفادة من فكرة إقامة إدارة خاصة بالدعاية والتحريك التي ابتكرها الفكر الإعلامي الاشتراكي وإنشاء إدارة للدعوة على غرارها تضع

<sup>(</sup>١) مصطفى محمود، ل، ط 8 (القاهرة: دار المعارف، ب ت) ص 34 ، 35.

<sup>(</sup>٢) المعروف هو "ما عرفه الناس بأنه محبوب للشارع مفروضا كان أو مسنونا أو مستحبا"

<sup>-</sup> محمد مصطفى عمير، المؤمنون كما وصفهم القرآن، (القاهرة: دار التوزيع والنشر الإسلامية، ب ت، ص90).

خطة موحدة للكيفية التي يمكن خلالها أن تحقق صحف الدعوة المهام المنوطة بها وتتابع تنفيذ هذه الصحف لهذه الخطة وتحاسبها على أي تقصير يبدر منها.

وبالإضافة لكل ما سبق فان العاملين بوسائل الإعلام العامة أو المملوكة للدولة ملتزمون بالاضطلاع المهام المنوطة بهم التزاما قائما على التخصص بحكم عملهم فى هذه الوسائل، وأى تقصير من أحدهم فى الاضطلاع بهذه المسئوليات يعرضه للمسائلة وربما للعقاب المقرر من قبل القائمين على أمر هذه الوسيلة.

وهكذا وكما تمتلك فلسفة العالم الإسلامي سياجا متينا من آليات إلزام وسائل الإعلام بعدم تجاوز الحدود المسموح بها، فإنها تمتلك أيضا سياجا متينا يضمن – إلى حد كبير – اضطلاع وسائل الإعلام المهام المنوطة بها على الوجه الأمثل.

\* \*

من خلال استعرضنا السالف لأهم طروحات فلسفات الإعلام الوضعية حول وظائف وسائل الإعلام والطروحات المناظرة لها فى فلسفة الإعلام الإسلامى ، عبر صفحات هذا الفصل يمكن أن نخلص إلى عدة نتائج أهمها:

-أن الاختلاف بين فلسفات الإعلام الوضعية وبين فلسفة الإعلام الإسلامي لا يقف عند حدود الإطار الذي ينبغي لوسائل الإعلام أن تضطلع خلاله بالوظائف المنوط بها وهو ما عرضنا له في الفصلين السالفين وإنما يمتد إلى الاختلاف حول طبيعة الوظائف ذاها. وذلك نتيجة طبيعية لاختلاف الغايات التي تنظر فلسفات الإعلام الوضعية لكيفية الاضطلاع بها والتي لا تخرج في مجملها عن غايات الكوزمولوجيا العلمانية - عن الغايات التي تسعى فلسفة الإعلام الإسلامي للتنظير لكيفية إسهام وسائل الإعلام في تحقيقها.

ان قصور أداء وسائل الإعلام لمهام فى ظل فلسفات الإعلام الوضعية هو نتيجة طبيعية للقصور الذى يشوب الكثير من طروحات هذه الفلسفات التى تنظر لكيفية هذا الأداء، وهو ما ليس له وجود فى فلسفة الإعلام الإسلامى على الإطلاق .

إن طبيعة الغايات العلمانية – التي تنحصر في حيز هذه الدنيا – والتي تسعى وسائل الإعلام في ظل فلسفات الإعلام الوضعية للمساهمة في تحقيقها ، تحمل في طياها علة هامة من علل إخفاق هذه الوسائل في الإطلاع بهذه الغايات على النحو المرجو . وذلك من خلال انعكاس هذه الغايات على العاملين بهذه الوسائل وعلى ماليكيها أو المتحكمين في تصريف شئوفها ، فقد يحدث أن يقع تعارض بين إخلاصهم لمصالحهم الخاصة التي تدفعهم للعمل في هذه الوسائل أو لتملكها ، والتي يرون ألها تصب في تحقيق غايتهم في هذا الوجود ، وبين مصالح

المجتمع التي يفترض أن يساهموا في تحقيقها من خلال عملهم في هذه الوسائل أو تملكهم لها ، والواقع .. أن تغليب الصالح الشخصي على الصالح العام هو الأمر الأكثر احتمالاً .

أما الغايات الإسلامية فألها – على العكس من ذلك – تحمل فى طياقها المقوم الأساسى من مقومات نجاح فلسفة الإعلام الإسلامى .. ذلك لأن القائمين على الإطلاع بالمهام الإعلامية التي تنظر لها هذه الفلسفة – للإسهام فى التحقيق غايات المجتمع المسلم – يعلمون علم اليقين أن أقصى قدر من تحقيق المصالح الخاصة بهم يكمن فى أقصى التزام بأداء هذه المهام على النحو الأمثل .

- إن الاختلاف بين وظائف وسائل الإعلام فى فلسفات الإعلام الوضعية والإطار الذى رسمته لكيفية تحقيقها، وبين ما يناظر ذلك فى فلسفة الإعلام الإسلامى لا يعنى عدم إمكانية الاستفادة من الوسائل التى ابتكرها هذه الفلسفات لتحسين أداء وسائل الإعلام فيها من قبل فلسفة الإعلام الإسلامى لأنه لا يوجد تعارض بين هذه الوسائل وبين طروحات فلسفة الإعلام الإسلامى.

#### الخلاص\_\_\_\_ة

من خلال تناولنا لطروحات فلسفات الإعلام الوضعية عبر صفحات هذا الباب تناولا. نقديا في ضوء المقدمات التي أفرزها والنتائج التي ترتبت على تبنيها في أرض الواقع، ومن خلال مقارنة هذه الطروحات بطروحات فلسفة الإعلام الإسلامي المناظرة لها يمكن القول إنه ليست هناك إمكانية لنقل أي تصور من التصورات التي طرحتها هذه الفلسفات حول حرية الممارسة الإعلامية أو حرية التملك، أو الوظائف التي ينبغي لوسائل الإعلام أن تضطلع بها بشكل كامل إلى الأرضية الإسلامية بحيث تصبح جزءا من فلسفة الإعلام التي ينبغي أن يتبناها المجتمع المسلم، وأن أقصى ما يمكن السماح بالاستفادة منه من طروحات هذه الفلسفات لا يعدو أن يكون بعض السبل التي نظرت لها هذه الفلسفات لتحسين الأداء الإعلامي، وذلك لسببين أساسين هها:

أ – قصور طروحات فلسفات الإعلام الوضعية، وهذا نتيجة طبيعية لقيامها على مقدمات قاصرة، وقد بدا هذا القصور جليا فى التطبيقات التى تمت لهذه الفلسفات ، بشكل دلل وبوضوح على فشل هذه الفلسفات فى تحقيق كثير من النتائج المرجوة منها فى الأرضية الفكرية والمجتمعية التى أفرزها، والاشك أن هذا يجعل تعرضها للفشل فى الأرضية فكرية ومجتمعية مغايرة للأرضية التى أفرزها أمرا بديهيا.

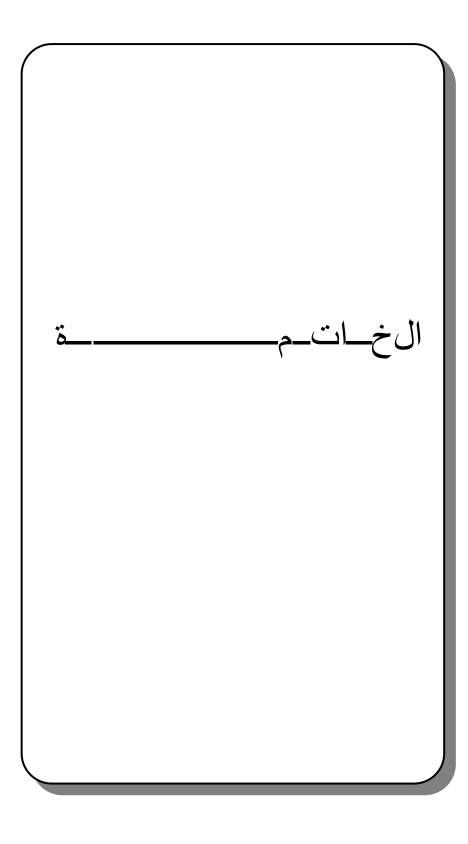
ب – حتى لو افترضنا جدلا سلامة طروحات فلسفات الإعلام الوضعية ، وألها قد حققت الأهداف المرجوة منها عند التطبيق، فان مغايرة الأرضية المعرفية المراد نقل هذه الفلسفات إليها ، وهى الأرضية المعرفية الإسلامية لها، وما يعنيه ذلك من اختلاف الفكر الإعلامي الذي يناسبها – وهو ما أثبته استعرضنا لملامح هذا الفكر – يجعل نقل أي طرح من طروحات هذه الفلسفات ، يتنافى مع هذه الأرضية لن يثمر في أرض الواقع الإعلامي إلا ثمارا مرة.

وعلى ضوء دراستنا المقارنة لطروحات فلسفات الإعلام الوضعية بطروحات فلسفات الإعلام الإسلامي ، يمكن القول أن أقصى ما يمكن الاستفادة منه من طروحات هذه الفلسفات من قبل فلسفة الإعلام الإسلامي ، لا يعدو أن يكون بعض السبل التي ابتكرها هذه الفلسفات لتحسين أداء وسائل الإعلام بالصورة التي تمكنها من الاضطلاع بالمهام المنوطة بها على النحو المرجو ومن هذه السبل:

النمط الجديد من أنماط ملكية وسائل الإعلام الذى ابتكرته فلسفة المسئولية الاجتماعية ، وهو نمط الملكية العامة غير الحكومية لاسيما فيما يخص وسائل الإعلام الإلكترونية.

- آليات الإلزام التي ابتكرتها فلسفة المسئولية الاجتماعية مثل: مجالس الصحافة، الاتحادات الإعلامية، دساتير العمل، الناقدين الداخليين، الناقدين الخارجيين.
- آلية الإلزام التى ابتكرها فلسفة الإعلام الاشتراكى وهى "إدارة الدعاية والتحريك" ، وذلك من خلال إنشاء إدارة شبيهة بها هتم بوسائل الإعلام المتخصصة فى الدعوة الإسلامية سواء أكانت حكومية أم خاصة، داخلية أم خارجية.
  - بعض السبل التى ابتكرها فلسفة الإعلام التنموى ، والتى أثبتت فاعليتها فى نشر الأفكار المستحدثة ومحاربة الأفكار البالية ، وكذلك السبل المثلى التى ابتكرها للقضاء على مشكلة الأمية ونشر الوعى التنموى والإسهام فى العمليات التنموية.

هذا بالإضافة إلى إمكانية الاستفادة من جوانب النجاح التى حققتها هذه الفلسفات في أرض الواقع، والتعرف على جوانب فشل هذه الفلسفات ومحاولة تلافي أسبابها.



### خاتم الدراس خاتم

من خلال استعراض فلسفات الإعلام الوضعية المعاصرة استعراضاً نقدياً في ضوء المقدمات التي افرزلها ، ومقارناً مع فلسفة الإعلام الإسلامي والمقدمات التي انبنت عليها ، يمكن الإدعاء أن هذه الدراسة تمكنت من التوصل الى نتيجة اساسية هي : عدم امكانية نقل اي من فلسفات الإعلام الوضعية أو أجزاء كاملة منها من الارضية المعرفية التي افرزلها الى الارضية المعرفية الاسلامية ، وان اقصى ما يمكن الاستفادة به من هذه الفلسفات لا يتجاوز بعض الوسائل والاساليب التي ابتكرلها لزيادة فاعلية الاداء الاعلامي ، والتي اثبتت فاعليتها في ارض الواقع ، والتي لا تتنافي مع أي طرح من طروحات الارضية المعرفية الاسلامية .

وتعد هذه النتيجة الهدف الاساسى الذى سعت هذه الدراسة سعياً حثيثاً للوصول الية فى محاولتها للتصدى للإشكالية التى تتمحور حولها ، والماثلة فى عدم وجود حكم قائم على اسس منطقية قوية حول مدى امكانية نقل اى من فلسفات الإعلام الوضعية أو أجزاء منها من الارضية المعرفية التى افرزها الى الارضية المعرفية الاسلامية . وقد انبنت هذه النتيجة العامة على عدد من النتائج الفرعية ، بعضها يتعلق بطبيعة هذه الفلسفات ، والبعض الاخر يتعلق بطبيعة الارضية المعرفية الاسلامية المراد الحكم على مدى امكانية نقلها اليها .

وفيما يلى نعرض لهذه النتائج ، ونليه باستعراض أهم أوجه التميز – التى أثبتتها الدراسة – لفلسفة الإعلام الإسلامي فلسفات الإعلام الوضعية ، وذلك بإيجاز حتى لا يعيد الباحث ما سطره عبر صفحات هذه الدراسة

## أولاً – نتائج تتعلق بطبيعة الفلسفات الاعلامية الوضعية :

تتمثل جماع هذه النتائج فى نتيجة عامة هى : قصور الكثير من طروحات فلسفات الإعلام الوضعية المعاصرة ، وذلك كنتيجة لقصور المقدمات التى تشكلت على هداها ، سواء المقدمات الاساسية التى شكلت الملامح العامة لجميع هذه الفلسفات وهى المتمثلة فى مقولات الكوزمولوجيا العلمانية ، ام المقدمات المباشرة التى شكلت الملامح الدقيقة لهذه الفلسفات ، وهى المتمثلة فى مقولات الفكر الاجتماعى وتتمثل الملامح العامة لقصور هذه المقدمات فيما يلى :

### أ – ملامم قصور المقدمات الاساسية لفلسفات الإعلام الوضعية :

المتأمل في هذه المقدمات وهي المتمثلة في مقولات الكوزمولوجيا العلمانية (مسلمالها وغايالها) يجد ألها: -

- فيما يتعلق بالمسلمات ، انبنت على مسلمة ضخمة هي "عدم وجود اله فاعل " وهذه المسلمة - في جانب منها - لا تعدو ان تكون رد فعل طبيعي لما تعرض له العقل الغربي من

\_\_\_\_\_خاتمة الدراسة

اضطهاد وكبت على يد الكنيسة التى كانت ترى فى نفسها الأمينة على الدين المسيحى ;، مما حدا به لا الى الخروج على الكنيسة فقط ، بل إلى الخروج على الدين المسيحى برمته بل وكل الاديان ، بما فيها الدين الإسلامى الذى يخلو من أى تناقض عقلى ، ويجيب على كل الأسئلة العقلية التى كانت ترتعد الكنيسة منها ، غير أن اغلب ملامح الدين الإسلامى وصلته مشوهة . و من ثم كان من الطبيعى أن يضع هذا الدين مع باقى الاديان فى سلة واحدة .

كما أن هذه المسلمة انبنت من - ناحية ثانية - على منطق قاصر ينكر كل ما لا يستطيع إثباته ، وقد كان من الطبيعى ألا يتمكن العقل الوضعى من العثور على اله غير مادى باساليبه البحثية التي لا تؤمن إلا بكل ما هو مادى ومحسوس . و من ثم لم يكن امامه بد - اعتماداً على هذا المنطق - من إنكار وجود اله من اساسه

وفى أحسن الأحوال افترض انه اذا كان موجوداً فهو متعالى ، وليس له بخلقة علاقة تذكر . وقد دعم العقل الوضعى انكاره لوجود اله ببعض افتراضات علم الطبيعة عن ازلية الكون وازلية المادة وتحرك الكون بقوانين ثابتة وعدم حاجته – من ثم – إلى محرك ، وما الى ذلك من افتراضات التى تماوت على يد علم الطبيعة ذاته فى القرن العشرين

وقد كان من الطبيعى ان يؤدى الايمان بفرضية كهذه الى تجريد الوجود البشرى من اى حكمة او عله ، ويجعل الحياة كلها ضرباً من العبث

وقد انبنى على هذه المسلمة نتيجتان طبيعيتان هما "عدم وجود حقيقة علوية مطلقة " ، "وعدم وجود حياة اخروية " وعلى ضوء هاتين النتيجتين او " المسلمتين الفرعيتين " تشكلت غايات الكوزمولوجيا العلمانية ، وتشكلت طروحاها حول السبل المثلى لبلوغ هذه الغايات والتي تمثلت في مختلف النظريات الاجتماعية التي ابدعتها والتي مثلت المقدمات المباشرة التي شكلت ملامح فلسفات الإعلام الوضعي

- أما فيما يتعلق بالغايات التي طرحتها هذه الكوزمولوجيا ، فلم يعد هناك امام العقل - بعد أن اسقط الحياة الآخرة من حسبانه ، فى ضوء المسلمات التي أنطلق منها - من البحث عن غاية عليا بديله وفى حيز هذه الدنيا يعلل بها الوجود البشرى بأسره ، و يعطى بها لوجود الإنسان معنى . والواقع أن العقل لم يتمكن من العثور على مثل هذه الغاية ، لان استبعاد وجود حياة أخرى أبدية - وهى التي يمنحها الدين - يجرد التاريخ البشرى كله من أى معنى ، كما أن فكرة وجود غاية عليا لحياة الإنسان فى هذا الوجود لا يمكن الإجابة عليها وكما قال سيجموند فرويد  $\binom{(1)}{(1)}$ : " إلا من خلال الدين "

45 ، 44 ص ص 45 ، 45 ، 40 ص ص 45 ، 45 ، 45 ، 45 ص ص

. . . .

وأمام هذا المأزق لم يجد العقل الوضعى بد من اللجوء إلى تضخيم الوسائل التى رأى ألها كفيلة بتحقيق الوجود الدنيوى السعيد للإنسان ، واتخذها كغايات عليا للكوزمولوجيا التى ابتدعها ، و رأى أن المجتمع البشرى قادر – من خلال إحداث التقدم المطرد الذى رأى أنة الغاية التى ينبغى أن يسعى إليها المجتمع الإنساني – على توفير مقومات هذا الوجود السعيد الإفراده فى حيز هذه الدنيا وعلى هذه الأرض .

#### ب – ملامم قصور المقدمات المباشرة لفلسفات الإعلام الوضعية

لما كانت مقولات الفكر الاجتماعي الوضعي – وهي المقدمات المباشرة لفلسفات الإعلام – ليست إلا نتائج طبيعية للمقدمات المباشرة الماثلة في مسلمات الكوزمولوجيا العلمانية وغاياتها ، فقد كان من الطبيعي أن تنعكس جوانب القصور التي شابت هذه المقدمات على مقولات هذا الفكر هذه ، وأن ينعكس قصور كل ذلك على مقولات فلسفات الإعلام الوضعية التي أفرزتها . وقد تبدى انعكاس مقولات الكوزمولوجيا العلمانية على الفكر الاجتماعي في انحصار هم هذا الفكر في التنظير للغايات الدنيوية التي بشرت بها هذه الكوزمولوجيا في ظل أبعاد هذه أبعادها للآخرة من دائرة اهتمامها هذا من ناحية وفي الاعتماد على العقل وحده في القيام بهذا الجهد التنظيري في ظل إسقاط هذه الكوزمولوجيا للحقائق الموحى بها من حسبانها .. ولما كان العقل قاصراً بطبعة ، ولما كان يتبع في استقاء معارفه – في ظل هذه الكوزمولوجيا – منهجاً لا يقيم وزناً للجوانب الروحية المؤثرة في حياة الإنسان ، ولملقوى الغيبية الفاعلة في مسيرة التوريخ البشري ، و لما كانت الظواهر البشرية وعرضة للتغير السبعدنا منها الجوانب الروحية والغيبية – هي ظواهر معقدة ومتشابكة وعرضة للتغير والصيرورة بتغير الزمان والمكان .. فقد كان من الطبيعي أن يشوب طروحاته حول الطبيعة البشرية وحول الكيفية التي يمكن خلالها إقامة كياناً اجتماعياً تحقق فيها غايتها الدنيوية قصوراً .

ولم يقف قصور طروحات العقل الوضعى في هذا الصدد عند حد قصور الغايات التي سعى لبناء النظريات الاجتماعية المثلى التي تمكن من بلوغها ، ولا عند قصور طروحاته المتعلقة بحذه النظريات ، وإنما امتد إلى وجود قصور في آليات الإلزام التي وضعها لضمان تطبيق طروحاته ، هذه النظريات على النحو الذي رسمته وهو الماثل في افتقار هذه النظريات الى آليات الإلزام التي يوفرها الدين ، والتي تجعل الإنسان المؤمن يلزم ذاته \_ أيا كان موقعة \_ بالاضطلاع بالدور المنوط به على النحو المرجو حتى لو كان باستطاعته الإخلال به والنجاة من أي إدانة في هذه الدنيا . وهذا ما يفسر لنا إخفاق الكثير من الطروحات السليمة نظرياً في ارض الواقع العملي .

\_\_\_\_ خاتمة الدراسة

### ج – انعكاسات قصور المقدمات التى قامت عليها فلسفات الإعلام الوضعية على بنية الفلسفات ذاتها

كان من الطبيعى أن تفرز المقدمات القاصرة فلسفات إعلامية قاصرة ، وقد تجلى هذا القصور في اكثر من مستوى .

1 - عجز المهام التى نظرت هذه الفلسفات لكيفية اضطلاع وسائل الإعلام بها عن الإسهام فى تلبية متطلبات الوجود الإنسانى على النحو الكامل ، وذلك نتيجة طبيعية لقصور الغايات التى سعت هذه الفلسفات للتنظير لكيفية إسهام وسائل الإعلام فى تحقيقها .

2 - وحتى لو افترضنا -جدلاً - سلامة الغايات التى سعت هذه الفلسفات لتحديد المهام التى يمكن أن تسهم فى تحقيقها ، فان قصور المقدمات التى بنت هذه الفلسفات على هداها طروحاتها حول الكيفية المثلى التى يمكن لوسائل الإعلام الاضطلاع خلالها بهذه المهام - وهى الماثلة فى مقولات الفكر الاجتماعى - جعلت الكثير من هذه الطروحات ، سواء تلك التى تتعلق بممارسة الحرية الإعلامية أو بتملك وسائل الإعلام يتعاورها قصور حتمى ، مما جعل ، ويجعل ، إسهام هذه الفلسفات فى تحقيق الغايات العلمانية على النحو المأمول أمرا يصعب تحقيقه .

3 – وحتى لو افترضنا – جدلاً أيضا – سلامة الغايات التي سعت هذه الفلسفات للتنظير لكيفية الإسهام فيها ، وسلامة طروحاها حول الكيفية المثلي التي يمكن خلالها لوسائل الإعلام الاضطلاع بالمهام المنوطة بها في تحقيق الغايات ، فان هذا لا يكفي للحكم على هذه الفلسفات بأنما فلسفات سليمة ، لأنما لازالت يتعاورها جانب هام من جوانب القصور – مثلها في ذلك مثل باقي مناحي الفكر الوضعي – هو افتقارها لمنظومة متكاملة من آليات الالزام التي تضمن خلالها تطبيق طروحاها في ارض الواقع على النحو المرجو . والالية الهامة التي تفتقدها هذه المنظومة – وهي أهم آليات الإلزام على الإطلاق \_ هي آلية الالزام الديني التي تبعل كل من له دور في العملية الاعلامية – صغر أم كبر – يلزم نفسه ذاتياً بالاضطلاع بالمهام المنوطة به على النحو الامثل حتى لو كان موقناً ان عدم التزامه لن يكلفه شيئاً في هذه الدنيا لأنه قادر على الإفلات من الإدانة ، لا لشيء إلا لكونه يعلم ان عدم التزامه هذا قد يكلفه الكثير في حياة الآخرة التي تسقطها الكوزمولوجيا العلمانية وكل نظرياها من حسبائها يكافه الكثير في حياة الآخرة التي تسقطها الكوزمولوجيا العلمانية وكل نظرياها من حسبائها أماة .

هذه هى اهم اوجه القصور التى تتعاورها طروحات فلسفات الإعلام الوضعية ، والتى جعلتها غير قادرة على تحقيق المهام التى تنتظرها مجتمعاتها منها على النحو المرجو وان كان هذا لا ينفى أن هناك طروحات سليمة لهذه الفلسفات تمكنت من تحقيق نتائج ايجابية فى ارض الواقع

.

# ثانياً – نتائج تتعلق بطبيعة الارضية المعرفية المراد تبين مدى صلاحية نقل هذه الفلسفات اليما:

لا يقف الحكم بعدم امكانية نقل أى فلسفة من فلسفات الإعلام الوضعية من الأرضية المعرفية التى افرزتها الى الارضية المعرفية الاسلامية ، عند قصور هذه الفلسفات وعدم قدرتها على تحقيق المهام المنوطة بها على النحو المرتجى ، وإنما يمتد إلى عله أخرى تتمثل فى طبيعة الارضية المعرفية الاسلامية المراد تبين مدى صلاحية نقل اى من هذه الفلسفات او اجزاء منها إليها ، والتى تتسم بالمغايرة الشديدة للارضية المعرفية التى افرزت هذه الفلسفات .

- فهى تغاير الارضية المعرفية الوضعية بشكل كامل فى المسلمات التى تنطلق منها ، حيث الها تؤمن ايماناً مطلقاً بوجود اله فاعل ومتدخل فى تصريف كل صغيرة وكبيرة من شئون هذا الكون ، ونؤمن انه ارسل رسلاً بمنهج محدد يشمل الحقائق الكلية التى ينبغى ان تمتدى بما الانسانية فى مسيرتها فى هذه الحياة ، وتؤمن بمسلمة أخرى وهى أن اله الكون - سبحانه - سوف يقيم حياة اخرى يكافئ فيها من التزم بمناهجه بالخلود فى النعيم ، ويعاقب من اعرض عنه بالخلود فى الجحيم . وهذا ما يجعل غاياتها لا تقف عند حيز تحقيق الوجود الدنيوى السعيد لافرادها فى هذه الدنيا فحسب - كما تمدف الكوزمولوجيا العلمانية - وإنما تمتد لتجعل من السعادة الأبدية فى الدار الآخرة الغاية العليا لها

ومن الطبيعى ان ينحصر هم العقل المسلم فى التنظير للكيفية المثلى التى يمكن من خلالها للمجتمع المسلم ان يُؤمِّن تحقيق هذه الغايات الأفراده ، مهتدياً فى ذلك بالكليات التى امده الوحى بها والتى تحميه من الزلل والقصور الذى يمكن ان يقع فيه دولها.

وهكذا لا يقف التغاير بين الكوزمولوجيا الاسلامية والكوزمولوجيا العلمانية عند حدود المسلمات التى تقومان عليها ، والغايات التى تسعيان اليها ، وإنما تمتد إلى الاختلاف حول الكيفية التى ترسمها كل واحدة منهما لتحقيق غاياها . وهذا لاشك يجعل نقل اى فلسفة من فلسفات الإعلام التى أفرزها الكوزمولوجيا العلمانية او اجزاء كاملة منها الى الارضية الإسلامية المغايرة لها مغايرة شديدة – حتى لو كانت قد أثبتت نجاحاً فى الارضية التى افرزها امراً محكوماً عليه بالفشل ، وان كان هذا لا ينفى أن هناك إمكانية للاستفادة – لا النقل – من الطروحات التى ثبتت سلامتها فى الواقع العملى فى أى فلسفة من هذه الفلسفات .. شريطة ألا تتنافى مع أى قاعدة من قواعد الدين الإسلامي ، وذلك فى الحدود التى فصل الباحث فى استعراضها فى صلب الدراسة

### مميزات فلسفة الإعلام الإسلامي عن فلسفات الإعلام الوضعية :

بالإضافة إلى النتيجة الأساسية التى توصلت الدراسة اليها والمتمثلة فى عدم صلاحية نقل اى من فلسفات الإعلام الوضعية ، أو أجزاء كاملة منها من الارضية المعرفية العلمانية الى الأرضية المعرفية الاسلامية ، هناك عدد من النتائج التى توصلت اليها الدراسة والتى تبرز تميز فلسفة الإعلام الإسلامي عن شتى فلسفات الإعلام الوضعية و هى :

أ – إن فلسفة الإعلام الإسلامي تعتمد في استقاء طروحاتها على منهج يضع جميع زوايا الوجود البشرى في حسبانه (غيب و شهادة ، روح ومادة ، دنيا واخرى ) على خلاف فلسفات الإعلام الوضعية التي تستقى طروحاتها من منهج لا يعترف الا بزاوية واحده من زوايا الوجود البشرى ، وهي تلك التي يمكن للحس ادراكها .

ب – إن فلسفة الإعلام الإسلامي قمتدى في كل طروحاقها بالكليات الموحى بها من قبل خالق الوجود بأسره مما يجنب عملية التنظير لها مواطن الخلل والقصور التي قد تشوب اى طرح تنظيرى يعتمد على العقل وحده ، على عكس فلسفات الإعلام الوضعية \_ بل والفكر الاجتماعي الوضعي باسره \_ الذي ليس امامة في هذا الصدد الا العقل وحده بقدراته النسبية المحدودة .

ج - إن هم فلسفة الإعلام فى الإسلام لا يقف عند التنظير لكيفية المساهمة فى تحقيق غايات تتمحور حول الجانب المادى للحياة الانسانية فى هذه الدنيا - كما تسعى لذلك فلسفات الإعلام الوضعية - إنما تمتد للمساهمة فى تحقيق الغايات الحقيقية للانسان فى هذا الوجود ، تلك التى لا تقف عند السعادة المادية وحدها ولا عند حيز هذه الدنيا وانما تمتد لتشمل الإشباع والسعادة الروحية والحياة الاخرى حياة الخلود .

د \_ إن فلسفة الإعلام الإسلامي تمتلك منظومة متكاملة من آليات الإلزام التي تميزها عن اى فلسفة وضعية وتجعل الالتزام بطروحاتها في ارض الواقع امراً ميسراً .

و\_ اذا كان مدى التزام القائمين هلى تنفيذ أهداف فلسفات الإعلام الوضعية ينبع أساساً من مقدار المصالح الدنيوية التى تعود عليهم من الاخلاص فى تنفيذها . وما يعنيه ذلك من امكانية الانحراف عن هذه الاهداف ، إذا ما كان ذلك يعود عليه بنفع دنيوى اكبر ، فان التزام القائمين على تنفيذ اهداف فلسفة الإعلام الإسلامى ، لا تقف فقط عند تحقيق مصالحهم الدنيوية ، وانحا تحتىد لتصبح عنصراً هاماً من عناصر تحقيق مصالحهم العليا فى الآخرة ، وأى الحلال كما حتى وان استطاع الافلات من العقاب فى هذه الدنيا ، ومهما حق له من مصالح دنيوية عاجلة — لن تقارن نتائجه بالخسارة التى يمكن أن تصيبه فى غاياته العليا فى الآخرة ، وهذا ما يجعل اى شخص له علاقة بالعملية الاعلامية ولديه قدر من العقل والإيمان يتحمل

واجباته كاملة حرصاً على تحقيق غايته العليا في الآخرة ، قبل كونها مطيه لتحقيق مصالحة الدنيوية .

# النقاط التى ينبغى مراعاتها للتمكن من بناء فلسفة إعلامية إسلامية متكاملة

حتى يمكن للكتابات الاعلامية الاسلامية ان تقيم بناءً متكاملاً لفلسفة اعلامية اسلامية تبز فلسفات الإعلام الوضعية ينبغى أن تراعى هذه الكتابات عدداً من النقاط:

الإلمام الكامل بالمقدمات الاساسية التي تشكل شتى ملامح فلسفة الإعلام الإسلامى ،
 سواء المقدمات الكوزمولوجية الماثلة في المسلمات التي ينبغى ان تنطلق منها ، او الغايات التي ينبغى ان تسعى للتنظير لكيفية مساهمة وسائل الإعلام في تحقيقها .

الإلمام بالمقدمات المباشرة الماثلة فى مقولات الفكر الاجتماعى الاسلامى والتى ينبغى ان تشكل طروحات هذه الفلسفة - حول الكيفية المثلى التى يمكن لوسائل الإعلام أن تؤدى المهام التى ينتظرها المجتمع المسلم منها على الوجه الامثل - على هداها .

- الاهتمام بوضع الآليات الالزامية الكفيلة بالزام شتى اطراف العملية الاعلامية بالاضطلاع بالمهام المنوطة بها دونما تقصير او اعتداء على الأطراف الأخرى ، فانحراف الانسان المسلم وعدم التزامه بما يمليه عليه دينة ومصالحة العليا امر وارد وينبغى الاحتياط الكامل منه .

- الدراسة الواعية للفكر الاعلامي الوضعي وفهمه في اطار المقدمات التي شكلت ملامحه وذلك لمعرفة حقيقة هذا الفكر وعدم الانبهار بطروحاته والاستفادة من الافكار السليمة التي تتضمنها هذه الطروحات ، وفي الحدود التي لا تتعارض مع أي طرح من طروحات الفكر الاسلامي .

مصـــادر الدر اسة ومراجـــعها

## قائمةلامصادر والمراجع

### القرآن الكريم:

#### أو . - اكتب عربية ومترجمة :

- ابراهيم إسماعيل: الإعلام الإسلامي ووسائل الاتصال الحديثة: سلسلة دعوة الحق ، (133) (مكة المكرمة: رابطة العالم الإسلامي 1414,1994)
  - ٢ إبراهيم الداقوقى ، قانون الإعلام : نظرية جدية فى الدرسات الإعلامية الحديثة ، ( بغداد : وزارة التعليم العالى والبحث العلمى ، 1986 )
- ٣ إبراهيم أحمد عمر ، فلسفة التنمية : رؤية إسلامية ، سلسلة أبحاث علمية (4)قضايا
   الفكر الإسلامي ، (فيرجينيا: المعهد العالي للفكر الإسلامي، 1992)
- ٤ إبراهيم إمام ، أصول الإعلام الإسلامي ، ( القاهرة : دار الفكر العربي 1985)
  - و \_\_\_\_\_ الإعلام والاتصال بالجماهير ، ( القاهرة : مكتبة الآنجلو المصرية ، ( 1969 )
  - ٦ \_\_\_\_\_ الإعلام الإسلامي : المرحلة الشفهية ، (القاهرة : مكتبة الأنجلو المصرية ، 1980)
- ابراهيم درويش ، الدولة .. نظريتها ، ونظمها : دراسة فلسفية تحليلية ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1969 )
- ٨ إبراهيم مدكور ، الإعلام الإسلامي الطباعي في الدول غير الإسلامية
   (القاهرة : دار المعارف، ب ت )
  - ٩ أبو إسحق الشاطبي ، الموافقات في أصول الشريعة ، تحقيق عبد الله دراز ، الجزء الثاني (القاهرة: المكتبة التجارية الكبرى ، ب ت )
- ١ أبو الأعلى المودودى ، الإسلام والمدنية الحديثة ، (القاهرة : المختار الإسلامي،ب ت )
  - 11 -أبو بكر جابر الجزائري ،منهاج المسلم ،ط8 ، (حلب :دار الوعي ،1991 )
- ۱۲ –أبو حامد الغزإلى ، محافت الفلاسفة ، تحقيق :سليمان دنيا، ط7 (القاهرة دار المعارف ، ب ت )

- ۱۳ أبو الحسن على محمد الجرجاني ، التعريفات، ( بغداد : دار الشئون الثقافية ،1986 )
- 15 أبو الفداء إسماعيل بن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، ( الإسكندرية مكتبة الحرية ، ب ت )
- ابو عبد الله محمد الأنصارى القرطبى ، تفسير القرطبى الجامع لأحكام القرآن ،
   (القاهرة: دار الشعب ، ب ت )
- 17 -أبو اليزيد العجمى ، حقيقة الإنسان بين المسئولية و التكريم ، سلسلة إسلاميات (35) ، (القاهرة: المؤسسة العربية الحديثة للطبع و النشر و التوزيع ، 1992)
- ١٧ -أبو اليزيد على المتيت ، النظم السياسية والحريات العامة ، بدون ناشر ، 1984
- ١٨ -أبويعلى محمد بن الحسين الفراء ، الأحكام السلطانية ، تحقيق : محمد حامد الفقى ( بيروت دار الكتب العلمية ، 1983)
- 19 -إجلال خليفة ، الوسائل الصحفية و تحديات المجتمع المعاصر ، (القاهرة : مكتبة الآنجلو المصرية ، 1980 )
  - ٢٠ –أحمدأبو زيد ، الدولة في العالم الثالث : الرؤية السسيولوجية ، ( القاهرة : دار الثقافة للنشر والتوزيع ، 1985 )
  - ٢١ أحمد بدر ، الاتصال بالجماهير بين الإعلام والدعاية والتنمية ، (الكويت:
     وكالة المطبوعات ، 1982)
    - ٢٢ -أحمد بن تيمية ، السياسة الشرعية في إصلاح الراعى والرعية ، تحقيق : محمد إبراهيم البنا ،محمد أحمدعاشور ( القاهرة :دار الشعب ، 1970 )
- ۲۳ أحمد بن حنبل ، المسند و بهامشه كتر العمال ، (القاهرة : دار الفكر العربي ، ب ت )
- 75 1 همد بن شعیب النسائی ، سنن النسائی ، تحقیق : مصطفی محمد ، ط1 ، ( القاهرة : دار الفکر العربی ، 1930 ) .
- د٢ أحمد جلال حماد ، حرية الرأى في الميدان السياسي في ظل مبدأ المشروعية : بحث مقارن في الديمقراطية الغربية و الإسلام ، (القاهرة : دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع ، 1987)
  - 77 -أحمد حسان (إعداد وترجمة) مدخل إلى ما بعد الحداثة، سلسلة كتابات نقدية (26)، (القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة، مارس 1994)

- ٢٧ -أحمد حسين ،إفلاس الماركسية، (القاهرة :دار الوفاء للطباعة والنشر ، 1989)
- ٢٨ أحمد زكي بدوي ، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية ، (بيروت : مكتبة لبنان ،
   1982 ،
- 79 أحمدسليم سعيدان ، مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الإسلام ، سلسلة عالم المعرفة (131)، (الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، نوفمبر 1988)
- ٣٠ أحمد عباس عبد البديع ، تدخل الدولة ومدي اتساع مجالات السلطة العامة ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1971 )
- ٣٦ –أحمدعبد الرحيم السايح ، في الغزو الفكري ، كتاب الامة (38)، (قطر: وزارة الاوقاف والشئون الإسلامية ، شعبان 1414 ، يناير 1994 )
- ٣٢ -أحمد عبد الغفور عطار ،أصلح الاديان للانسانية ، عقيدة وشريعة ، سلسلة دعوة الحق (66)، (مكة :رابطة العالم الإسلامي ، رمضان 1407 ، مايو 1987)
- ٣٣ -أحمد فؤاد رسلان ، نظرية الصراع الدولى : دراسة فى تطور الاسرة الدولية المعاصرة ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1985 )
- ٣٤ –أحمدالقديدى ، الإسلام وصراع الحضارات ، كتاب الأمة (44)، (قطر : وزارة الاوقاف والشئون الإسلامية ،ذى الحجة 1415 ، مايو 1995 )
- ٣٦ –أحمدمحمود صبحى ، الفلسفة الأخلاقية فى الفكر الإسلامى ، ط2 ، ( القاهرة ، دار المعارف ، ب ت )
- ٣٧ -أهدالنكلاوى ، المدخل السسيولوجي للإعلام ، سلسلة علم اجتماع العالم الثالث ، ( القاهرة : مكتبة فهضة الشرق ، 1974 )
  - ٣٨ –ارنست كاسيرر ، الدولة والأسطورة ، ترجمة : أحمد حمدى محمود ، ( القاهرة : الهيئة المصرية للكتاب ، 1975
  - ٣٩ -إسكندر الديك ، مصطفى الأسعد ، دور وسائل الاتصال والإعلام فى التنمية الشاملة ، (بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1993 )
  - ٤ أسماء حسين حافظ ، قانون حرية الصحافة ، بين أصول النظرية ومنهج التطبيق ، بدون ناشر ، 1990 .

- ٤١ -إسماعيل راجي الفاروقي ، صياغة العلوم الاجتماعية صياغة إسلامية ، سلسلة رسائل إسلامية المعرفة (5) ( فرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1989 )
  - ٢٤ -إسماعيل حسين عبد البارى ، أبعاد التنمية ، ط2 ، ( القاهرة : دار المعارف ، 1982 )
- ٤٣ -السيد محمد نوح ، شخصية المسلم بين الفردية والجماعية ، ط4 ، ( القاهرة :
   دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع ، 1993 )
- ٤٤ اكرم ضياء العمرى ، قيم المجتمع الإسلامي من منظور تاريخي ، سلسلة كتاب الامة (39) ، (قطر : وزارة الاوقاف والشئون الإسلامية ،رمضان 1414 ،مارس 1994 )
- وع البرت ل هستير ، وان لان ج . تو ، (محرران ) دليل الصحفى فى العالم الثالث ،
   ترجمة كمال عبد الرؤوف ( القاهرة : الدار الدولية للنشر والتوزيع ، 1988 )
- جام . بوشنسكى ، الفلسفة المعاصرة فى اوربا ، ترجمة عزت قربى ، سلسلة عالم المعرفة (165) ، ( الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، سبتمبر ، 1992
- ٤٧ -أميرة حلمي مطر ، الفلسفة السياسية : من أفلاطون إلى ماركس ، ط 3 ، (
   القاهرة : دار المعارف ، 1986
  - ٤٨ -أمين ساعاتى ، السياسة الإعلامية فى المملكة العربية السعودية ، (الرياض : المركز السعودى للدراسات الاستراتيجية ، 1992 )
- ٤٩ –أمينة الصاوى ، عبد العزيز شرف ، نظرية الإعلام فى الدعوة الإسلامية ، (
   القاهرة : مكتبة مصر ، ب ث )
  - ٥ –اندرو وبستر ، مدخل لسوسيولوجية التنمية ، ترجمة : حمدى حميد يوسف ، ( بغداد : دار الشئون الثقافية العامه ، 1986 ) بدتراند راسل ،
- ١٥ -بوتراند راسل ، حكمة الغرب ، ترجمة : فؤاد زكريا لسلسلة عالم المعرفة ( 72) ،
   (الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، ديسمبر 1983)
- ٢٥ السلطة والفرد ، ترجمة: لطيفة عاشور ، الالف كتاب الثاني ( 114) ،
   ( القاهرة . الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1994)

- ٣٥ سبل الحوية ، ترجمة : عبد الكريم أحمد، الالف كتاب (145)، (القاهرة : مكتبة الآنجلو ،ب ت )
- و التبعية الثقافة العربية بين السلطة والتبعية الثقافة العربية بين السلطة والتبعية المربيروت دار التنوير للطباعة والنشر ، 1987 )
- وه -بسيوبى همادة ، دور وسائل الإتصال فى صنع القرارات فى الوطن العربى ،
   سلسلة إطروحات الدكتوراه (21) ، ( بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ،
   1993 )
- ٦٥ بطرس عبد الملك ، جون ألكسان طمسن ، إبراهيم مطر (محررون) قاموس الكتاب المقدس ، ط9 ، ( القاهرة دار الثقافة ، 1994 )
  - القاهرة : مراسات مقارنة في الإشتراكية و الديمقراطية ، (القاهرة : مركز الدراسات السياسية و الإستراتيجية بالأهرام ، 1980 )
- ٥٨ -بطرس غإلى ، محمود خيرى عيسى ، المدخل إلى علم السياسة ،ط4 ، ( القاهرة :
   مكتبة الآنجلو المصرية ، 1974 )
- ٩٥ هي الدين حسن (محرر) ، حرية الصرافة من منظور حقوق الإنسان ، ( القاهرة : مركز القاهرة لدراسات حقوق الإنسان ، 1995 )
  - ٦٠ –تشارلز فرانكل ، أزمة الإنسان الحديث ، ترجمة نقولا زيادة ، (بيروت : دار مكتبة الحياة ، 1959 )
  - ٦١ توفيق الطويل ، فلسفة الأخلاق : نشأتها و تطورها ، ط3 ، ( القاهرة دار : النهضة العربية ، 1976)
    - م القاهرة : دار النهضة العربية ، ط7 ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1979 ) ------------------------------
- ٦٣ توماس كون ، بنية الثورات العلمية ، ترجمة : شوقى جلال ، سلسلة عالم المعرفة ،
   (168) ، (الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب ، ديسمبر 1992 )
- ٦٤ توبى شواتز ، وسائل الإعلام .. الرب الثابى ، سلسلة كتب مترجمة ( 783) (
   القاهرة الهيئة العامة للاستعلامات ، ب ت )
- ٦٥ ثروت بدوى ، النظم السياسية ، الجزء الاول : النظرية العامة للنظم السياسية ،
   ( القاهرة : مكتبة النهضة العربية ، 1964 )

- 77 جابر طه العلواني ، التعددية : أصول ومراجعات بين الاستتباع والابتداع ، سلسلة أبحاث علمية (11) ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1996 )
  - ٦٧ –جاكلين لاغريه ، الدين الطبيعي ، ترجمة منصور القاضى ، (بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1993 )
- ٦٨ –جان جاك شافيلية ، تاريخ الفكر السياسي : من المدينة الدولة إلى الدولة القومية ، ترجمة : محمد عزب صاصيلا ، ( بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر ، 1985 )
  - ٦٩ -جفرى براون ، المدنية الاوربية في القرن التاسع عشر ، ترجمة : أحمد على ،
     الالف كتاب ، (602) ، ( القاهرة : دار فحضة مصر ، 1966 )
  - ٧٠ -جلال أمين ، تنمية ام تبعية اقتصادية وثقافية ، (القاهرة: مطبوعات القاهرة)
    - ٧١ -جلين تيندر ، الفكر السياسي الأسئلة الأبدية ، ترجمة : محمد مصطفى غنيم ، (القاهرة : الجمعية المصرية لنشر المعرفة و الثقافية العالمية ، 1993 )
- ٧٢ جمال العطيفى ، آراء فى الشرعية والحرية ، (القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب
   ، 1980 )
- ٧٣ جمال الفندى ، الإسلام والحضارة الحديثة ،سلسلة دراسات إسلامية ( 10) ، (
   القاهرة : المجلس الاعلى للشئون الإسلامية ، جمادى الاولى 1417 ، سبتمبر 1996)
- ٧٤ -جورج هـ . سياين ، تطور الفكر السياسي ، ترجمة : إبراهيم السيد ، ( القاهرة : دار المعارف ، 1971 )
- ٧٦ –جون باول ، الفكر السياسي الغربي ، ترجمة : محمد رشاد خميس ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1985 )
- ٧٧ جون . ر. بيترز ، الاتصال الجماهيرى : مدخل ، ترجمة : عمر الخطيب ، (بيروت : المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، 1987 )
  - $^{\prime}$  حبون ستيوارت مل ، في الحرية ، ترجمة : طه السباعي ، ط  $^{\prime}$  ، (القاهرة:مطبعة الأدب،  $^{\prime}$  1992 )

- ٧٩ -جون ل . هاتلنج ، أخلاقيات الصحافة ، ترجمة : كمال عبد الرؤوف ، ( القاهرة : الدار العربية للنشر والتوزيع ، ب ت )
- ٨٠ –جون هرمان رندال ، تكوين العقل الحديث ، ترجمة : جورج طعمة ، (بيروت :
   دار الثقافة ،ب ت)
- ٨١ -جيمس كون ، عندما تغير العالم ، ترجمة : ليلى الجبإلى ، سلسلة عالم المعرفة (185)
   ، (الكويت المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، مايو 1995)
  - ٨٢ -جيهان أحمد شتى ، الأسس العلمية لنظريات الإعلام ، ( القاهرة : دار الفكر العربى ، 1978)
- ٨٣ \_\_\_\_\_ ، النظم الإذاعية في المجتمعات الاشتراكية ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1979 )
  - ٨٤ -\_\_\_\_\_ ، الإعلام الدولى ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1986)
- - ٨٧ –جيهان المكاوى ، حرية الفرد وحرية الصحافة ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1981 )
    - ٨٨ -حازم النعيمى ، حرية الصحافة فى لبنان ، ( القاهرة : العربى لنشر والتوزيع ،
       1989 )
- ٨٩ -حامد العالم ، المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ، سلسلة الرسائل الجامعية ( 5)
   ط2 ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1994 )
- ٩٠ -حامد عبد الواحد ، الإعلام في المجتمع الإسلامي ، سلسلة دعوة الحق ( 33) ، (
   مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، ذو الحجة 1404 ، سبتمبر 1984 )
- 91 حسن الحسن ، الدولة الحديثة ، إعلام واستعلام ، (بيروت: دار العلم للملايين ، 1986 )
  - 9 ؟ حسن على العنيبسبي ، الدوائر المعادية للإسلام بين عهدين ، سلسلة إسلاميات (15) ( القاهرة : المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع ، 1988 )

- ٩٣ -حسن عماد مكاوى ، أخلاقيات العمل الإعلامي ، دراسة مقارنة ، ( القاهرة : الدار المصرية اللبنانية ، 1994 )
- ٩٤ -حسن محمود الشرقاوى ، نحو منهج علمى إسلامى ، ( القاهرة : دار المعارف ،
   1988 )
- ٩٥ -حسين عبد القادر ، الرأى العام والدعاية وحرية الصحافة ، (القاهرة: دار النهضة العربية ، 1962)
- 97 حسين فوزى النجار ، الإسلام والسياسة : بحث فى أصول النظرية السياسية وأصول الحكم فى الإسلام ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت )
- ٩٧ هدى حسن ، الوظيفة الاخبارية لوسائل الإعلام ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ،
   1989 )
- ٩٨ -همدى عبد الرحمن حسن ، التعددية وازمة بناء الدولة فى أفريقيا الإسلامية ،
   سلسلة اوراق أفريقية (1) ( القاهرة : مركز دراسات المستقبل الأفريقى ، 1996 )
- 99 هيد جاعد محسن ، التنمية والتخطيط الإعلامي في العراق ، سلسلة دراسات (179) ، ( بغداد : دار الرشيد للنشر ، 1979 )
- ١٠٠ حورية مجاهد ، محاضرات في تطور الفكر السياسي الإسلامي والغربي ، الجزء الثاني ، من ميكافللي إلى محمد عبده ، مذكرات لطلبة الفرقة الثانية قسم العلوم السياسية ، كلية الاقتصاد والعلوم السياسية جامعة القاهرة ، 1982
- ١٠١ خالد إبراهيم عربي ، نظرات في الاقتصاد الإسلامي ، ( طرابلس : جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1991 )
  - ١٠٢ خالد محمد خالد ، الدولة في الإسلام ، ط3 ، ( القاهرة دار ثابت ، 1989 )
- ۱۰۳ خلدون النقيب ، الدولة التسلطية في المشرق العربي ، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ، 1991 9
  - ١٠٤ دافيد و. مارسيل ، فلسفة التقدم ، ترجمة : هالة المنصورى ، ( القاهرة : مكتبة الانجلو المصرية ، ب ت )
- ١٠٥ حى توكفيل ، الديمقراطية في أمريكا ، ترجمة : أمين مرسى قنديل ، ط2 ، ( القاهرة : دار كتابى ، 1984 )

- ۱۰٦ راجح عبد الحميد الكردى ، نظرية المعرفة بين القران والفلسفة ، سلسلة الرسائل الجامعية (8) ، ( فيرجينيا : المعهد العالى للفكر الإسلامي ، 1992 )
- ۱۰۷ راسم الجمال ، الاتصال والإعلام في الوطن العربي ، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية ، 1991)
- ۱۰۸ راشد البراوى ، مفاهيم جديدة في الاشتراكية ، ( القاهرة : مكتبة الانجلو العربية ، 1963 )
- 1.9 راشد الغنوشي ، الحريات العامة في الدولة الإسلامية ، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ، 1993 )
- ١١٠ رأفت الشيخ ، فلسفة التاريخ ، ( القاهرة : دار الثقافة للنشر والتوزيع ، 1991 )
- ۱۱۱ رايموند كارفيلد ، العلوم السياسية ، ترجمة : فاضل ذكى ، ( بغداد : مكتبة النهضة ، مرجمة ) ، 1960 )
  - ١١٢ رفعت المحجوب، الاشتراكية، (القاهرة: دار النهضة العربية، 1968)
- ۱۱۳ وفيق سكرى ، مدخل في الرأى العام والأعلام والدعاية ، (بيروت : منشورات جروس بيرس ، 1984
  - ١١٤ مزى ذكى ، اللبرالية المتوحشة ، (القاهرة: دار المستقبل العربي، 1993)
- ١١٥ روبرت أ . دال ، مقدمه إلى الطريقة الاقتصادية ، ترجمة : محمد مصطفى غنيم ، (
   القاهرة : الدار الدولية لنشر والتوزيع ، 1992 )
  - 117 روبرت شمول ( محرر ) مسؤوليات الصحافة ، ترجمة : ألفرد عصفور ، ( عمان : مركز الكتب الأردين ، 1990 )
- ۱۱۷ روبرت م . اغروس ، جورج ن . ستانسيو ، العلم في منظوره الجديد ، ترجمة كمال خلايلي ، سلسلة عالم المعرفة ( 134 ) ، ( الكويت : المجلس الوطني لثقافة والفنون والآداب، فبراير 1989 )
- ۱۱۸ روجیة جارودی ، حفارو القبور : نداء جدید إلی الاحیاء ، تعریب رانیا الهاشم ، (بیروت ، باریس : منشورات عویدات ، 1993 )
- ١١٩ -رودين سموللا ، حرية التعبير في المجتمع المفتوح ، ترجمة : كمال عبد الرؤوف ، (
   القاهرة : الجمعية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية ، 1995

- ۱۲۰ رونالد سترومبيرج ، تاريخ الفكر الاوربي الحديث ( 1601 \_ 1977 ) ، ترجمة : أحمد الشيباني ، ( جده : مؤسسة عكاظ للصحافة والنشر ، 1985 )
- ۱۲۱ خ. برجنسكى ، الانفلات : فوضى عالمية فى مطلع القرن الواحد والعشرين ، إعداد خالد محمد بهاء ، سلسلة قراءات حضارية فى أفكار عالمية ( القاهرة : مركز الدراسات الحضارية ، 1994 )
  - ۱۲۲ خكريا إبراهيم ، مشكلة الحرية ، سلسلة مشكلات فلسفية ، ( الاقاهرة : مكتبة مصر ،ب ت)
- - ١٢٤ زكى نجيب محمود ، المنطق الوضعى ، الجزء الاول ، ط 5 ، ( القاهرة : مكتبة الانجلو المصرية ، 1973 )
- ١٢٥ خولتان تار ، النظرية الاجتماعية ونقد المجتمع ، ترجمة : على ليله ، بدون ناشر ،
   1992
- ۱۲٦ زيدان عبد الباقى ، اسس المجتمع الإسلامى والمجتمع الشيوعى ، دراسة مقارنة ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت )
  - ١٢٧ زينب رضوان ، النظرية الاجتماعية في الفكر الإسلامي ، ( القاهرة : دار المعارف ، 1980 )
    - ١٢٨ -سامى زبيان ، الصحافة اليومية والإعلام ، ط2 ، (بيروت ، دار المسيرة ، 1987 )
- ۱۲۹ -سامى عزيز ، الصحافة مسئولية وسلطة ، سلسلة المكتبة الصحفية (1) ( القاهرة دار التعاون ،  $\psi$  )
  - ١٣٠ -سامية جابر ، النظريات السياسية ( اسكندرية : دار المعرفة الجامعية ، 1991 و
  - ۱۳۱ سامية مصطفى الخشاب ، علم الاجتماع الإسلامي ، ( القاهرة : دار المعارف ، 1981 9
- ۱۳۲ سدى هوك ، التراث الغامض : ماركس والماركسية ، ترجمة ودراسة : سيد كامل زهران ، الالف كتاب ، الثانى (28) ، (القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1986)

- ١٣٣ سعد الدين صالح ، العقيدة الإسلامية فى ضوء العلم الحديث ، الجزء الأول ، ط2 ، ( القاهرة : دار الصفا للطباعة والنشر ، 1991 )
- ١٣٤ سعيد بن ثابت ، الحرية الإعلامية في ضوء الإسلام ، ط2 ( الرياض : عالم الكتب ، 1993 )
- ١٣٥ سلوى أبو سعده ، الصحافة فى الاتحاد السوفيتى ، ( القاهرة : دار الموقف العربى ،
   1988 )
  - ١٣٦ سليمان بن الأشعث أبو داود ، سنن أبي داود ، تحقيق : عزت عبيد الدعاس ، ( حلب : دار الحديث ، 1969) .
- ۱۳۷ سليمان جازع الشمرى : (محرر) الصحافة والقانون فى الوطن العربى ، القاهرة : الدار الدولية للنشر والتوزيع ، 1993
  - ۱۳۸ سليمان درويش عامر ، نظرات في الإعلام ، الجزء الأول ، مبادئ ونظريات الإعلام العام ، بدون ناشر ، 1988
  - ١٣٩ سليمان صالح ، ازمة حرية الصحافة في المجتمعات الرأسمالية ، ( القاهرة : دار النشر للجامعات المصرية ، 1995)
  - ١٤٠ سمير أمين (و اخرون ) ، التبعية في عالم متغير ، سلسلة جدل ( 3 ) ، ( قبرص : مؤسسة عببال للدراسات والنشر ، 1992 )
- ١٤١ سيجموند فرويد ، الحب والحوب والحضارة والموت ، ترجمة : عبد المنعم الحفنى ،
   ( القاهرة : دار الرشاد 1992 )
  - ١٤٢ سيد قطب ، في ظلال القران ، المجلد الاول ط 16 ، ( القاهرة : دار الشروق ، 1989)
- ١٤٣ -\_\_\_\_ ، مقومات التصور الإسلامي ، ( القاهرة : دار الشروق ، 1989)
- 1 £ ٤ سيد محمد ساداتي الشنقيطي ، مدخل إلى الإعلام ، سلسلة دراسات في الإعلام والراي العام ، ( الرياض : عالم الكتب ، 1991 )

- ۱٤٦ ، الإعلام الإسلامي : الأهداف والوظائف ،سلسلة دراسات في الإعلام والراى العام ، ( الرياض : عالم الكتب ، 1991 )
- ۱٤۸ سويم العزى ، الديكتاتورية الاستبدادية والديمقراطية والعالم الثالث ، (بيروت : المركز الثقافي العربي ، 1987 )
  - 1 £ 9 سيمون سيرفاني ، (محرر) وسائل الإعلام والسياسة الخارجية ، ترجمة : محمد مصطفى نعيم ، ( القاهرة : الجمعية المصرية لنشر المعرفة و الثقافة العالمية ، 1995 )
- ١٥٠ شاكر إبراهيم ، الإعلام و وسائلة ودورة فى التنمية الاقتصادية والاجتماعية ، ( مالطه : مؤسسة ادمر للنشر والتوزيع ، ب ت )
  - ١٥١ شمس الدين اق بلوت ، دارون ونظرية التطور ، ترجمة : اورخان محمد على ، (
     القاهرة : دار الصحوة ، 1986 )
    - ١٥٢ -شون ماكبرايد ، اصوات متعددة وعالم واحد ، تقرير اللجنة الدولية لدراسة مشكلات الاتصال ، ( الجزائر : الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، 1981 )
    - ١٥٣ شاهيناز طلعت ، وسائل الإعلام والتنمية الاجتماعية ، ط3 ، بدون ناشر، 1995
  - ١٥٤ صبحى عبده سعيد ، السلطة في المجتمع الإسلامي ، ( القاهرة : وكالة الاهرام ، 1991 )
- 107 صلاح الدين عبد الحميد ، دور وسائل الإعلام في التنمية (الصحيفة) ،بدون ناشر ، ب ت
  - ۱۵۷ صون . ل . بادوفر ، معنى الديمقراطية ، ترجمة : جورج عزيز ، سلسلة المكتبة السياسية (26) ، ( القاهرة : دار الكرنك للطباعة والنشر والتوزيع ، 1967 )
  - ١٥٨ -طارق حجى ، نقد الماركسية ، ط4 ، ( القاهرة : مكتبة نهضة مصر ، 1989 )
- ١٥٩ طه جابر العلواني ، الأزمة الفكرية المعاصرة : تشخيص ومقترحات علاج ، الله المعلق الخاضرات (1) ، ط2 ، (فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1992 )

- ١٦٠ حايد الشعراوى ، التلوث الفكرى والإعلامى فى العالم الإسلامى ، ط2 ، (
   بيروت : دار النهضة الإسلامية ، 1992 )
- ۱**٦١** حباس العقاد ، الانسان في القران ، ( القاهرة : دار النهضة مصر للطبع والنشر ، ب ت )

  - 177 حبد الحميد ابو سليمان ، قضية المنهجية في الفكر الإسلامي ، سلسلة رسائل إسلامية المعرفة (4) ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1989 )
- - ١٦٥ حبد الرحمن بدوى ، كانت : فلسفة القانون والسياسة ، (الكويت :وكالة المطبوعات ، 1979 )
- ۱۶۳ –عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطى ، الجامع الصغير ، (بيروت: دار المعرفة ، ب ت )
  - ۱۹۷ حبد الرحمن ابن خلدون ، المقدمة ، المجلد الاول ط3 ، (بيروت : مكتبة المدرسة ودار الكتاب اللبناني للطبع والنشر ،1967 )
  - ۱٦٨ حبد الرحمن ابن زيد الذبيدى ، <mark>مصادر المعرفة فى الفكر الدينى والفلسفى</mark> سلسلة الرسائل الجامعية ( ) فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ،1992
    - ١٦٩ حبد الرحمن البيضايي ، لهذا نرفض الماركسية ، بدون ناشر ، ب ت
  - ١٧٠ حبد السلام محمد بنعيد العالى ، محمد سبيلا (إعداد وترجمة) الحقيقة ، سلسلة نصوص فلسفية مختارة (4) ، (الدار البيضاء: دار توبقال للنشر ، 1993)
- ۱۷۱ حبد السميع الهراوى ، القانون الطبيعى وقواعد العدالة ، سلسلة كتابك (109) ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت )
- ١٧٢ حبد العليم عبد الرحمن خضر ، الإنسان والكون في القران والعلم ، (جده : عالم المعرفة للنشر والتوزيع ، 1983 )
- ۱۷۳ حبد الفتاح العدوى ، الديمقراطية وفكرة الدولة ، الالف كتاب ( 532) ، ( القاهرة : مؤسسة سجل العرب ، 1964)
  - 1985 عبد القادر حاتم ، الإعلام في القرآن الكريم ، بدون ناشر ، 1985 ما ١٧٤ عبد القادر حاتم ، الإعلام في القرآن الكريم ، بدون ناشر ، 1985

- ١٧٥ حبد الكريم الخطيب الخلافة والإمامة : ديانة وسياسة ، (القاهرة :دار الفكر العربي ، 1963)
  - ۱۷٦ حبد الله العروى ، مفهوم الأيدلوجيا ، ط5 ، ( بيروت المركز الثقافي العربي ، 1993 <sub>)</sub>
    - ١٧٧ حبد العروى ، مفهوم الدولة ، (بيروت : المركز الثقافي العربي ، 1993)
    - ١٧٨ حبد الله محمد جمال الدين ، نظام الدولة في الإسلام ، بدون ناشر ، 1983
- ۱۷۹ حبد الله ناصح علوان ، حكم الإسلام في وسائل الإعلام ، سلسلة بحوث إسلامية هامة (6) ط2 ، ( الرياض : دار السلام للطباعة والنشر ، 1983 )
  - ۱۸۰ حبد اللطيف هزة ، الإعلام له تاريخه ومذاهبه ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1965 )
  - - ۱۸۲ حبد الجيد شكرى ، الاتصال الإعلامي والتنمية : افاق المستقبل وتحديات قرن جديد ، ( القاهرة : العربي للنشر والتوزيع ، 1995 )
    - ۱۸۳ حبد المجيد النجار ، خلافة الانسان بين الوحى والعقل ، بحث فى جدلية النص والعقل والواقع ، سلسلة المنهجية الإسلامية ( 5) ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1993 )
      - ١٨٤ حبد المنعم الحفني ، المعجم الفلسفي ، ( القاهرة : الدار الشرقية ، 1990 )
  - ١٨٥ حبد المنعم محمد خلاف ، المادية الإسلامية وأبعادها ، ط2 ، (القاهرة : دار المعارف ، ب ت )
    - 1 ٨٦ حبد الهادى محمد وإلى ، التنمية الاجتماعية ، مدخل لدراسة المفهومات الأساسية ، ( الإسكندرية : دار المعرفة الجامعية ، ب ت )
- ۱۸۷ حبد الهادى النجار ، الإسلام والاقتصاد ، دراسة فى المنظور الإسلامى لأبرز القضايا الاقتصادية والاجتماعية المعاصرة ، سلسلة عالم المعرفة (63) ، ( الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، مارس 1983 )
- ۱۸۸ حبد الوهاب إبراهيم ، مقومات التنمية في العالم الثالث مع دراسة للحالة المصرية ، رؤية من وجهة نظر علم الاجتماع ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1984

520

- 1۸۹ حبد الوهاب كحيل ، الرأى العام والسياسات الإعلامية ، ط2 ، (القاهرة: مكتبة المدينة ، 1987)
- ۱۹۲ حثمان ابن محمد الأخضر ، النظريات الإعلامية المعيارية ، ماذا بعد نظريات الإعلام الاربع ؟ حوليات كلية الاداب ، الحولية السادسة عشر ، الرسالة الثانية عشر بعد المائة ، ( الكويت مجلس النشر العلمي بالكويت ، 1416 \_ 1417 ، 1995 \_ 1996
- ۱۹۳ حز الدين فوده ، خلاصة الفكر الاشتراكي ، ( القاهرة دار الفكر العربي ، 1969 )
- ١٩٤ حزمى اسلام ، جون لوك ، سلسلة إعلام الفلسفة ( 19 ) ، ( القاهرة : دار الثقافة للطباعة والنشر ، ب ت )
  - ١٩٥ حصمت سيف الدولة ، الاستبداد الديمقراطي ، (بيروت : دار المستقبل العربي ،
     1983 )
  - ١٩٦ حطية صقر ، دراسات إسلامية لأهم القضايا المعاصرة ، (الكويت : مؤسسة الصباح ، 1980)

  - ١٩٨ حلى أحمد عبد القادر ، دراسات في المذاهب السياسية ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1964)
    - ١٩٩ حلى جريشة ، نحو إعلام إسلامي ، إعلامنا إلى اين ؟ ( القاهرة مكتبة وهبه ،
       1989 )
- حلى الدين هلال ، " وآخرون " ، الديموقراطية وحقوق الإنسان في الوطن  $\frac{1}{2}$  العربي ، سلسلة كتب المستقبل العربي ، ط $\frac{1}{2}$  ، ( بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية ،  $\frac{1}{2}$

- ٢٠١ حلى شريعتى ، العودة إلى الذات ، ترجمة إبراهيم الدسوقى شتا ، ط2 ، ( القاهرة : الزهراء للإعلام العربي ، 1993 )
- ٢٠٢ حلى لطفي ، دراسات في تنمية المجتمع ، ( القاهرة : مكتبة عين شمس ، 1978 )
- ۲۰۳ على المتقى الهندى ، كتر العمال ، تحقيق : بكر صبابى ، وصفوة السقا ، (بيروت : مؤسسة الرسالة ، 1989 )
- ٢٠٤ حمارة نجيب ، الإعلام في ضوء الإسلام ، ( الرياض : مكتبة المعارف ، 1980 )
- ٢٠٥ حمر التلمسانى ، من فقة الإعلام الإسلامى ، سلسلة نحو النور ( 10) ، ( القاهرة : دار التوزيع والنشر الإسلامية ، ب ت )
  - ٢٠٦ حمر التومى الشيباني ، مقدمة في الفلسفة الإسلامية ، ط3 ، (طرابلس: الدار العربية للكتاب ، 1982 )

  - ۲۰۸ حواطف عبد الرحمن ، دراسات في الصحافة العربية المعاصرة ، (بيروت : دار الفارابي ، 1989 )
  - ٢٠٩ ------ ، قضايا التبعية الإعلامية والثقافية في العالم الثالث ، سلسلة عالم المعرفة (78) ، ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، يونيو 1984 )
- 1896 ، الحدرسة الاشتراكية في الصحافة ، الحقبة اللينينية ، 1896 : 1988 ، ط2 ، ( القاهرة : مركز البحوث العلمية ، 1988 )
- ٢١١ -فاروق أبو زيد ، الهيار النظام الإعلامي الدولي ، ( القاهرة : مؤسسة أخبار اليوم ، 1991 )
- ٢١٤ فاروق دسوقى ، حرية الانسان فى الفكر الإسلامى ، ( الإسكندرية : دار الدعوة للطباعة والنشر ، ب ت )
  - ۲۱۵ فاروق محمد شلبي ،مبادئ العلوم السياسية ، بدون ناشر ، 1991
     522

- ٢١٦ فاروق يوسف ، مبادئ علم السياسة : دراسة للظاهرة السياسية في حالة الاستقرار والتغير ، ( القاهرة : مكتبة عين شمس ، 1986 )
  - ٢١٧ فاطمة إسماعيل محمد ، القران والنظر العقلى سلسلة الرسائل الجامعية ، () ، (
     فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1993 )
- ۲۱۸ فانس بیكارد ، الهم يصنعون البشر ، ترجمة : زينات الصباغ ، ج1 ، الالف كتاب الثانى (145) ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1994 )
- ٢١٩ فايزه حسن شمس ، النمو الاشتراكي والاشتراكية العربية ، بدون ناشر ، 1964
- ٢٢٠ فتحى الدريني ، دراسات وبحوث في الفكر الإسلامي المعاصر ، المجلد الأول ، ( دمشق : معهد الإعداد الإعلامي ، 1971 )
- ٢٢١ فابر فرانز ، الصحافة الاشتراكية ، ( دمشق : معهد الإعداد الإعلامي ، 1971 )
- ٢٢٢ فرانسوا تشاتل ، اوليفر د يهمل ، تاريخ الافكار السياسية ، ترجمة : أحمد خليل ، سلسلة الدراسات التاريخية والايدلوجية (2) ، (بيروت : معهد الاتحاد العربي ، 1984 )
- 7۲۳ فرانكلين . ل . باومر ، الفكر الأوربي الحديث : القرن التاسع عشر ، ترجمة : أحمد حمدى محمود ، الالف كتاب الثاني ، (48) ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1987 )
  - ٢٢٤ -فرنسيس بال ، وسائل الإعلام والدول النامية ، ترجمة : حسين العويدات ، ( تونس : المنظمة العربية للتربية والعلوم والثقافة ، 1982 )
- ٥٢٥ فؤاد توفيق العابى ، الصحافة الإسلامية ودورها فى الدعوة ، (بيروت: مؤسسة الرسالة، 1993)
  - ۲۲۲ فؤاد زكريا ، نظرية المعرفة ، ( القاهرة : مكتبة مصر ، ب ت )
- ۲۲۷ فؤاد عبد السلام الفاسى ، الإعلام والتحديات المعاصر ، الكتاب العربي السعودى (122) ، (قامة كتهامة للنشر ، 1994)
  - ٢٢٨ فؤاد مرسى ، الرأسمالية تجدد نفسها ، سلسلة عالم المعرفة (147) ، ( الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، مارس 1990 )
    - ٢٢٩ كارل بيكر ، المدينة الفاضلة عند فلاسفة القرن الثامن عشر ، ترجمة : محمد شفيق غربال ، ط2 ، ( القاهرة : مكتبة الانجلو المصرية ، 1958 )

- ۲۳۰ كارل ماركس ، راس المال ، ترجمة : راشد البراوى ، ط 3 ، ( القاهرة : مكتبة النهضة العربية ، 1997 )
- ۲۳۱ كارل ماركس ، فردريك انجلز ، بيان الحزب الشيوعي ، ( موسكو : دار التقدم ، 1968 )
- ٢٣٢ كارل يسبرز ، لهج الفلسفة ، ترجمة : عادل العوا ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، ب ت )
- ۲۳۳ كافين رايلي ، الغرب والعالم ، تاريخ الحضارة من خلال موضوعات ، ترجمة : عبد الوهاب المسيرى ، هدى عبد السميع حجازى ، سلسلة عالم المعرفة ( 97) ، ( الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، يناير 1986 )
  - ٢٣٤ كرم شلبي ، معجم المصطلحات الإعلامية ، (القاهرة: دار الشروق ، 1985)
    - ٢٣٥ -\_\_\_\_ ، الخبر الصحفي وضوابطه الإسلامية ،بدون ناشر ، 1984
- ٢٣٦ كرين يرنتون ، تشكيل العقل الحديث ، ترجمة : شوقى جلال ، سلسلة عالم المعرفة (82) ، ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، اكتوبر 1984 )
  - ٢٣٧ كمال صلاح محمد رحيم ، السلطة في الفكرين الإسلامي وماركسي ، دراسة مقارنة ، ( القاهرة : دار النهضة العربية ، 1987 )
  - ٢٣٨ كوتافين ، معلومات اساسية عن الدولة والقانون السوفيتي ، ( موسكو : دار التقدم ، 1988 )
- ٢٣٩ → للجنة العامة لدراسة قضايا الإعلام والاتصال فى الوطن العربى ، نحو نظام عربى جديد للإعلام والاتصال ، مشروع التقرير النهائى ، ( تونس : المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ، 1985 )
- ٢٤٠ الفكر الإسلامي بالمجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، الفكر الإسلامي وعطائه للحياة المعاصرة ، سلسلة قضايا إسلامية (9) ، (القاهرة: المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، 1416 . 1996)
  - ۲٤١ ل . جون مارتن ، انجو جروفرشودرى ، نظم الإعلام المقارنة ، ترجمة : على درويش ، ( القاهرة : الدار الدولية للنشر والتوزيع ، 1991 )
  - ۲ £ ۲ لويس هال ، الناس والأمم ، بحث في أصول الفلسفة السياسية ، ترجمة : محمد فتحى الشنقيطي ، ( القاهرة : مؤسسة سجل العرب ، ب ت )

- ۲٤٣ لينين ، حول الصحافة ، ترجمة فخرى كريم ، (بيروت : دار الفارابي ، ب ت )
- **٧٤٥** ليلى عبد المجيد ، الصحافة فى الوطن العربى ، ( القاهرة : العربى للنشر والتوزيع ، ب ت )

  - ۲٤٧ حمالك ابو شهيوة "واخرون " الأيدلوجيا والسياسة : دراسات في الأيدلوجيات المعاصرة ، ( مصراتة : الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع ، 1993 )
  - ٢٤٨ -مايكل ارجايل ، سيكولوجية السعادة ، ترجمة فيصل عبد القادر ، سلسلة عالم المعرفة (175) ، ( الكويت المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، يوليو 1993 )
    - ٢٤٩ حبدرا لويس ، في الحريات العامة ، الرقابة على الصحافة في النظامين الرأسمالي
       والاشتراكي : دراسة مقارنة ، الجزء الرابع ، دمشق ، بدون ناشر ، 1985
- ٢٥٠ مجمع اللغة العربية ، المعجم الوجيز ، (القاهرة : وزارة التربية والتعليم ، 1413 ،
   1992 )
  - ٢٥١ مجموعة باحثين ، تطور الفكر السياسي ، (طرابلس : المركز العالمي لدراسات وأبحاث الكتاب الأخضر ، 1990 )
  - ٢٥٢ محسن عبد الحميد ، الإسلام والتنمية الاجتماعية ، ( جدة : دار المنار للنشر والتوزيع ، ب ت)
- ٢٥٤ محسن فؤاد فراج ، جرائم الفكر والرأى والنشر ، (القاهرة : دار الغد العربي ، 1987 )
  - و ٢٥٥ محفوظ على عزام ، نظرية التطور عند مفكرى الإسلام : دراسة مقارنة ، (القاهرة: دار الهداية ، 1986).
- ۲۵۲ محمد أبو حمدان ، طرق الفكر ، ب ، الاستنباط ، سلسلة من الأبحاث ( 3) ، ( بيروت : القاهرة : دار الكتاب اللبناني ، دار الكتاب العربي ، 1978 )

- ٢٥٧ محمد أحمد المفتى ، سامى صالح الوكيل ، النظرية السياسية الإسلامية في حقوق الإنسان ، كتاب الامة ، (23) ، (قطر : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ، شوال 1410 )
  - ۲۵۸ –محمد بن إسماعيل البخارى ، صحيح البخارى ، ( بيروت : دار إحياء التراث العربي ، ب ت )
- ٢٥٩ محمد بن سعود البشر ، المسئولية الاجتماعية في الإعلام النظرية وواقع التطبيق ، ( الرياض : عالم الكتب ، 1996 )
- ٢٦٠ محمد توفيق الغلاييني ، وسائل الإعلام واثرها في وحدة الامة ، ( جدة : دار المنار
   ، 1985 )
  - ٢٦١ محمد جلال شرف ، مذكرات في الفلسفة المسيحية ، ومشكلة التوفيق بين العقل والنقل ، ( الإسكندرية : دار المعرفة الجامعية ، 1994 )
- ٢٦٢ محمد خير رمضان يوسف ، من خصائص الإعلام الإسلامي ،سلسلة دعوة الحق ، عدد (97) ، (مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، 1410،1990 )
- 777 محمد الدسوقى ، دعائم العقيدة في الإسلام ، (طرابلس: منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1990 )
  - ٢٦٤ محمد الرخيلي ، وظيفة الدين في الحياة وحاجة الناس إليه ، (طرابلس: منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1991)
- 770 محمد سليمان الدجابي ، منذر سليمان الدجابي ، السياسة : نظريات ومفاهيم ، ( عمان ، اوستن : دار بالمينوبرس ، 1986 )
  - ٢٦٦ محمد سيد محمد ، الغزو الثقافي والمجتمع العربي المعاصر ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1994)
- - - ٢٧٠ محمد شلبي ، مبادئ العلوم السياسية ، بدون ناشر ، 1990

- ٢٧١ محمد شوقى الجرف ، الحرية الشخصية وحرمة الحياة الخاصة : دراسة مقارنة بين
   النظم الوضعية والشريعة الإسلامية ، ( القاهرة : دار الغد العربي ، 1993 )
  - ۲۷۲ محمد شوقى الفنجرى ، جدلية الإسلام ، دراسة مقارنة للكشف عن المنهج المعرف الإسلامى وطبيعة التوازن بين المتناقضات والتغير المستمر (الرياض: دار ثقيف للنشر والتاليف، 1989)
- 7۷۳ محمد الصادق عفيفي ، المجتمع الإسلامي وحقوق الإنسان ، سلسلة دعوة الحق (62) ، (مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، 1407 ، 1987 )
- - ٢٧٥ محمد ضياء الدين الريس ، النظريات السياسية الإسلامية ، ط6 ، ( القاهرة : مكتبة دار التراث ، 1976 )
  - ٢٧٦ محمد عبد الله دراز ، دستور الاخلاق في القران ، (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، 1973 )
  - ۲۷۷ -\_\_\_\_\_ ، الدين : بحوث مجهدة لدراسة تاريخ الاديان ، بدون ناشر ، 1969
  - ٢٧٨ محمد عبده ، الأعمال الكاملة ، دراسة وتحقيق ، محمد عمارة ، ج 2 ، (بيروت : المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، 1972 )
    - ۲۷۹ -محمد عبد الرؤوف المناوى ، فيض القدير ، ( بيروت : دار المعرفة ، ب ت )
    - ۲۸۰ محمد عبد العزیز الحبانی ، من الحریات إلى التحور ، سلسلة مكتبة الدراسات الفلسفیة ، (28) ، ( القاهرة : دار المعارف ب ت )
- ۲۸۱ محمد عبد الفضيل القوصى ، إفلاس الفكر الماركسى ، دراسة نقدية ، بدون ناشر ، 1982 )
  - ٢٨٢ محمد عبد القادر أحمد، دور الإعلام في التنمية ، سلسلة دراسات ، ( بغداد : منشورات وزارة الثقافة والفنون ، 1982 )
- ۲۸۳ محمد عصفور ، أزمة الحريات في المعسكرين الشرقي والغربي ، بدون ناشر ، ب

- 7۸۵ محمد على عزب السماحى ، الضمير والإلزام الخلقى بين المذاهب الفكرية والاسلامية ، دراسة مقارنة ، بدون ناشر ، 1985
- ٢٨٦ محمد على العويني ، الإعلام الخليجي ، ( القاهرة : مكتبة الأنجلو المصرية ، 1984
- ٢٨٨ محمد على محمد ، أصول الاجتماع السياسي ، السياسة والمجتمع في العالم الثالث ، الجزء الأول : أسس النظرية والمنهجية ، سلسلة علم الاجتماع المعاصر ، الكتاب ( 3) ، ( الإسكندرية :دار المعرفة الجامعية ، 1987 )
  - ٢٨٩ محمد عمارة ، الإسلام وحقوق الإنسان ..ضرورات لا حقوق ، سلسلة عالم المعرفة (89) ، ( الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، مايو 1985 )

- - ۲۹۳ محمد الغزالي ، الإسلام والاستبداد السياسي ، ط3 ، ( القاهرة: دار الكتب الإسلامية ، 1984 )
  - ٢٩٤ محمد فتحى عثمان ، دولة الفكرة التي أقامها رسول الله عقب الهجرة : تجربة مبكرة للدولة الايدلوجية في التاريخ ( القاهرة : مكتبة وهبه ، ب ت )
- و ٢٩٥ محمد كمال الدين امام ، النظرة الإسلامية للإعلام ، محاولة منهجية ط2 ، ( الكويت : دار البحوث العلمية ، 1983 )

  - ٢٩٧ محمد المبارك ، نظام الإسلام العقائدى فى العصر الحديث ، سلسلة رسائل اسلامية المعرفية ( 2) ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1989 )

- ۲۹۸ محمد محمد امزيان ، مناهج البحث بين الوضعية والمعيارية سلسلة الرسائل الجامعية () ، ( فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، 1992 )
- ٢٩٩ محمد محمود سفر ، الإعلام موقف ، الكتاب العربي السعودي (63) جده 1982
- ٣٠٠ محمد مصالحة ، السياسة الإعلامية الإتصالية في الوطن العربي ، (بيروت: دار الشروق 1986)
  - ٣٠١ محمد مصطفى عمير ، المؤمنون كما وصفهم القران ، ( القاهرة : دار التوزيع والنشر الإسلامية ، ب ت )
    - ٣٠٢ محمد ممدوح العربي ، الأخلاق والسياسة في الفكر الإسلامي والليبرإلى والماركسي ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1992 )
      - ٣٠٣ محمد منير حجاب ، مبادئ الإعلام الإسلامي ، بدون ناشر ، 1982
- ٣٠٦ محمد ياسين عريبي ، تأملات في بناء المجتمع المسلم ط2 ، (طرابلس: منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية ، 1990 )
- ٣٠٧ محمد يحي فراج ، الفلسفة الحديثة من عصر النهضة إلى عصر التنوير ، بدون ناش ، 1993
  - ٣٠٨ محمود زيدان ، مناهج البحث الفلسفى ، بدون ناشر ، بدون تاريخ
- ٣٠٩ محمود شلتوت ، منهج القران الكريم في بناء المجتمع ، سلسلة دراسات إسلامية (9) ، ( القاهرة : المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، ربيع الآخر 1417 ، سبتمبر 1992 )
- ٣١٠ محمود كرم سليمان ، التخطيط الإعلامي في ضوء الإسلام ، (المنصورة: دار الوفاء للطباعة والنشر ، 1988)
- ٣١١ محمود محمد بابللي ، الحرية الاقتصادية في الإسلام ، سلسلة دعوة الحق ، (98) ، ( مكة المكرمة : رابطة العالم الإسلامي ، 1410 ، 1990 )

- ٣١٢ محمود يوسف مصطفى ، حرية الرآى فى الإسلام ، ( القاهرة : مكتبة غريب ، ب ت )
- ٣١٣ محى الدين عبد الحليم ، الدعوة الإسلامية والإعلام الدولى ، (القاهرة: دار الفكر العربي ، ب ت )
- ٣١٤ مختار التهامي ، الصحافة والسلام العالمي ، ط2 ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت )
- ٣١٦ -مراد وهبه ، المعجم الفلسفي ، ط3 ، ( القاهرة ، دار الثقافة الجديدة ، 1979 )
- ٣١٨ مسلم بن الحجاج ، صحيح مسلم ، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقى ، ط 2 ، ( القاهرة : دار إحياء الكتب العربية ، ب ت )
  - ٣١٩ -مصطفى الخشاب ، تاريخ الفلسفة والنظريات السياسية ، ( القاهرة: لجنة البيان العربي ، 1993 )
  - ٣٢٠ مصطفى الدميرى ، الصحافة فى ضوء الإسلام ، ( مكة المكرمة : مكتبة الطالب الجامعي ، 1987
  - ٣٢١ حصطفى عبد الواحد ، المجتمع الإسلامي سلسلة إسلاميات (92) ، ( القاهرة : المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع ، ب ت )
  - ٣٢٢ حصطفى كامل السيد " و اخرون " محاضرات فى الاشتراكية ، ( القاهرة : دار النشر للجامعات المصرية )
- ٣٢٣ مصطفى كامل السيد ، دراسة فى النظرية السياسية ، مذكرات لطلبة الفرقة الرابعة بكلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، جامعة القاهرة ، 1994
  - ۳۲۶ حصطفی محمود ، ا. ، ط8 ، ( القاهرة : دار المعارف ، ب ت )
- ٣٢٥ مصطفى المصمودى ، النظام الإعلامى الجديد ، سلسلة عالم المعرفة ( 94) ، (
   الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، اكتوبر 1985)

- ٣٢٦ -معروف الدواليبي ، الدولة والسلطة في الإسلام ، (القاهرة: دار الصحو، ب ت )
  - ٣٢٧ ملحم قربان ، الحقوق الطبيعية ، سلسلة قضايا الفكر السياسي ، (بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1983 )

  - ٣٣١ موريس فلامان ، الليبرالية المعاصرة ، ترجمة : تمام الساحلي ، ( بيروت : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، 1990 )
    - ٣٣٢ -مناع القطان ، تاريخ التشريع الإسلامي ، ( القاهرة : مكتبة وهبه ، ب ت )
    - ٣٣٣ -منير شفيق ، الإسلام في معركة الحضارة ، (الكويت: دار العلم ، 1989)
- ٣٣٤ ، الإسلام ومواجهة الدولة الحديثة ، (تونس: دار البرق، 1988 )
- ٣٣٥ -ميخائيل ضوامط ، توما الاكويني ، سلسلة قادة الفكر ( 1) ط3 ، ( بيروت : دار المشرق ش م م ،1992 )
  - ٣٣٦ خبيل عارف الجردى ، المدخل لعلم الاتصال ، ط3 ، ( العين : مكتبة الإمارات ، 1984 )
    - ٣٣٧ نصار عبد الله ، فلسفة العدل الاجتماعي : نماذج عبر العصور ، كتاب الهلال (434) فبراير 1987 )
  - ٣٣٨ خصر محمد عارف ، نظريات التنمية السياسية ، دراسات نقدية مقارنة فى ضوء المنظور الحضارى الإسلامى ، سلسلة الرسائل الجامعية (6) ، (فيرجينيا : المعهد العالمى للفكر الإسلامى ، 1993 )
    - ٣٣٩ خصر مهنا ، النظرية السياسية والعالم الثالث ، ( الإسكندرية:المكتب الجامعي الحديث ، 1987 )

- ٣٤٠ نعيم عطية ، في النظرية العامة للحريات الفردية ، ( القاهرة : الدار القومية للطباعة والنشر ، 1965 )
- ٣٤١ خيقولا ميكافيللي ، الامير ، ترجمة : خيرى حماد ، ط 3 ، (بيروت : منشورات المكتب التجارى للطباعة والنشر ، 1970 )
- ٣٤٢ هارولد لاسكى ، محنة الديمقراطية ، الجزء الأول ، سلسلة اخترنا لك ( 65) بدون تاريخ ،
  - ٣٤٣ هربرت شيلر ، المتلاعبون بالعقول ، ترجمة : عبد السلام رضوان ، سلسلة عالم المعرفة (106) ، ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1986 )
- ٣٤٤ -هـ . ر جريفر ، أسس النظرية السياسية ، ترجمة عبد الكريم أحمد ، الآلف كتاب ( 361 ) ، ( القاهرة : دار الفكر العربي ، 1961 )
- ٣٤٥ -هنتر ميد ، الفلسفة : أنواعها ومشكلاتها ، ترجمة : فؤاد زكريا ، ( القاهرة : دار فضة مصر للطباعة والنشر ، 1969 )
- ٣٤٦ هنرى ايكن ، عصر الايدلوجيا ، ترجمة : محى الدين صبحى ، ( دمشق : منشورات وزارة الثقافة ، 1971 )
  - ٣٤٧ وائل غالى ، فهاية الشيوعية -حالية الماركسية ، ( القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ، 1994)
  - ٣٤٨ والتو رودين ، أوربا والتخلف فى أفريقيا ، ترجمة : أحمد القصير ، سلسلة عالم المعرفة (132) ، ( الكويت : المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، ديسمبر 88 )
- ٣٤٩ وارن ك .اجي ، و " اخرون " ، وسائل الإعلام : صحافة ، إذاعة ، تليفزيون ، ترجمة : ميشيل تكلا ، ( القاهرة : مكتبة الوعي العربي ، ب ت )
- ٣٥٠ -ول . ديورانت ، قصة الحضارة ، ترجمة : محمد بدران ، الجزء الثالث من المجلد الرابع ، عصر الايمان ( القاهرة : لجنة التاليف والترجمة بجامعة الدول العربية ، 1975 )
- ٣٥١ وليام . ل ريفرز واخرون ، وسائل الإعلام والمجتمع الحديث ، ترجمة : إبراهيم إمام ، ( القاهرة : دار المعرفة ، 1975 )
- ٣٥٢ يحي بسيوبي مصطفى ، عادل الصيرفى ، التليفزيون الإسلامي ودورة في التنمية ، ( الرياض : عالم الكتب ، 1985 )

- ٣٥٣ يجي هويدى ، مقدمة في الفلسفة العامة ، ط9 ، ( القاهرة : دار الثقافة للطباعة والنشر ، 1979 )
  - **٣٥٤** -يورى بوبوف ، دراسات فى الاقتصاد السياسى ، ( موسكو : دار التقدم ، 1985 )
- و ٣٥٥ يوسف محمد قاسم ، ضوابط الإعلام في الشريعة الإسلامية وأنظمة المملكة العربية السعودية ، ( الرياض : عمارة شئون المكتبات بجامعة الرياض ، 1979 )
  - ٣٥٦ -يوسف مرزوق ، مدخل في علم الاتصال ، ط3 ، ( القاهرة : عالم الكتب ، 1995 ) ثرافي أ لمار سله العالمية
- ٣٥٧ السيد بخيت " قيم الأخبار في الصحافة المصرية في إطار السياسات التنموية : دراسة تطبقيه في الصحافة القومية والحزبية خلال الفترة كمن 1987 إلى 1990 " ، رسالة دكتوراه ، (جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1996)
  - ٣٥٨ أماني محمد قنديل " نظام الاتصال وعملية التنمية السياسية في الدول النامية ، " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1980 )
- ٣٥٩ إنصاف اكرم مندورة " أزمة الثقافة في المجتمع الإسلامي المعاصر ودور التربية في حلها " ، رسالة ماجستير ، ( مكة المكرمة : كلية التربية بجامعة أم القرى ، 1406 )
- ٣٦ ايمن النبوى غبور " النظريات الوضعية لعلوم الاتصال الجماهيرى والمجتمع الإسلامى المعاصر : دراسة وتطبيق على كل من مصر والسعودية من الفترة 1975 إلى 1992 " ، رسالة دكتوراه ، ( جامعة الزقازيق : كلية الآداب ، 1996 )
- ٣٦١ -جيهان المكاوى " النظرية الإنسانية لحرية الصحافة " ، رسالة دكتوراه " ، (
   جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1979 )
- ٣٦٢ حامد عبد الماجد ، " الوظيفة العقيديه للدولة الإسلامية " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1989 )
- ٣٦٣ حسام الدين محمد ابو العلا ، " المسئولية الاجتماعية للصحافة المصرية ، دراسة مقارنة للمضمون والقائم بالاتصال في الصحيفة القومية والحزبية في الفترة من 1991 إلى 1994 " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1996 )
  - ٣٦٤ هاد إبراهيم ، " الصحافة والسلطة السياسية في الوطن العربي : دراسة حاله لمشكلة العلاقة بين الصحافة والسلطة السياسية وتأثيراتها على السياسة التحريرية في الصحافة

- المصرية من 1960 إلى 1981 " ، رسالة دكتوراه ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1994 )
- ٣٦٥ هدى عبد الرهن حسن ، " الأيدلوجيا والتنمية فى أفريقيا : دراسة مقارنة لتجربتى كينيا وتترانيا ( " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، )
- ٣٦٦ رجاء على العزبي ، " حرية الإعلام في القرن العشرين " ، رسالة دكتوراه ، ( جامعة القاهرة : كلية الاداب ، 1970 )
- ٣٦٧ سعيد عبده نجيده ، " حرية الصحافة في مصر بين النظرية والتطبيق منذ ظهور دستور 1923 حتى مارس 1954 " ، رسالة دكتوراه ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، 1991 )
- ٣٦٨ –سيد محمد يوسف منصور ، " العقل ومكانة فى القران الكريم " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة الأزهر : كلية أصول الدين بالقاهرة ، 1405 1984 )
- ٣٦٩ -سيف الدين عبد الفتاح ، " التجديد السياسي والخبرة الإسلامية : نظرة في الواقع العربي المعاصر " ، رسالة دكتوراه ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1987 )
- ٣٧ عبد الفتاح محمد عبد الكريم عزب ، " منهج القران الكريم في تحرير العقل والفكر الإنساني " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة الازهر : كلية أصول الدين بالقاهرة ، 1978 )
- ٣٧١ حزة عبد العزيز ، " المسئولية الاجتماعية للصحافة المصرية : دراسة تحليلية لوظائف الصحافة مع التطبيق على صحيفتى الاهرام والاهإلى خلال الفترة من 1978 إلى 1987 " ، رسالة ماجستير ، (جامعة اسيوط : كلية الاداب بسوهاج ، 1992 )
- ٣٧٢ محمد إبراهيم الشافعي ، " المسئولية والجزاء في القران الكريم " ، رسالة دكتوراه ، ( جامعة الأزهر : كلية أصول الدين بالقاهرة )
  - ٣٧٣ محمد أحمد البادى ، " مشكلة الاحتكار الصحفى فى المجتمع الراسمإلى " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة القاهرة : كلية الآداب ، 1968 )
- ٣٧٤ محمد بن عبد العزيز السديس ، " اثر العلمانية في التربية والتعليم في العالم الإسلامي "
   رسالة ماجستير ، ( مكة المكرمة : كلية التربية بجامعة ام القرى ، 1400 1980 )

- ٣٧٥ محمود أحمد عبد الغنى ، " دور الاتصال الشخصى فى التنمية الاجتماعية فى المجتمع المحلى ، دراسة ميدانية على إحدى قرى محافظة سوهاج " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة أسيوط : كلية الآداب بسوهاج ، 1985 )
- $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$  -
- ٣٧٧ ناهد عمروس ، " المؤسسية في النظام السياسي الإسلامي " ، رسالة ماجستير ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1993 )
- ٣٧٨ نيفين عبد الخالق ، " المعارضة في الفكر السياسي الإسلامي " ، رسالة دكتوراه ، ( جامعة القاهرة : كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1983 )

## ثالثا : الدوريات

- ٣٧٨ إبراهيم بسيوبي همادة ، " العلاقة بين الإعلاميين و السياسيين في الوطن العربي " ، مجلة عالم الفكر ، العدادان الأول والثاني ، يوليو ، سبتمبر ، ديسمبر ، اكتوبر 1994 .
- $^{*}$  -إبراهيم سعد الدين عبد الله ، " دور الدولة فى النشاط الاقتصادى فى الوطن العربى : قضايا عامة ونظر مستقبلية ، مجلة المستقبل العربى ، عدد (  $^{9})$  ( بيروت : مركز دراسات الوحدة ،  $^{989}$  )
  - ٣٨١ –أحمد رشاد موسى ، " الأسس النظرية للفلسفة الماركسية : دراسة نقدية " ، مجلة القانون الاقتصادى ، العدد الرابع ، السنه الثالثة والأربعون ، 1973 )
- ٣٨٢ –أسامة أمين الخولى ، " نحو نظام عالمي جديد " ، مجلة العربي ، العدد ( 307) يونيو . 1984
- ٣٧٩ إسماعيل صبرى عبد الله ، " العالم وخيارات المستقبل " ، مجلة العربي ، العدد (405) أغسطس 1992
  - ٣٨٣ -لسيد أحمد المخزنجي ، " دعامات إسلامية لحقوق الانسان " ، مجلة الازهر ، الجزء الثامن ، السنة السبعون ، شعبان 1418 ، ديسمبر 1997

- ٣٨٤ المام عبد الفتاح ، " مسيرة الديمقراطية ، "رؤية فلسفية" " ، مجلة عالم الفكر ، المجلد الثاني والعشرون ، العدد الثاني اكتوبر ، نوفمبر ، ديسمبر ، 1993
  - ٣٨٥ بشير البكرى ، " نحو نظام عالمي ثقافي جديد " ، جريدة الأهرام ، عدد 1996/8/3
- ٣٨٦ جعفر شيخ ادريس ، " الأسس الفلسفية للمذهب المادى " ، مجلة المسلم المعاصر ، عدد (8) شوال ، ذو القعدة ، ذو الحجة 1396 أكتوبر ، نوفمبر ، ديسمبر 1976
- ٣٨٧ جعفر العلوى ، " الإعلام فى العالم الإسلامى والبحث عن الذات والهوية المهدرة " ، جريدة المسلمون ، عدد 425 ، 4 شوال 1413 ، 26 مارس 1993
- ٣٨٨ حازم الببلاوى ، " الليبرالية بين الحيوية والعجز " ، مجلة العربي ، العدد 405 اغسطس 1992
  - ٣٨٩ حسن على محمد ، " الإعلام الإسلامي ، هدية " ، مجلة الأزهر ، عدد شعبان 1418
- ٣٩ حسن عماد مكاوى ، " نظرية المسئولية الاجتماعية وممارسة العمل الإخبارى " ، مجلة بحوث الإتصال ، العدد التاسع ، ( جامعة القاهرة : كلية الإعلام ، يوليو 1993 )
- ٣٩١ خالد اسحق ، " الرؤية الإسلامية للنشاط الاقتصادى " ، مجلة المسلم المعاصر ، عدد (23)
   عدد (23)
   مضان، شوال ، ذو القعدة 1400 ، يوليو ، أغسطس ، سبتمبر 1980
  - ٣٩٢ ذكى نجيب محمود ، " عين فتحة ...عا " جريدة الاهرام عدد 1984/12/17
- ٣٩٣ وفيق بوشلاكة ، " مازق الحداثة : الخطاب الفلسفى لما بعد الحداثة " ، مجلة إسلامية العوفة ، السنة الثانية ، العدد السادس ، ربيع الاخر 1417 ، سبتمبر 1996
- ٣٩٤ خكريا إبراهيم ، " الطبيعة الإنسانية في فلسفة كارل ماركس " ، مجلة عالم الفكر ، المجلد الثاني ، ، العدد الاول ، ابريل ، مايو ، يونيو ، 1971
  - ٣٩٥ -سجاد الغازى ، " حرية الراى والصحافة فى الوطن العربى " ، مجلة الدراسات الإعلامية ، عدد (85) يناير ، مارس 1990
- ٣٩٦ سعيد محمود عرفة ، " الإعلام الإسلامي في ضوء نظرية النظم " ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد العاشر ، ربيع ثاني ، جماد الاول ، جماد الثاني ، 1397 ابريل ، مايو ، يونيو ، 1977

\_\_\_\_\_مصادر الدراسة ومراجعها

- ٣٩٧ سليمان صالح ، " الإعلام الدولى وسيطرة الشركات متعددة الجنسية " ، مجلة الدراسات الإعلامية عدد (67) ابريل ، يونيو 1992
- ٣٩٨ ، " ظاهرة التحيز في وسائل الإعلام الغربية ،دراسة تطبقية على الصحافة البريطانية " ، مجلة الدراسات الإعلامية عدد (75) ابريل يونيو 1994
- ٣٩٩ -طه جابر العلواني ، " العقل وموقعة في المنهجية الإسلامية " ، مجلة إسلامية المعرفة ، السنة الثانية العدد(6) ربيع الاخر 1417 ، سبتمبر 1996
- ٤٠٠ حاطف أحمد، " سوسيولوجيا المعرفة : الماهية والمنهج " مجلة العلوم الاجتماعية عدد (4) السنة الرابعة ( الكويت : جامعة الكويت ، 1977 )
  - 1.5 حبد الحميد أبو سليمان ، " معارف الوحى ، المنهجية والأداء " ، مجلة إسلامية المعرفة ، السنة الأولى العدد الثالث رمضان 1416 ، يناير 1996
- ٢٠٤ حبد العزيز شرف ، " وسائل الإعلام والغزو الفكرى " ، مجلة الحضارة عدد (16)
   اغسطس 1984
  - ٤٠٣ حبد العزيز عزت ، " الاستعمار والتبشير والاستشراق " ، مجلة الحضارة ، نفس العدد السابق
  - 3 . ٤ حبد المجيد فراج ، " أكذوبة الحكومات الوطنية بعد جلاء الاستعمار : كي لا تكون التنمية في واد والديمقراطية في واد آخر " ، جريدة الشعب ، عدد 5 /1984
- 3.3 حبد الوهاب المسيرى ، " المادية وموت الانسان " ، مجلة المسلم المعاصر عدد (79) السنة العشرون ، رجب ، شعبان ، رمضان 1416 ، فبراير ، مارس ، ابريل 1996
- عدد ، جريدة الشعب ، عدد الإمكانية الأبدية إلى حقيقة تاريخية " ، جريدة الشعب ، عدد 1997/4/4

- ٤٠٩ حثمان يسن الرواف ، " مدرستا التنمية والتبعية ، اوجه التباين بين الطرح النظرى والواقع التطبيقي " ، مجلة العلوم الاجتماعية ، المجلد 17 العدد الثاني ( الكويت : جامعة الكويت ، صيف 1989 )
- 13 حزت قربى ، " إشكالية الحرية " ، مجلة عالم الفكر ، المجلد الثابى والعشرون ، العدد الثابى ، اكتوبر ، نوفمبر ، ديسمبر ، 1993
  - ا ا ٤ حواطف عبد الرحمن ، " الحق في الاتصال بين الجمهور والقائمين بالاتصال " ، مجلة عالم الفكر ، العددان الاول والثاني ، يوليو ، أغسطس ، سبتمبر ، أكتوبر ، ديسمبر ، 1994
    - ١٢٤ فاروق ابو زيد ، " التحديات الإعلامية العربية ، مقارنة بين عقدين الخمسينات والثمانينات " ، مجلة المستقبل العربي ، العدد ( 128 ) ، 1989
      - 1987/5/26 -فهمي هويدي ، " العنف ليس إسلاميا " ، جريدة الاهرام 1987/5/26
- - ١٥ ٤ طفى الخولى ، " اجتهادات ، الأهرام " عدد 1997/10/23
- ٤١٦ ليلى عبد المجيد ، " السياسات الاتصالية والإعلامية واثرها في الثقافة والتربية " ، مجلة عالم الفكر ، المجلد الثالث والعشرون العددان الاول والثانى ، يوليو، سبتمبر ، اكتوبر، ديسمبر 1994
  - 41۷ محمد إبراهيم الفيومي ، " الإسلام وإشكالية الفكر الحضاري " ، مجلة العربي عدد 357 ، اغسطس 1988
- الأخبار ، عدد برفض العلمانية ليس معناه رفض العلم " ، جريدة الأخبار ، عدد + 5/3/17
  - ١٩ عمد الادريس ، " الإعلام الذي نريده ، مفهوماً وفلسفة ودوراً ومعاييراً " ، مجلة الإعلام العربي ، العدد (2)السنة الثالثة ، ديسمبر 1983
  - ٢٠ محمد الأسعد ، " سقوط المورثات " ، مجلة العربي، العدد (429) اغسطس 1994
    - ٤٢١ محمد جابر الأنصارى ، " قرننا المرتحل بين البداية والنهاية ، نظرة طائر على قضايا الفكر" ، مجلة العربي ، عدد (446) يناير 1996

- ٤ ٢٢ محمد الرميحي ، " نمور شرسة من الورق تبدأ حرب الفضاء : صناعة الصحافة بين وهم الديمقراطية واحتكار السلطة " ، مجلة العربي ، عدد (419) أكتوبر 1993
- ٤٢٣ محمد سيد محمد ، " ليست التبعية هي النظرية الإعلامية للوطن العربي " ، مجلة شئون عوبية ، عدد38 ، يونيو 1984
- ٤٢٤ محمد عمارة ، "إسلامية المعرفة ، البديل الفكرى للمعرفة المادية " ، مجلة المسلم المعاصر ، عدد (63) ، السنة السادسة عشر ، رجب ، شعبان ، رمضان، 1412 ، فيراير ، مارس ، أبريل ، 1992

  - ٢٦٤ محمد الغزإلى ، " الحق المر " ، جريدة المسلمون ، عدد 447 ، 10 ربيع الاول 1993 ، 1414 ، 17 اغسطس 1993
- ٢٧٤ محمد مصالحة ، " تنمية الإعلام كشرط للتنمية الشاملة " ، مجلة شئون عربية ٪ . عدد(38) يونيو 1984
- الإعلام "، مجلة كلية اللغة العربية بجامعة الامام محمد بن سعود الإسلامية ف الإعلام "، مجلة كلية اللغة العربية بجامعة الامام محمد بن سعود الإسلامية ، العددان 1404 ، 1404 ، 1404
- ٤٢٩ خبيب الصرايرة ، " الهيمنة الاتصاليه : المفهوم والمظاهر" ، مجلة العلوم الاجتماعية ،
   العدد (21) ( الكويت جامعة الكويت، صيف 1990
  - ٤٣٠ يوسف القرضاوى ، " الدولة التي يبنيها الإسلام ، الحلقة الثانية ، : دولة شورية الاكروية " ، جويدة الشعب ، عدد 5/5/599
- - 432 الحاندوات والمؤتمرات:
- ٣٣٤ هدى حسن ، " نظريات الاتصال واستراتيجيات البحث في الدراسة الإعلامية، ورقة مقدمة " ، للحلقة النقاشية الثانية لمشكلات المنهج التي عقدت بكلية الإعلام، جامعة القاهرة ، في الفترة من 13 إلى 16 مايو 1996

- 3 ٣٤ حادل حسين ، " النظريات الاجتماعية قاصرة ومعادية " ، في ندوة إشكالية العلوم الاجتماعية في الوطن العربي ، المركز القومي للبحوث الاجتماعية ، 1984
- 277 حواطف عبد الرحمن ، " الصحافة المصرية المعاصرة ، أداة تغير ام الية استقرار في اطار النظام السياسي لثورة يوليو " ، ورقة مقدمة إلى ، المؤتمر الأول للبحوث السياسية في مصر ، الذي نظمه مركز البحوث والدراسات السياسية بكلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، جامعة القاهرة ، في الفترة من 5 إلى 9 ديسمبر 1987
- ٤٣٨ محمد محمد امزيان ، " تلازم الموضوعية والمعيارية فى الميثودولوجيا الإسلامية ، فى ندوة
   " ، الإسلام و مناهج العلوم التى عقدها المعهد العالمي لفكر الإسلامي بالاشتراك مع جامعة قسطنطينية بالجزائر من 16 إلى 8 سبتمبر 1989
- 379 محمد منير حجاب ، " ضوابط الممارسة الإعلامية للقائم بالاتصال في الإعلام الإسلامي " ، في ندوة الإعلام الإسلامي بين تحديات الواقع وطموحات المستقبل الذي عقدت بمركز صالح عبد الله كامل بجامعة الأزهر في الفترة من 3 إلى 5 مايو 1992
  - ٤٤ على الدين عبد العليم ، " الإعلام الإسلامي : الأصول ، القواعد ، الأهداف " ، في نفس الندوة السابقة
- ا ٤٤ مجدى محمد إبراهيم شفيق ، " مصادر المعرفة عند المسلمين : الأصل ، الذات ، الواقع " ، في ندوة العالم الإسلامي والتحدى الحضارى بجامعة عين شمس في الفترة من 15 إلى 17 جادى الاولى 1417 ، 28 إلى 30 سبتمبر 1996
- ٤٤٢ حصطفي هدارة ، "المجتمعات الإسلامية في مواجهة التغريب " ، في نفس الندوة السابقة

## المراجع الجنية

أو لا للكائتب:

- 1- Abel .D.C, *Theories of Human Nature : Classical and Contemporary* (New York : McGraw Hill, Inc, 1992)
- 2- Agee: W.K, P.H Ault and E Emery, *Introduction to Mass Communication* 6<sup>th</sup> edition (New Delhi, Oxford &1 B H

  Publishing Co. 1979)
- 3- Altschull .J.H, *Agents of Power in Human Affaris*, (New York: , London: Longman, 1984)
- 4- Anderson .K.E , *Introduction to Communication* : Theory and Practice , (California : Cummings Publishing Co. ,1972)
- 5- Barbrook . R , *Media Freedom* : The Contradiction of communication in the Age of Modernity , (London : Pluto Press , 1995)
- 6- Beker .S.L , *Discovering Mass Communication* . 2<sup>nd</sup> Edition , (London : Scott foreman and Company , 1987)
- 7- Bellamy . R , *Liberalism and Modern Society* , (London : Polity Press ,1992)
- 8- Bowle .J , *Western Political thought* 5<sup>th</sup> Edition, (London : Jonathan Gape Thirty Bed Ford Square , 1988)
- 9- Chafee .Z. *Government and Mass Communication*, A Report From the Commission on Freedom of the Press Vol .1, (Chicago: The University of Chicago Press, 1947)
- 10- Christian. C.G et al. (eds.) *Media Ethics: Cases and Reasoning* 2<sup>nd</sup> Edition (New York: Longman, 1987)
- 11- Commission on freedom of the press, *A free and responsible Press* (Chicago: University of Chicago 1947)
- 12- Compaine. B. M, Who Owens the Media? the

542 \_\_\_\_\_\_مصادر الدراسة ومراجعها

Concentration of Ownership in Mass Communication Industry , ( New York : Harmony Books , 1979 )

- 13- Curran .J and J . Seation . (eds.), *Power With Out Responsibility*: The press and Broadcasting in Britain, (London: Methuen, 1985)
- 14- Curran .J , etal ., (eds.) *Mass Communication and Society* , (New York: Edward Arnold 1977)
- 15- Defleur .M.L and S.B. Rokeach *Theories of Mass Communication* 4<sup>th</sup> edition (New York: Longman, 1982)
- 16- Dennis .E.E and J.G. Merill, *Basic Issues in Mass Communication*: A Debate, (New York: Macmillan Publishing Co., 1984)
- 17- Elliot .D ( ed. ) *Responsibility Journalism* (London : Sage Publisher , 1986 )
- 18- Elliot .W.E and,. N.A. McDonald *Western Political Heritage* (Englewood : Cliffis , N.J Prentice-Hall ,Inc ,1963)
  - 9- Fisher .H.D and J.C Merrill (eds.) *International Intercultural Communication* (New York : Hasting House ,1978
    )
- 20- Forcey .C . *The Crossroad of Liberalism* , (New York: Oxford University, Press, 1961)
- 21- Francios. W. E, *Mass Media Law and Regulation*, 3<sup>rd</sup> edition, (Columbus, Ohaio: Grid Publishing, inc., 1982).
- 22- Fromm ,E. , *Marx's Concept of Man* , 20<sup>th</sup> Printing (New York: Fredrick Ungar Publishing Co. ,1974)
- 23- Gastil .R.D., Freedom In The World Political and Civil Liberties, 1988-1989 (New York: Freedom House, 1989)
- 24- Galston .W., *Liberal Purpose* (London : Cambridge

543 \_\_\_\_\_ مصادر الدراسة ومراجعها

- University, Press, 1991)
- 25- Hachten .W., *The World News Prism*, (Ames : Lowa State University Press, 1981)
- 26- Harmon .M.J., *Political Thought: from plato to the present* (New York: Mc Geaw & Hill Book Co., 1964)
- 27- Hardt .H . , *Social Theories of the Press* (Beverly Hills :Sage Publications ,1979)
- 28- Hiebert .R.E and C. Reuss, *Impact of Mass Media* (New York: Longman, Inc., 1988)
- 29- Hobbes .T., *Leviathan* (New York: E.P.Dutton and Co. 1950)
- 30- Hocking .W.E., *Freedom of the Press*: A Frame work of Principle (Chicago: University of Chicago Press, 1947)
- 31- Holsinger .R.L., *Media Law* (New York: Random-Hall ,Inc . 1976)
- 32- Jwale .J., *Journalism and Government* (London : Macmillan ,1972 )
- 33- Lerner .D., *the Passing of the Traditional Society*: Modernizing the Middle East (New York: The Free Press, 1958)
- 34- Lenner .D., and W. Schramm *Communication and Developing Countries 3<sup>rd</sup> edition* (Honolulu: University of Hawaii Press,1972)
- 35- Marritain .J., *Scholasticism and Politics*, Translated and edited by: M.J. Adler (London: Geoffrey Bols 1940)
- 36- Mattelart .A., *Multinational Corporations and Control of Culture* (New Jersey: Humanities Press, 1979)
- 37- McQuail .D. , Mass Communication Theory (London:

- Sage Publication, 1983)
- 38- Merill.. J. C., *Global Journalism : Survey of the World's Mass Media* (New York: Longman, 1983)
- 39- Merril .J and R.L Lowenslein, *Media, Messages and Men* (New York: Longman, 1979)
- 40- Mickiewicz, E. P., *Media and the Russian Public* (New York: Praeger Publishers, 1981)
- 41- Mills .C.W. , *The Marxists* (London: Dell Publishing Co. Inc. )
- 42- Milton .J. , *Areopagitica*, Edited by: George .H.Sbine (New York Applenton-Century Crofts,1951)
- 43- Mytton .C., Mass *Communication in Africa*, Social Sciences Series (London: Kings College 1983)
- 44- Ocas .M., *The African Press* (Cairo: The American University, in Cairo Press, 1986)
- 45- Picard .R.G , *The Press and Decline of Democracy* (Westport , Conn. Green Press, 1985)
- 46- Pye.L *Communication and Political Development* (Princeton N.J: Princeton University, Press, 1963)
- 47- Rao Y.U., *Communication and Development*: A Study of two Indians Villages (Minneopolis: University, of Minnesota Press, 1966)
- 48- Rivers .W.L *The Mass Media*, 2<sup>nd</sup> edition (New York: Harper & Row Publishers,1981)
- 49- Rivers.W.L and W. Schramm, *Responsibility in Mass Communication* (New York: Harper & Row Publishers, 1976)
- 50- Rogerss .E.M and W.Schramm *Communication and Innovation*(New York: Macmillan, 1969)

545 \_\_\_\_\_\_مصادر الدراسة ومراجعها

51- Sandman .P.M., etal, (eds.), *Media: An Introductory Analysis of American Mass Communication* 3<sup>rd</sup> edition, (New Jersey: Prentice Hall, Inc., 1982)

- 52- Schramm .W., *Mass Media And National Development*, (Stanford:
- 53- Shiller .H.I, *Mass Communication And American Empire* , (New York: Kely, 1969)
- 54- *Communication and Culture Domination*, (New York: M.E Sharpe, 1969)
- 55- Siebert .F. S, T. Peterson and W. Schramm, *For Theories of The Press*, (Urbana: University, of Illinois Press, 1956)
- 56- Stevenson .R.L., *Communication Development and the Third World*: The Global Politics of Information, (New York: Longman, 1988)
- 57- Teheranian M., etal, (eds.,) *Communication Policy for National Development:* A Comparative Perspective, (London: Routtledge & Kegan Paul, 19
- 58- Tucker R. C., *Philosophy and Myth in Karl Marks*, (London: The University, of Cambridgr Press, 1961)
- 59- ----, (ed.) *The Marx-Engls Reader* 2<sup>nd</sup> edition, (New York: W. W.Norlon & Company 1978)

شرفها -الدوريات:

- 60- Arafa.M., "Press in Developing Countries An absent Social Force or Silent Wathchdog?: An Conceptual Framework", in *Communication Research*, Issue No. 5, (Cairo University: Faculty of Mass Communication 1991)
- 61- Jensen .J.W "Toward a Solution of The Problem of Freedom of The Press" *Journalism quarterly* 27, (Fall: 1950)

62- Karni .A.A "Toward a General Theory of Mass Communication : A Preliminary Discussion" *Communication Research*, Issue No. 4 (Cairo University: Faculty of Mass Communication, Jan.1991)

- 63- Nordensteng .N and T.Vavis, "Television Traffic : A one way streets", A Reports and papers on *Mass Communication* No. 20 (Paris: UNESCO Press ,1974)
- 64- Reporters San Frontiers, *Report Freedom of Press Through out The World* (London, Paris: Jon Libby, 1994)

الهوسوعات:

- 65- Edwin.R.A, Seliman (ed.) *Encyclopedia of Social Sciences* (New York: Macmillan, 1935)
- 66- *The New Encyclopedia Britannica* Volume 6 (London: William Benton, Publishers 1973)